
297 | Nadhiatulhasyimiah Munir, Rachmat bin Badani Tempo, Asnawati Patuti 
Analisis Hukum Mendoakan Keburukan Atas Penguasa Zalim (Studi Kitab A l-Siyāsah Al-Syar'iyyah Fī Iṣlāḥ Al-Rā'ī 

Wa Al-Rā'iyyah Li Syaikh Al-Islām Ibnu Taimiyyah) 

 

AL-FIKRAH: 
Jurnal Kajian Islam 

https://journal.stiba.ac.id/index.php/fikrah/index 

Vol. 3, No. 1 (2026) 
p.297-323 

doi: 
10.36701/fikrah.v3i1.2458 

 

Analisis Hukum Mendoakan Keburukan Atas Penguasa Zalim 
(Studi Kitab al-Siyāsah al-Syar'iyyah fī Iṣlāḥ al-Rā'ī wa  

al-Rā'iyyah li Syaikh al-Islām Ibn Taimiyyah) 
Legal Analysis of Praying for the Destruction of a Tyrannical Ruler: 

 A Study of the Book al-Siyāsah al-Syar'iyyah fī Iṣlāḥ al-Rā'ī  
wa al-Rā'iyyah by Syaikh al-Islām Ibn Taimiyyah 

 
Nadhiatulhasyimiah Munir 

Institut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia 
Email: nadhiatulhasyimiah@gmail.com 

 
Rachmat bin Badani Tempo 

Institut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia 
Email: rachmatbadani@stiba.ac.id 

 
Asnawati Patuti 

Institut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia 
Email: asnawati@stiba.ac.id 

 

Article Info Abstract 
Received 

Revised 
Accepted 
Published 

 
Keywords: 

 
 
 
 
 

Kata kunci: 
 
 
 

: 21 Oktober 2025 
: 23 Oktober 2025 
: 27 Oktober 2025 
: 30 Januari 2026 
 

Prayers for 
Destruction, 
Tyrannical Rulers, 
Ibnu Taimiyyah 
 
Doa Keburukan, 
Penguasa zalim, Ibnu 
Taimiyyah 

This study analyzes the Islamic legal perspective on praying for the 
downfall of unjust rulers, focusing on the thoughts of Shaikh al-Islam 
Ibn Taimiyyah in al-Siyāsah al-Syar’iyyah fī Iṣlāḥ al-Rā’ī wa al-
Rā’iyyah. This study aims to understand Ibn Taimiyyah's views on the 
permissibility of praying for tyrannical rulers and its implications in the 
context of Islamic justice and compassion. Using a descriptive 
qualitative research method in the form of a literature study and a 
normative approach, this study analyzes Ibn Taimiyyah's texts and 
related fatwas. The results of the study show that Ibn Taimiyyah 
prioritizes social and political stability when dealing with oppressive 
rulers. He emphasizes that the presence of a ruler, even an oppressive 
one, is far better than a leadership vacuum that could trigger chaos 
and the collapse of society. This finding underscores the importance 
of prayer as a form of advice and spiritual solution in line with the 
principles of Sharia, and emphasizes that the goodness and 
improvement of rulers are more important in maintaining social peace 
and justice. 
 
Abstrak 
Penelitian ini menganalisis perspektif hukum Islam tentang doa 
keburukan untuk penguasa zalim, dengan fokus pada pemikiran 
Syaikh al-Islam Ibn Taimiyyah dalam al-Siyāsah al-Syar’iyyah fī Iṣlāḥ 
al-Rā’ī wa al-Rā’iyyah. Penelitian ini bertujuan untuk memahami 
pandangan Ibnu Taimiyyah mengenai kebolehan doa untuk penguasa 
zalim dan dampaknya dalam konteks keadilan serta kasih sayang 
Islam. Dengan jenis penelitian kualitatif deskriptif yang bersifat studi 
Pustaka dan menggunakan pendekatan normatif, studi ini 

Copyright: 
 

2026, 
Nadhiatulhasyimiah 
Munir, Rachmat bin 
Badani Tempo, 
Asnawati Patuti 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 
 

 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458 

 

298 | Nadhiatulhasyimiah Munir, Rachmat bin Badani Tempo, Asnawati Patuti 
Analisis Hukum Mendoakan Keburukan Atas Penguasa Zalim (Studi Kitab A l-Siyāsah Al-Syar'iyyah Fī Iṣlāḥ Al-Rā'ī 

Wa Al-Rā'iyyah Li Syaikh Al-Islām Ibnu Taimiyyah) 

 

 menganalisis teks Ibnu Taimiyyah serta fatwa-fatwa terkait. Hasil 
penelitian menunjukkan bahwa Ibnu Taimiyyah menempatkan 
stabilitas sosial dan politik sebagai prioritas utama dalam menghadapi 
penguasa zalim. Ia menegaskan bahwa keberadaan penguasa, 
meskipun zalim, jauh lebih baik daripada kekosongan kepemimpinan 
yang dapat memicu kekacauan dan kehancuran masyarakat. Temuan 
ini menegaskan pentingnya doa sebagai bentuk nasihat dan solusi 
spiritual yang selaras dengan prinsip syariat, serta menekankan 
bahwa kebaikan dan perbaikan penguasa lebih utama dalam menjaga 
kedamaian dan keadilan sosial. 

 This work is licensed under a Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International (CC BY-NC-SA 4.0) 

 
How to cite: 

 
Nadhiatulhasyimiah Munir, Rachmat bin Badani Tempo, Asnawati Patuti. “Analisis Hukum 
Mendoakan Keburukan Atas Penguasa Zalim (Studi Kitab Al-Siyāsah Al-Syar'iyyah Fī Iṣ lāḥ Al-
Rā'ī Wa Al-Rā'iyyah Li Syaikh Al-Islām Ibnu Taimiyyah)”, AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam, Vol. 3, No. 
(1) (2026): 297-323. https://doi.org/10.36701/fikrah.v3i1.2458 

 
PENDAHULUAN 

Kepemimpinan dapat didefinisikan sebagai kemampuan dan kesiapan seseorang 
untuk mengarahkan, membimbing, dan memengaruhi orang lain atau sekelompok orang 
agar mau menerima pengaruh tersebut, serta berperan aktif dalam mewujudkan tujuan 
yang diinginkan.1 Secara umum, kepemimpinan sering diartikan sebagai penggunaan 
otoritas dan proses pengambilan keputusan. Pada sejarah peradaban Islam, umat Islam 
telah mengalami berbagai bentuk kepemimpinan yang memiliki karakteristik dan corak 
yang beragam. Bentuk kepemimpinan pertama dan paling ideal dalam Islam adalah 
periode kepemimpinan Nabi Muhammad saw. yang berlangsung selama 10 tahun di 
Madinah, yang dikenal dengan istilah khilāfah nabawiyyah.2 Periode ini merupakan 
manifestasi sempurna dari konsep kepemimpinan Islam, dimana Rasulullah saw. 
menjalankan otoritas berdasarkan wahyu langsung dari Allah Swt. dan 
mengimplementasikan nilai-nilai Islam dalam setiap aspek kehidupan bermasyarakat, 
baik dalam ranah spiritual maupun sosial-politik.3 

Nabi Muhammad saw. adalah seorang penguasa negara yang secara aktif 
menegakkan hukum Islam pada masa itu, selain sebagai pemimpin spiritual yang 
menyampaikan wahyu dari Allah Swt. kepada umatnya. Kepemimpinannya 
mencontohkan nilai-nilai keadilan, perhatian, dan rasa tanggung jawab yang kuat 
terhadap rakyatnya. Nabi Muhammad saw. membangun sebuah pemerintahan yang 
menjadi standar dalam Islam dengan berpegang teguh pada prinsip-prinsip ini. Dalam 
pandangan pemikir Islam seperti al-Māwardī, kepemimpinan Nabi saw. menjadi 

 
1Wahyuddin, “Khilafah, Kesultanan, dan Kepemimpinan dalam Perspektif Islam,” Jurnal 

Pendidikan Kreatif 4, no. 2 (2023): 114–20. 
2Muslem Hamdani, “Pola Dakwah Pada Masa Khulafaur Rasyidin,” Jurnal al-Nasyr: Jurnal Dakwah 

Dalam Mata Tinta 6, no. 1 (2019): 1–11. 
3Resti Anisa dkk., “Leadership of the prophet Muhammad,” Educational Leadership: Jurnal 

Manajemen Pendidikan 3, no. 1 (2023): 122–32. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458 

 

299 | Nadhiatulhasyimiah Munir, Rachmat bin Badani Tempo, Asnawati Patuti 
Analisis Hukum Mendoakan Keburukan Atas Penguasa Zalim (Studi Kitab A l-Siyāsah Al-Syar'iyyah Fī Iṣlāḥ Al-Rā'ī 

Wa Al-Rā'iyyah Li Syaikh Al-Islām Ibnu Taimiyyah) 

 

landasan utama bagi model pemerintahan Islam yang bertujuan untuk menegakkan 
kesejahteraan umat berdasarkan nilai-nilai syariat.4 

Hal ini terlihat dalam praktiknya selama 10 tahun di Madinah, Rasulullah saw. 
menunjukkan model kepemimpinan yang holistik dengan memperhatikan seluruh 
lapisan masyarakat. Beliau secara konsisten memperjuangkan hak-hak kelompok rentan 
seperti kaum duafa, anak yatim, dan para janda. Kepedulian sosial ini diwujudkan melalui 
berbagai kebijakan yang mendorong distribusi kesejahteraan melalui mekanisme zakat, 
sedekah, dan berbagai bentuk bantuan sosial lainnya.5 Sehingga, kepemimpinan yang 
diterapkan Rasulullah saw. ini menjadi teladan sempurna bagaimana seharusnya 
seorang pemimpin menjalankan amanah kepemimpinannya dengan berlandaskan pada 
nilai-nilai keadilan, kebijaksanaan, dan kemaslahatan umat. 

Setelah Nabi saw. wafat, Khulafaurasyidin melanjutkan estafet kepemimpinan 
beliau selama 30 tahun. Pada periode ini masih mencerminkan nilai-nilai kepemimpinan 
ideal yang dicontohkan oleh Rasulullah saw., meskipun tantangan yang dihadapi semakin 
kompleks seiring dengan perluasan wilayah Islam. Para khalifah secara sistematis 
menerapkan ide-ide Islam ke dalam struktur politik mereka selama era ini, yang disebut 
sebagai "periode keemasan" dalam sejarah Islam. Para khalifah memprioritaskan 
pertimbangan dalam pengambilan keputusan selain menjadi pemimpin yang adil. Para 
khalifah yaitu Abū Bakr al-Shiddīq, Umar ibn Khaṭṭāb, Uṡmān ibn Affān, dan Ali ibn Abī 
Ṭālib menjalankan roda pemerintahan dengan berpedoman pada al-Qur'an dan sunah, 
serta menerapkan prinsip-prinsip musyawarah dalam pengambilan keputusan.6 

Seiring berjalannya waktu, sistem kepemimpinan dalam Islam bertransformasi 
menjadi sistem monarki yang dikenal dengan istilah al-Mulk al-‘Āḍḍ dan al-Mulk al-
Jabariyyah. Al-Mulk al-‘Āḍḍ ditandai dengan munculnya tiga dinasti besar dalam sejarah 
Islam antara lain Dinasti Umayyah (661-750 M), Dinasti Abbāsiyah (750-1258 M), dan 
Dinasti Uṡmāniyah (1299-1924 M).7 Pada masa Al-Mulk al-‘Āḍḍ, sistem pemerintahan 
yang dijalankan masih berlandaskan pada prinsip-prinsip Islam, yaitu melalui mekanisme 
khilafah al-Islamiyah. Meskipun demikian, dalam periode ini terdapat sejumlah 
penguasa yang melakukan kedzaliman, yang umumnya bersumber dari kemaksiatan dan 
penyimpangan pribadi mereka. Namun, secara umum, struktur kekuasaan Islam tetap 
tegak dan dijalankan sesuai syariat, sehingga nilai-nilai Islam tetap menjadi dasar dalam 
kehidupan bernegara. Para ulama menyebut periode ini sebagai masa Al-Mulk al-‘Āḍḍ 

atau "raja yang menggigit," yang menggambarkan kekuasaan yang masih berpegang 
pada ajaran Islam, meskipun terdapat oknum penguasa yang bertindak zalim. Dengan 

 
4Kasman Bakry, Abdul Haris Abbas, dan Abdullah Nazhim Hamid, “Konsep Kepemimpinan Negara 

Islam (Studi Komparasi Pemikiran al-Mawardi dan Ibnu Taimiyah),” NUKHBATUL’ULUM: Jurnal Bidang 
Kajian Islam 7, no. 1 (2021): 1–19. 

5Suraya Murcitaningrum dan Muhammad Machsun, “Pengelolaan Zakat Dalam Konteks Sistem 
Ekonomi Islam,” Journal of Business, Finance, and Economics 5, no. 2 (2024): 370–83. 

6Nadila Roselani dkk., “Peradaban Islam Masa Khalifah Rasyidin,” Journal on Education 5, no. 2 
(15 Januari 2023): 2931–38. 

7Teuku Ryan Fhazlan dkk., “Sejarah Peradaban Islam Pada Masa Dinasti Abbasiyah: 
Perkembangan Dan Ekspansi Wilayah,” Jurnal Integrasi Pengetahuan Disiplin 6, no. 1 (2025), h. 251-252. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458 

 

300 | Nadhiatulhasyimiah Munir, Rachmat bin Badani Tempo, Asnawati Patuti 
Analisis Hukum Mendoakan Keburukan Atas Penguasa Zalim (Studi Kitab A l-Siyāsah Al-Syar'iyyah Fī Iṣlāḥ Al-Rā'ī 

Wa Al-Rā'iyyah Li Syaikh Al-Islām Ibnu Taimiyyah) 

 

demikian, meski ada penyimpangan individu, sistem pemerintahan Islam tetap berjalan 
dan menjadi penopang utama tegaknya kekuasaan Islam pada masa tersebut.8 

Salah satu bentuk kezaliman yang paling nyata terjadi pada masa Dinasti 
Umayyah, di mana salah satu penguasa yang terkenal, Hajjāj ibn Yūsuf al-Ṡaqafī, 
melakukan penindasan yang besar terhadap rakyat dan ulama. Hajjāj dikenal dengan 
kebijakan represifnya, penggunaan kekerasan, serta tindakan-tindakannya yang 
mencerminkan penyalahgunaan kekuasaan untuk mempertahankan status dan posisi 
politiknya.9 

Di masa Dinasti ‘Abbāsiyyah, salah seorang khalifah Abū al-ʿAbbās ʿAbdullāh ibn 
Hārūn al-Rasyīd yang lebih dikenal dengan gelar al-Ma’mun, berusaha memaksakan 
paham muktazilah dengan menekankan bahwa Al-Qur’an adalah makhluk. Ia 
menangkap dan memenjarakan para ulama yang berbeda pendapat dengan dirinya. 
Bahkan ia tidak segan-segan menyiksa dan membunuh mereka. Sebagaimana yang ia 
lakukan terhadap Aḥmad ibn Ḥanbal dan Muḥammad ibn Nūh yang dipenjarakan karena 
menolak prinsipnya.10 

Fenomena yang terjadi dalam kepemimpinan zalim seperti yang ditunjukkan oleh 
Hajjāj ibn Yūsuf al-Ṡaqafī dan al-Ma’mun ʿAbdullāh ibn Hārūn al-Rasyīd bukanlah sesuatu 
yang terjadi secara kebetulan. Para ulama memandang bahwa keberadaan pemimpin 
zalim merupakan bagian dari sunnatullāh atau ketetapan Allah Swt. yang mengandung 
hikmah dan pembelajaran bagi umat Islam. Rasulullah saw. telah memberitahukan 
bahwa pemerintahan yang tidak menjalankan syariat Allah dan Rasul-Nya adalah salah 
satu fase yang akan dilalui oleh umat Islam dari lima fase, yaitu: fase kenabian, fase 
Khulafaur rasyidin, fase kerajaan-kerajaan, fase kezaliman yang kita hadapi saat ini, dan 
yang terakhir adalah khilāfah ‘alā minhājin nubūwwah.11 

يَ رْفَ عُهَا إِذَا شَاءَ أَنْ يَ رْفَ عَهَا، ثَُُّ تَكُونُ خِلَ  فةٌَ عَلَى  تَكُونُ الن ُّبُ وَّةُ فِيكُمْ مَا شَاءَ اُلله أَنْ تَكُونَ، ثَُُّ 
أَنْ يَ رْفَ عَهَا، ثَُُّ  أَنْ تَكُونَ، ثَُُّ يَ رْفَ عُهَا إِذَا شَاءَ اللهُ  هَاجِ الن ُّبُ وَّةِ، فَ تَكُونُ مَا شَاءَ اللهُ   تَكُونُ مُلْكًا  مِن ْ

يَّةً، فَ تَكُونُ  عَاضًّا، فَ يَكُونُ مَا شَاءَ اللهُ أَنْ يَكُونَ، ثَُُّ يَ رْفَ عُهَا إِذَا شَاءَ أَنْ يَ رْفَ عَهَا، ثَُُّ تَكُونُ مُلْكًا جَبِْ 
 ثَُُّ سَكَتَ   .لَفةًَ عَلَى مِن ْهَاجِ ن بُُ وَّة  مَا شَاءَ اللهُ أَنْ تَكُونَ، ثَُُّ يَ رْفَ عُهَا إِذَا شَاءَ أَنْ يَ رْفَ عَهَا، ثَُُّ تَكُونُ خِ 

 12(أحمد رواه)
 

8Abdullah Protonema Al-Islamy, “Tatkala Mulkan Jabariyyah Diposisikan sebagai Mulkan Adhon, 
Berbahayakah?” Voa Islam. https://www.voa-islam.com/read/tsaqofah/2016/03/18/42867/tatkala-
mulkan-jabariyyah-diposisikan-sebagai-adhon-berbahayakah/ (14 Juli 2025) 

9Muhammad ibn Jarīr al-Ṭabarī, Tarikh al-Rusul wa al-Mulūk wa al-Umam (Dār al-Ma’ārif, 1967),  
h. 207. 

10 Abū al-Fidā’ Ismā’īl ibn ’Umar ibn Kaṡīr al-Qurasyī al-Baṣrī, Al-Bidāyah wa al-Nihāyah, Juz 14 
(Riyāḍ: Dār Hijr li al-Ṭibā’ah wa al-Nasyr wa al-Tawzī’ wa al-I’lān, 2003M), h. 212. 

11Rachmat bin Badani Tempo, Akhmad Hanafi Yunta, dan Saifullah bin Anshor, “Tinjauan Fikih 
Terhadap Nasihat Kepada Penguasa,” NUKHBATUL’ULUM: Jurnal Bidang Kajian Islam 5, no. 2 (2019): 106–
24. 

12Aḥmad ibnu Ḥanbal, Musnad al-Imām Aḥmad ibn Ḥanbal, Juz 30 (Cet. I; Beirut: Maktabat al-
Risalah, 1421 H/2001 M), h. 355. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458 

 

301 | Nadhiatulhasyimiah Munir, Rachmat bin Badani Tempo, Asnawati Patuti 
Analisis Hukum Mendoakan Keburukan Atas Penguasa Zalim (Studi Kitab A l-Siyāsah Al-Syar'iyyah Fī Iṣlāḥ Al-Rā'ī 

Wa Al-Rā'iyyah Li Syaikh Al-Islām Ibnu Taimiyyah) 

 

Artinya:  
“Nubuwwah (kenabian) akan ada di antara kalian selama yang Allah kehendaki, 
kemudian Allah akan mengangkatnya ketika Dia menghendakinya. Kemudian 
akan ada Khilafah yang mengikuti manhaj (metode) nubuwwah, dan itu akan 
berlangsung selama yang Allah kehendaki, kemudian Allah akan mengangkatnya 
ketika Dia menghendakinya. Setelah itu, akan ada kerajaan yang menggigit, yang 
akan berlangsung selama yang Allah kehendaki, kemudian Allah akan 
mengangkatnya ketika Dia menghendakinya. Kemudian akan ada kerajaan yang 
bersifat diktator, yang akan berlangsung selama yang Allah kehendaki, kemudian 
Allah akan mengangkatnya ketika Dia menghendakinya. Setelah itu, akan ada 
Khilafah yang mengikuti manhaj nubuwwah." Kemudian beliau pun diam. (H.R. 
Ahmad) 
Pada era ini, kita berada pada fase kezaliman. Berbagai bentuk kejahatan dan 

penindasan sering kali dilakukan oleh pemerintah terhadap rakyat, baik secara eksplisit 
maupun implisit. Menanggapi ketidakadilan tersebut, masyarakat menunjukkan 
berbagai respon, yang dapat bersifat positif maupun negatif. Respon tersebut bisa 
mencakup doa untuk kebaikan atau harapan-harapan buruk yang disertai dengan cacian 
terhadap pihak yang berkuasa. 

Salah satu ulama yang memberikan perhatian besar terhadap isu keadilan dan 
kepemimpinan adalah Ibnu Taimiyyah. Dalam karyanya yang terkenal, al-Siyāsah al-
Syar'iyyah fī Iṣlāḥ al-Rā'ī wa al-Rā'iyyah, Ibnu Taimiyyah menegaskan bahwa 
pemerintahan harus didasarkan pada keadilan dan kejujuran, dan harus memperhatikan 
kepentingan terbaik rakyat.13 Ia mengatakan bahwa negara dan para pemimpinnya 
sangat penting untuk menjaga ketertiban dan keadilan sosial, tetapi ia juga mengatakan 
bahwa para pemimpin yang tidak mengikuti prinsip-prinsip Islam tidak boleh dibiarkan 
begitu saja. Ibnu Taimiyyah pernah dipenjara karena menentang kebijakan para 
penguasa pada masanya, tetapi beliau tidak pernah berhenti mengatakan kebenaran.14 
Hal ini menunjukkan bahwa ketika seorang muslim dihadapkan pada pemimpin yang 
suka berlaku kasar, hendaknya ia tetap berpegang teguh pada prinsip Islam yang 
mengedepankan keadilan dan kebenaran, serta senantiasa berdoa agar para pemimpin 
ditunjukkan jalan yang benar dalam bertindak. 

Sebagai bagian dari ajaran agama Islam, umat Islam diperintahkan untuk 
memberikan nasihat kepada para pemimpin.15 Kewajiban ini ditegaskan dalam hadis 
Rasulullah saw. yang diriwayatkan dari Tamim al-Dari: 

ينُ النَّصِيحَةُ   16)رواه مسلم(مْ  قال: لِلِِ  وَلِكِتَابهِِ وَلرَِسُوْلهِِ وَلِِئِمَّةِ المسْلِمِيَْْ وَعَامَتِهِ   قُ لْنَا: لِمَن؟.  الدِ 
 

13Muhammad al-Mubarak, Sistem Pemerintahan dalam Perspektif Islam (CV Pustaka Mantik, 
1995),  h. 22. 

14 Muḥammad Abū Zahrah, Ibnu Taimiyyah: Hayātuhu wa Aṡruhu, Arā’uhu wa Fiqhuhu (Dār al-
Fikr, 2003),  h. 22. 

15Rizqi Shohibul Khotami dan M. Reza Saputra, “Pemahaman Hadis al-Ghazālī Tentang Menasihati 
Pemimpin: Studi Kasus Pejabat Negara di Indonesia,” Tabsyir: Jurnal Dakwah dan Sosial Humaniora 5, no. 
3 (18 Juli 2024), h. 205.  

16Muslim ibn al-Ḥajjāj ibn Muslim al-Qusyairī al-Naisābūrī, Ṣahih Muslim, Juz 1 (Beirut: Dār Tūq 
al-Najāh, 1443H/2012M), h. 53. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458 

 

302 | Nadhiatulhasyimiah Munir, Rachmat bin Badani Tempo, Asnawati Patuti 
Analisis Hukum Mendoakan Keburukan Atas Penguasa Zalim (Studi Kitab A l-Siyāsah Al-Syar'iyyah Fī Iṣlāḥ Al-Rā'ī 

Wa Al-Rā'iyyah Li Syaikh Al-Islām Ibnu Taimiyyah) 

 

artinya:  
“Agama itu adalah nasihat” kami bertanya: “Untuk siapa nasihat itu?” Rasulullah 
saw. menjawab: “Untuk Allah, untuk Allah, untuk Rasul-Nya, untuk Kitab-Nya, 
untuk para pemimpin umat Islam, dan untuk umat Islam secara umum.” (H.R 
Muslim)  
Hadis ini menunjukkan bahwa memberikan nasihat kepada penguasa bukan 

sekedar hak, melainkan kewajiban agama yang merupakan salah satu pilar utama Islam. 
Salah satu bentuk nasihat kepada penguasa adalah mendoakan kebaikan dan 
keselamatan bagi mereka. Setidaknya demikianlah yang dicontohkan oleh para salaf 
saleh kepada pemimpin kaum muslimin.17 alam konteks ini, mendoakan keburukan 
terhadap penguasa yang zalim, tanpa melalui perlawanan fisik, juga menjadi sebuah hal 
yang perlu dipertimbangkan dalam kerangka hukum dan etika Islam. 

Berdasarkan latar belakang di atas, rumusan masalah dalam kajian penelitian ini 
adalah pertama, bagaimana pandangan Ibnu Taimiyyah dalam kitab al-Siyāsah al-
Syar'iyyah fī Iṣlāḥ al-Rā'ī wa al-Rā'iyyah tentang mendoakan penguasa? kedua, 
bagaimana analisis hukum berdoa untuk penguasa zalim dalam kitab al-Siyāsah al-
Syar'iyyah fī Iṣlāḥ al-Rā'ī wa al-Rā'iyyah li Syaikh al-Islām Ibnu Taimiyyah?. Adapun 
tujuan dari penelitian ini adalah mengetahui pandangan Ibnu Taimiyyah dalam kitab al-
Siyāsah al-Syar'iyyah fī Iṣlāḥ al-Rā'ī wa al-Rā'iyyah tentang mendoakan penguasa dan 
mengetahui bagaimana analisis hukum berdoa untuk penguasa zalim dalam kitab al-
Siyāsah al-Syar'iyyah fī Iṣlāḥ al-Rā'ī wa al-Rā'iyyah li Syaikh al-Islām Ibnu Taimiyyah. 

Jenis penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah kualitatif deskriptif 
yang bersifat studi pustaka (library research), yaitu penelitian yang objek penelitiannya 
menggunakan data pustaka yang menjadikan buku-buku sebagai sumber datanya.18 
Penelitian ini berfokus pada analisis hukum yang terdapat dalam kitab karya Ibnu 
Taimiyyah, yaitu al-Siyāsah al-Syar'iyyah fī Iṣlāḥ al-Rā'ī wa al-Rā'iyyah. Karena objek 
utamanya adalah teks dan literatur, maka metode penelitian kepustakaan sangat tepat 
digunakan untuk menelusuri, mengkaji, dan menganalisis isi kitab tersebut secara 
sistematis. Pendekatan ini lebih menekankan aspek normatif yang menggunakan bahan 
pustaka sebagai bahan dasar untuk mempelajari masalah yang dibahas. Metode ini lebih 
menekankan aspek normatif yang berlandaskan pada Al-Qur'an dan sunah serta 
pendapat para ulama.19 

Adapun penelitian terdahulu yang relevan dengan penelitian ini, di antaranya: 
Pertama, penelitian yang dilakukan oleh Sulthon Rifai Muhamad pada tahun 

2021 dengan judul Pemimpin Pemerintah dalam Islam menurut Ibnu Taimiyyah.20 
Peneliti menulis dalam skripsinya tentang pandangan Ibnu Taimiyyah tentang 
pemerintahan Islam, dengan fokus pada prasyarat bagi pemimpin yang patut diteladani 

 
17Rachmat Bin Badani Tempo, Akhmad Hanafi Dain Yunta, dan Saifullah Bin Anshor, “Tinjauan 

Fikih Terhadap Nasihat kepada Penguasa,” NUKHBATUL ’ULUM: Jurnal Bidang Kajian Islam 5, no. 2 (26 
Desember 2019): 106–24, doi:10.36701/nukhbah.v5i2.86. 

18Sutrisno Hadi, Metodologi research (Yogyakarta: Andi, 2002), h. 9.  
19Cik Hasan Basri, Model Penelitian Kitab Fiqh (Bogor: Kencana),  h. 324-325. 
20Sulthon Rifai Muhamad, “Pemimpin pemerintahan dalam Islam menurut Ibnu Taimiyyah” 

Skripsi, (Jakarta: UIN Syarif Hidayatullah, 2021). 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458 

 

303 | Nadhiatulhasyimiah Munir, Rachmat bin Badani Tempo, Asnawati Patuti 
Analisis Hukum Mendoakan Keburukan Atas Penguasa Zalim (Studi Kitab A l-Siyāsah Al-Syar'iyyah Fī Iṣlāḥ Al-Rā'ī 

Wa Al-Rā'iyyah Li Syaikh Al-Islām Ibnu Taimiyyah) 

 

sesuai dengan keyakinannya. Adapun yang penulis teliti berfokus pada pandangan Ibnu 
Taimiyyah tentang mendoakan penguasa zalim. 

Kedua, penelitian yang dilakukan oleh Nader Arafat Hassan pada tahun 2008 
dengan judul Studi Analisis Pendapat Ibnu Taimiyyah tentang Pemimpin Zalim.21 Peneliti 
ini menganalisis pandangan Ibnu Taimiyyah mengenai pemimpin yang zalim, termasuk 
dasar pemikirannya, sikap terhadap pemimpin zalim, dan hukum melawan mereka. 
Adapun yang  penulis teliti adalah analisis hukum berdoa keburukan atas penguasa 
zalim. 

Ketiga, penelitian yang dilakukan oleh Eko Purwanto pada tahun 2018 berjudul 
Kritik Kepemimpinan terhadap Penguasa Perspektif Ibnu Taimiyyah dan Aktualisasinya di 
Indonesia.22 Penelitian ini mengeksplorasi kritik Ibnu Taimiyyah terhadap penguasa 
zalim, serta bagaimana pemikirannya dapat diaktualisasikan dalam konteks 
kepemimpinan di Indonesia. Adapun yang penulis teliti adalah hukum berdoa keburukan 
atas penguasa zalim dengan menganalis kitab milik Ibnu Taimiyyah yang berjudul Al-
Siyāsah al-Syar'iyyah fī Iṣlāḥ al-Rā'ī wa al-Rā'iyyah. 

Keempat, penelitian yang dilakukan oleh Luluk Husnawati pada tahun 2020 
berjudul Hukum Ketaatan kepada Penguasa Zalim menurut Ibnu Taimiyyah.23 Penelitian 
ini berfokus pada konsep ketaatan terhadap penguasa zalim menurut Ibnu Taimiyyah, 
termasuk batasan-batasan yang harus diikuti oleh masyarakat muslim. Adapun yang 
penulis teliti berfokus pada hukum berdoa keburukan atas penguasa zalim. 

Kelima, penelitian yang dilakukan oleh Hermansyah pada tahun 2023 berjudul 
Mendoakan Keburukan kepada Orang yang Zalim dalam Perspektif Ulama.24 Penelitian 
ini berfokus kepada mendoakan keburukan kepada orang zalim secara umum dalam 
perspektif ulama. Adapun yang penulis teliti adalah hukum berdoa keburukan khususnya 
berfokus pada penguasa zalim. 

Penelitian ini menawarkan kontribusi baru dalam khazanah kajian fikih siyasah 
dengan menghadirkan analisis hukum berdoa keburukan atas penguasa zalim 
berdasarkan studi mendalam terhadap kitab al-Siyāsah al-Syar’iyyah fī Iṣlah al-Rā’i wa 
al-Rā’iyyah karya Syaikh al-Islām Ibn Taimiyyah. Berbeda dengan penelitian-penelitian 
terdahulu yang umumnya membahas konsep kepemimpinan, ketaatan kepada 
penguasa, atau tanggung jawab pemerintah dalam perspektif politik Islam secara umum, 
kajian ini secara spesifik menyoroti sikap doa terhadap penguasa yang zalim, sebuah 
tema yang masih jarang disentuh dalam analisis fikih secara eksplisit, apalagi dengan 
pendekatan tekstual terhadap karya klasik ulama besar seperti Ibnu Taimiyyah. Dengan 
demikian, penelitian ini mengisi celah kajian yang belum tergarap, sekaligus 
menawarkan kerangka analisis hukum yang berakar kuat pada nash dan ijtihad ulama, 

 
21Nader Arafat Hassan, “Studi Analisis Pendapat Ibnu Taimiyyah Tentang Pemimpin Zalim” 

Skripsi, (Semarang, UIN Walisongo, 2008). 
22Eko Purwanto, “Kritik Kepemimpinan Terhadap Penguasa Perspektif Ibnu Taimiyyah Dan 

Aktualisasinya Di Indonesia” Skripsi (Bandar Lampung: UIN Raden Intan Lampung, 2018). 
23Luluk Husnawati, “Hukum Ketaatan Kepada Penguasa Zalim Menurut Ibnu Taimiyyah” Skripsi, 

(Jakarta: UIN Syarif Hidayatullah, 2020). 
24Hermansyah, “Mendoakan Keburukan Kepada Orang Yang Zalim Dalam Perspektif Ulama,” El-

Hikmah: Jurnal Ilmu Dakwah dan Komunikasi 9, no. 10 (2023): 55–66. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458 

 

304 | Nadhiatulhasyimiah Munir, Rachmat bin Badani Tempo, Asnawati Patuti 
Analisis Hukum Mendoakan Keburukan Atas Penguasa Zalim (Studi Kitab A l-Siyāsah Al-Syar'iyyah Fī Iṣlāḥ Al-Rā'ī 

Wa Al-Rā'iyyah Li Syaikh Al-Islām Ibnu Taimiyyah) 

 

serta relevan dengan realitas kontemporer yang kerap diwarnai ketegangan antara 
rakyat dan pemimpin. 

 

PEMBAHASAN 
A. Pengertian Doa dan Maknanya 

1. Definisi Doa 
 Dalam terminologi Arab, istilah doa memiliki dua akar kata yang bermakna 

tersendiri. Pertama, berasal dari kata da’ā – yad’ū – da’watan yang berarti menyeru, 
memanggil, mengajak, dan menjamu. Kedua, berasal dari kata da’a – yad’u – 
du’āan/da’wa yang dapat diartikan sebagai memanggil, berdoa, dan memohon.25 Dalam 
Kamus Bahasa Indonesia, doa pun memiliki makna yang sama sebagai permohonan 
harapan, permintaan ataupun pujian hamba kepada Tuhannya.26  

Doa dalam al-Qāmūs al-Muḥīṭ adalah permohonan seorang hamba kepada Allah 
Swt.27 Sedangkan doa dalam istilah adalah keinginan untuk memperoleh kebaikan yang 
ada di sisi Allah Swt., serta upaya untuk sungguh-sungguh dalam memohan kepada-Nya 
melalui doa.28 Al-Khattābī mendefinisikan doa ialah permohonan seorang hamba kepada 
Rabbnya untuk mendapatkan perlindungan-Nya, memohon pertolongan-Nya, 
menunjukkan ketergantungan yang sejati kepada-Nya, dan melepaskan diri dari 
kesombongan dan kekuatan.29 

Berdasarkan berbagai definisi yang telah dikemukakan dapat disimpulkan bahwa 
doa sebagai permohonan dan harapan seorang hamba kepada Allah Swt. yang 
mencerminkan ketergantungan, kerendahan hati, serta pengakuan atas kelemahan diri. 
Secara bahasa dan istilah, doa berarti memanggil, memohon, dan mendekatkan diri 
kepada Allah untuk memperoleh kebaikan, perlindungan, dan pertolongan dari-Nya. 

 

B. Tinjauan Hukum Berdoa untuk Kebaikan dan Keburukan Orang Lain 
1. Hukum Mendoakan Kebaikan untuk Orang Lain 

Mendoakan kebaikan untuk orang lain merupakan salah satu nilai penting dalam 
ajar agama Islam yang mencerminkan nilai-nilai kasih sayang, ukhuwah Islamiyah, dan 
ketergantungan seorang hamba kepada Allah Swt. Doa sebagaimana dijelaskan dalam 
Al-Quran dan hadis bukan hanya sekadar permohonan kepada Allah, tetapi juga 
merupakan bentuk ibadah yang memiliki dimensi spiritual dan sosial. Dalam konteks 
mendoakan kebaikan untuk orang lain, Islam mendorong umatnya untuk memohon 
kebaikan bagi sesama, baik yang dikenal maupun tidak, sebagai wujud keimanan dan 
akhlak mulia.30  

 
25Ahmad Warson Munawwir, Al-Munawir: Kamus Arab-Indonesia (Pustaka Progresif, 1997), h. 

406  
26KBBI, Kamus Besar Bahasa Indonesia (Balai Pustaka, 2016), h.217 
27Majduddīn Abū Ṭāhir Muḥammad ibn Ya‘qūb al-Fayrūzābādī, Al-Qāmūs al-Muḥīṭ (Baerut: 

Mū’assasat al-Risālah li-ṭibā‘ah wa al-nashr wa al-tawzī‘, 1426 H), h. 1282. 
28Muḥammad Jamāluddīn ibn Muḥammad Sa‘īd ibn Qāsim al-Ḥallāq al-Qāsimī, Maḥāsin al-Ta’wīl, 

Juz 2. (Baerut: Dār al-Kutub al-‘Ilmīyah, 1418 H), h. 30. 
29Hamad bin Muḥammad al-Khaṭṭābi, Sya’n al-Du’a (Dār al-Ṡaqafah al-’Arabiyyah, 1984), h. 4.  
30Dadang Ahmad Fajar, Epistemologi Doa: Meluruskan, Memahami dan Mengamalkan. 

(Bandung: Nuansa Cendekia, 2019 M), h. 202. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458 

 

305 | Nadhiatulhasyimiah Munir, Rachmat bin Badani Tempo, Asnawati Patuti 
Analisis Hukum Mendoakan Keburukan Atas Penguasa Zalim (Studi Kitab A l-Siyāsah Al-Syar'iyyah Fī Iṣlāḥ Al-Rā'ī 

Wa Al-Rā'iyyah Li Syaikh Al-Islām Ibnu Taimiyyah) 

 

Doa dalam Islam memiliki kedudukan yang sangat mulia. Al-Quran menyebutkan 
bahwa doa adalah sarana utama seorang hamba untuk berkomunikasi dengan Allah Swt. 
Salah satu ayat yang menegaskan pentingnya doa adalah firman Allah Swt.  di dalam Q.S. 
Gāfir/40:60 

 خِريِنَ وَقاَلَ ربَُّكُمُ ٱدْعُونِِٓ أَسْتَجِبْ لَكُمْ ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَكْبِوُنَ عَنْ عِبَادَتِىٓ سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَ  
Artinya: 

“Dan Tuhanmu berfirman: 'Berdoalah kepada-Ku, niscaya Aku kabulkan bagimu. 
Sesungguhnya orang-orang yang menyombongkan diri dari menyembah-Ku akan 
masuk neraka Jahannam dalam keadaan hina.”31 
Ayat tersebut Allah meminta hambanya untuk berdoa kepadanya sehingga 

menunjukkan bahwa doa merupakan bentuk ibadah yang wajib dilakukan oleh seorang 
Muslim, dan Allah menjanjikan pengabulan bagi hamba yang memohon dengan tulus. 
Dalam konteks mendoakan kebaikan untuk orang lain, doa menjadi sarana untuk 
menunjukkan kasih sayang dan kepedulian terhadap sesama. Rasulullah saw. juga 
menegaskan keutamaan doa untuk orang lain dalam sebuah hadis yang diriwayatkan 
oleh Muslim: 

 32مسلم()رواه . مَا مِنْ عَبْد  مُسْلِم  يَدْعُو لَِِخِيهِ بِظَهْرِ الغيَْبِ إِلََّّ قاَلَ الْمَلَكُ: وَلَكَ بِثِْل  
Artinya: 

“Tidak ada seorang hamba Muslim yang berdoa untuk saudaranya di 
belakangnya (tanpa diketahui oleh saudaranya) melainkan malaikat berkata: 'Dan 
untukmu (pahala) yang sama.” (H.R.  Muslim) 
Hadis tersebut menegaskan bahwa mendoakan kebaikan untuk orang lain, 

khususnya tanpa sepengetahuan mereka, memiliki keutamaan besar karena malaikat 
turut mendoakan hal yang serupa bagi orang yang berdoa. Hal tersebut menunjukkan 
bahwa doa untuk kebaikan orang lain tidak hanya bermanfaat bagi yang didoakan, tetapi 
juga memberikan kebaikan bagi yang mendoakan. 

Dari sisi sosial, mendoakan kebaikan untuk orang lain mempererat hubungan 
antarumat Islam dan menciptakan harmoni dalam masyarakat. Rasulullah saw. 
memberikan teladan dalam hal ini, seperti ketika beliau mendoakan hidayah bagi 
penduduk Ṭā'if meskipun mereka menolak dakwahnya dan menyakitinya. Beliau berdoa: 

  33  (رواه ابن سعد)  اللَّهُمَّ اهْدِ ثقَِيفًا وَأْتِ بِِِمْ 
Artinya: 

“Ya Allah, beri petunjuklah kepada Tsaqif dan datangkanlah mereka (ke dalam 
Islam).” (H.R. Ibnu Sa’d) 
Doa tersebut menunjukkan bahwa mendoakan kebaikan, bahkan untuk orang 

yang menyakiti merupakan bagian dari akhlak mulia seorang Muslim. Dalam konteks 
modern, mendoakan kebaikan dapat menjadi sarana untuk menyelesaikan konflik sosial, 

 
31Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an Tajwid dan Terjemahnya, h. 474. 
32Muslim ibn al-Hajjāj al-Qusyairī al-Naysaburī, Ṣahih Muslim, Juz 8. h. 86. 
33Muḥammad Ibn Saʿd, al-Ṭabaqāt al-Kubrā, Juz 2 (Baerut: Dār Ṣādir, 1968), h. 159. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458 

 

306 | Nadhiatulhasyimiah Munir, Rachmat bin Badani Tempo, Asnawati Patuti 
Analisis Hukum Mendoakan Keburukan Atas Penguasa Zalim (Studi Kitab A l-Siyāsah Al-Syar'iyyah Fī Iṣlāḥ Al-Rā'ī 

Wa Al-Rā'iyyah Li Syaikh Al-Islām Ibnu Taimiyyah) 

 

mengurangi kebencian, dan membangun solidaritas, khususnya di tengah masyarakat 
yang heterogen. 

Dalam beberapa kasus, mendoakan kebaikan dapat menjadi wajib, seperti dalam 
konteks mendoakan orang tua. Al-Quran memerintahkan umat Islam untuk mendoakan 
kebaikan bagi kedua orang tua, sebagaimana disebutkan dalam QS. Al-Isrā’/17:24 

لِ  مِنَ الرَّحْمةَِ وَقُلْ رَبِ  ارْحَمْهُمَا كَمَا ربَ َّيَانِ صَغِيراً   وَاخْفِضْ لََمَُا جَنَاحَ الذُّ
Terjemahnya: 

 “Dan rendahkanlah dirimu terhadap mereka berdua dengan penuh kasih sayang dan 

ucapkanlah:  Ya Tuhanku, kasihilah keduanya sebagaimana mereka mengasihiku 
ketika aku kecil.”34 
Ayat tersebut menunjukkan kewajiban seorang anak untuk mendoakan kebaikan 

bagi orang tua sebagai bentuk bakti. Selain itu, mendoakan kebaikan juga dianjurkan 
untuk orang-orang yang sedang mengalami musibah, seperti sakit atau kesulitan, 
sebagai wujud empati dan solidaritas. 

Secara keseluruhan, hukum mendoakan kebaikan untuk orang lain adalah sunah 
muakkadah dan dalam beberapa konteks bisa menjadi wajib seperti mendoakan 
kebaikan untuk kedua orant tua. Hal ini memiliki landasan kuat dalam Al-Quran, hadis, 
dan pandangan ulama. Doa tersebut tidak hanya mendatangkan pahala bagi yang 
mendoakan, tetapi juga memperkuat ikatan sosial dan mencerminkan akhlak mulia 
seorang muslim. Dengan mendoakan kebaikan, seorang muslim menunjukkan kasih 
sayang, keikhlasan, serta ketergantungan kepada Allah Swt., sekaligus berkontribusi 
pada terciptanya masyarakat yang harmonis dan penuh rahmat. 

2. Hukum Mendoakan Keburukan untuk Orang Lain 
Hukum mendoakan keburukan untuk orang lain merupakan isu yang kompleks 

dalam ajaran Islam, karena melibatkan pertimbangan syariat, akhlak, dan dampak sosial. 
Dalam Islam, doa merupakan ibadah yang mencerminkan hubungan seorang hamba 
dengan Allah Swt., sehingga setiap doa harus sesuai dengan adab dan prinsip syariat. 
Mendoakan keburukan, seperti mengutuk (laknat) atau memohon azab bagi seseorang 
bukanlah perbuatan yang dianjurkan secara umum, tetapi dalam kondisi tertentu, 
seperti adanya kezaliman yang nyata, doa keburukan dapat diperbolehkan dengan 
syarat-syarat ketat. Salah satu Syaratnya adalah orang yang didoakan jelas-jelas 
melakukan kezaliman terhadap orang lain, tanpa menambah-nambahi dari fakta yang 
sebenarnya serta tidak membawa selain orang yang menzaliminya tersebut, meskipun 
jika orang tersebut mau memaafkan maka itu lebih utama.35 

Doa dalam Islam memiliki kedudukan mulia sebagai bentuk ibadah dan sarana 
memohon kepada Allah Swt. Namun, mendoakan keburukan untuk orang lain 
memerlukan kehati-hatian karena dapat mencerminkan sikap dendam atau kebencian 
yang bertentangan dengan akhlak mulia Islam. Al-Quran memberikan contoh doa 
keburukan dalam konteks tertentu, seperti dalam QS. al-Bāqarah/02:159, yang 
menyebutkan kutukan bagi mereka yang menyembunyikan kebenaran: 

 
34Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an Tajwid dan Terjemahnya, h. 284. 
35ʿAbduraḥmān ibn Nāṣir ibn ʿAbdullāh al-Sa’dī, Taisīr al-Karīm al-Raḥmān fī Tafsīr Kalām al-

Manān (Maktabah al-Risālah, 2000 M), h. 212. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458 

 

307 | Nadhiatulhasyimiah Munir, Rachmat bin Badani Tempo, Asnawati Patuti 
Analisis Hukum Mendoakan Keburukan Atas Penguasa Zalim (Studi Kitab A l-Siyāsah Al-Syar'iyyah Fī Iṣlāḥ Al-Rā'ī 

Wa Al-Rā'iyyah Li Syaikh Al-Islām Ibnu Taimiyyah) 

 

بِ أوُ۟لَ  ئِٓكَ يَ لْعَنُ هُمُ  إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أنَْ زلَْنَا مِنَ الْبَ يِ نَاتِ وَالَْدَُى  مِنۢ بَ عْدِ مَا بَ ي َّنَّاهُ للِنَّاسِ فِ الْكِتَا 
 وَيَ لْعَنُ هُمُ ٱللَّ عنُِونَ  ٱلِلَُّ 

Terjemahnya: 
“Sesungguhnya orang-orang yang menyembunyikan apa yang telah Kami 
turunkan berupa keterangan-keterangan yang jelas dan petunjuk, setelah Kami 
menjelaskannya kepada manusia dalam kitab (Al-Qur'an), mereka itu dilaknat 
oleh Allah dan dilaknat oleh seluruh makhluk yang dapat melaknat.”36 
Ayat tersebut menunjukkan bahwa kutukan atau doa keburukan dapat diucapkan 

terhadap pelaku dosa besar, seperti menyembunyikan kebenaran, tetapi dilakukan oleh 
Allah dan para pelaknat (malaikat serta manusia yang mengetahui kebenaran). Menurut 
Ibn Kaṡīr dalam tafsirnya, laknat dalam ayat tersebut menunjukkan adanya dosa besar 
yang pantas mendapat hukuman dari Allah, tetapi tidak serta-merta menjadi 
pembenaran bagi setiap individu untuk mengutuk tanpa pertimbangan syariat.37 Hal 
tersebut menegaskan bahwa mendoakan keburukan harus memiliki dasar yang kuat dan 
tidak boleh didasarkan pada emosi pribadi. 

Hadis Nabi Muhammad saw. juga memberikan panduan tentang mendoakan 
keburukan. Dalam suatu riwayat yang disebutkan oleh Bukhari, Rasulullah saw. melarang 
umatnya mengutuk tanpa alasan yang jelas: 

ئًا ليَْسَ لهَُ بِِهَْل  رَجَعَتِ اللَّعْنَةُ عَلَيْهِ  اَ مَأْمُورةٌَ، وَإنَِّهُ مَنْ لعََنَ شَي ْ  38(رواه أبو داود)   لََّ تَ لْعَنِ الر يِحَ فإَِنََّّ
Artinya: 

“Janganlah kamu melaknat angin, karena ia adalah makhluk yang diperintah. Dan 
barang siapa melaknat sesuatu yang tidak layak mendapatkannya, maka kutukan 
itu akan kembali kepadanya.” (H.R. Abū Dāud) 
Hadis tersebut menegaskan bahwa mendoakan keburukan tanpa alasan syar’ī 

yang jelas dapat berbalik kepada pelakunya. Peringatan ini bertujuan untuk menjaga hati 
seorang Muslim dari sifat dendam dan kebencian, serta mendorong sikap memaafkan 
dan mendoakan kebaikan sebagai prinsip utama. 

Dampak dari mendoakan keburukan juga perlu dipertimbangkan. Secara 
spiritual, doa keburukan yang tidak sesuai syariat dapat merusak hati pelakunya, 
menumbuhkan sifat dendam, dan menjauhkan dari sifat rahmah yang menjadi inti ajaran 
Islam. Secara sosial, doa keburukan yang diucapkan secara terbuka dapat memicu konflik 
atau memperburuk hubungan dalam masyarakat. Oleh sebab itu, ulama seperti Al-Gazālī 
menyarankan agar seorang Muslim lebih memilih mendoakan hidayah dan perbaikan 
bagi pelaku kezaliman, karena hal tersebut lebih selaras dengan tujuan syariat untuk 
menciptakan kebaikan dan keharmonisan.39 

 
36Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an Tajwid dan Terjemahnya, h. 24. 
37Ismā‘īl ibn ‘Umar ibn Kaṡīr, Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm, Juz 1 (Riyad: Dār Taybah, 1420 H/ 1999 M), 

h. 187. 
38Abū Dāwūd Sulaimān ibn al-Ash‘aṡ ibn Isḥāq ibn Bashīr ibn Shadād ibn ‘Amr al-Azdi al-Sijistānī, 

Sunan Abī Dāwūd, Juz 4 (Baerut: Al-Maktabah al-‘Aṣrīyah), h. 278. 
39Abū Ḥāmid Muḥammad ibn Muḥammad al-Ghazālī, Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn, Juz 2. (Baerut: Dār al-

Ma‘rifah), h. 203. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458 

 

308 | Nadhiatulhasyimiah Munir, Rachmat bin Badani Tempo, Asnawati Patuti 
Analisis Hukum Mendoakan Keburukan Atas Penguasa Zalim (Studi Kitab A l-Siyāsah Al-Syar'iyyah Fī Iṣlāḥ Al-Rā'ī 

Wa Al-Rā'iyyah Li Syaikh Al-Islām Ibnu Taimiyyah) 

 

C. Makna dan Pengertian Penguasa Zalim 
1. Kepemimpinan dalam Islam 
Kepemimpinan dalam perspektif Al-Qur’an dikenal dengan istilah Imāmah, 

sementara pemimpin disebut sebagai imam. Al-Qur’an menghubungkan kepemimpinan 
dengan hidayah dan petunjuk menuju kebenaran. Seorang pemimpin tidak seharusnya 
melakukan kezaliman dan harus menghindari segala bentuk kezaliman, baik dalam aspek 
pengetahuan maupun tindakan, serta dalam pengambilan keputusan dan 
implementasinya.40   

Seorang pemimpin memiliki tanggung jawab dan kewajiban yang harus 
dilaksanakan untuk mencapai kesejahteraan masyarakat atau kelompok yang 
dipimpinnya. Islam menekankan bahwa seorang pemimpin wajib melaksanakan tugas 
dan kewajiban tersebut, karena menjadi pemimpin berarti memikul tanggung jawab 
yang besar.41 Rasulullah saw. Bersabda dalam hadis riwayat Bukhari berikut: 

مَامُ الَّذِي عَلَى   النَّاسِ راَع  وَهُوَ مَسْئُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ، أَلََّ كُلُّكُمْ راَع  وكَُلُّكُمْ مَسْؤُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ، فاَلِْْ
بَ يْتِ زَوْجِ  أهَْلِ  وَالْمَرْأةَُ راَعِيَةٌ عَلَى  وَهُوَ مَسْئُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ،  بَ يْتِهِ  وَوَلَدِهِ وَالرَّجُلُ راَع  عَلَى أهَْلِ  هَا 

هُمْ، وَعَبْدُ الرَّجُلِ راَع  عَلَى مَالِ   سَيِ دِهِ وَهُوَ مَسْئُولٌ عَنْهُ، أَلََّ فَكُلُّكُمْ راَع  وكَُلُّكُمْ وَهِيَ مَسْئُولةٌَ عَن ْ
 42(بخاريرواه ) مَسْئُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ 

Artinya: 
“Setiap kalian adalah pemimpin dan setiap kalian akan dimintai 
pertanggungjawaban atas yang dipimpinnya: Pemimpin (imam) adalah 
pemimpin bagi rakyatnya dan akan dimintai pertanggungjawaban atas rakyatnya. 
Seorang pria adalah pemimpin bagi keluarganya dan akan dimintai 
pertanggungjawaban atas keluarganya. Seorang wanita adalah pemimpin di 
rumah tangganya dan akan dimintai pertanggungjawaban atas rumah tangganya. 
Seorang pelayan adalah pemimpin atas harta tuannya dan akan dimintai 
pertanggungjawaban atas harta tersebut. Setiap kalian adalah pemimpin dan 
setiap kalian akan dimintai pertanggungjawaban atas yang dipimpinnya." (H.R. 
Bukhari) 
Hadis di atas menjelaskan bahwa setiap pemimpin, terlepas dari latar 

belakangnya, akan dimintai pertanggungjawaban atas tindakan yang telah mereka 
lakukan, dan masing-masing akan mendapatkan balasan sesuai dengan apa yang mereka 
kerjakan. Menjadi pemimpin bukanlah tugas yang mudah, karena pemimpin harus siap 
bertanggung jawab atas orang-orang yang dipimpinnya. Tanggung jawab ini tidak hanya 
terbatas pada aspek duniawi, tetapi juga mencakup tanggung jawab yang lebih besar, 
yaitu tanggung jawab di akhirat yang lebih berat bagi setiap pemimpin di dunia ini. Dalam 

 
40Kurniawan dkk., “Konsep Kepemimpinan dalam Islam,” PRODU: Prokurasi Edukasi Jurnal 

Manajemen Pendidikan Islam 2, no. 1 (2020) h. 3. 
41Sukanti dkk., “Kepemimpinan Dalam Islam,” Educational Leadership: Jurnal Manajemen 

Pendidikan Vol. 2, no. 1 (2022), h. 76. 
42Muḥammad ibn Ismāʿīl al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Juz 6. (Damaskus: Dār Ibn Kaṡīr, 1993M), 

h. 2611. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458 

 

309 | Nadhiatulhasyimiah Munir, Rachmat bin Badani Tempo, Asnawati Patuti 
Analisis Hukum Mendoakan Keburukan Atas Penguasa Zalim (Studi Kitab A l-Siyāsah Al-Syar'iyyah Fī Iṣlāḥ Al-Rā'ī 

Wa Al-Rā'iyyah Li Syaikh Al-Islām Ibnu Taimiyyah) 

 

konteks ini, salah satu tanggung jawab pemimpin adalah menentukan kebaikan dan 
kerusakan yang terjadi dalam masyarakat, yang akan berdampak baik di dunia maupun 
di akhirat.43 

2. Definisi Penguasa Zalim 

Istilah "zalim" berasal dari akar kata bahasa Arab “ لمٌ ظُ -يَظلِمُ -ظلََمَ  ”, yang berarti 

bengis, kejam, tidak menaruh belas kasih dan lawan dari adil.44 Adapun kata kerja 
“menzalimi” berati sewenang-wenang.45 Dalam konteks kepemimpinan, penguasa zalim 
adalah mereka yang memerintah dengan cara yang bertentangan dengan al-Quran dan 
Sunah, seperti melakukan penindasan, korupsi, atau pelanggaran terhadap hak-hak 
rakyat. Al-Qur’an menggambarkan sifat kezaliman dalam kepemimpinan sebagai 
tindakan yang merugikan masyarakat dan menimbulkan kerusakan, sebagaimana 
disebutkan dalam QS. al-Syūra/42:42 

غُونَ فِِ ٱلَِْرْضِ بغَِيْرِ ٱلْْقَِ  ۚ أوُ۟لَ ئِٓكَ لََمُْ عَ  اَ ٱلسَّبِيلُ عَلَى ٱلَّذِينَ يَظلِْمُونَ ٱلنَّاسَ وَيَ ب ْ  ذَابٌ ألَيِمٌ إِنََّّ
Terjemahnya: 

“Sesungguhnya dosa itu atas orang-orang yang berbuat zalim kepada manusia 
dan melampaui batas di muka bumi tanpa hak. Mereka itu mendapat azab yang 
pedih.46 
Dari ayat tersebut dapat kita pahami pahami bahwa penguasa yang zalim adalah 

mereka yang menindas rakyat dan melanggar keadilan, sehingga pantas mendapat 
hukuman dari Allah Swt. Menurut Ibnu Kaṡīr, ayat tersebut mencakup segala bentuk 
kezaliman, termasuk yang dilakukan oleh penguasa terhadap rakyatnya melalui 
penyalahgunaan kekuasaan.47 Dalam sejarah Islam, contoh penguasa zalim seperti Hajjāj 
ibn Yusūf dari Dinasti Umayyah dikenal karena kebijakan represif dan penindasan 
terhadap rakyat serta ulama, yang mencerminkan penyimpangan dari prinsip 
kepemimpinan Islam yang adil. Hajjāj menggunakan kekerasan untuk mempertahankan 
kekuasaan, yang bertentangan dengan teladan Rasulullah saw. dan Khulafaur rasyidin. 

Penguasa zalim juga diidentifikasi melalui tindakan yang merugikan maslahat 
umat, seperti mengabaikan syariat, memaksakan ideologi yang menyimpang, atau 
menzalimi kelompok tertentu. Ibnu Taimiyyah dalam kitabnya al-Siyāsah al-Syar’iyyah 
menegaskan bahwa penguasa zalim adalah mereka yang tidak memerintah berdasarkan 
syariat Allah dan menimbulkan kerusakan sosial.48 Dampak kezaliman penguasa tidak 
hanya terbatas pada ranah politik, tetapi juga sosial dan spiritual, seperti ketidakadilan 
dalam distribusi kekayaan, penindasan terhadap kelompok rentan, dan melemahnya 
keimanan masyarakat. Dalam konteks modern, penguasa zalim dapat dilihat pada 

 
43Rahmat Hidayat dan Candra Wijaya, Ayat-ayat Al-Qur'an Tentang Manajemen Pendidikan Islam 

(Medan: Lembaga Peduli Pengembangan Pendidikan Indonesia (LPPPI), 2017), h. 14. 
44 Muḥammad ibn Makram ibn ʿAlī Manẓūr Jamāluddīn ibn, Abū al-Faḍl, dan Jamāluddīn ibn 

Manẓūr, Lisān al-‘Arab, Juz 12 (Baerut: Dār Ṣādir, 1414), h.373. 
45KBBI, Kamus Besar Bahasa Indonesia (Jakarta: Balai Pustaka, 2001), h. 1279.  
46Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an Tajwid dan Terjemahnya, h. 474. 
47Ismā‘īl ibn ‘Umar ibn Kaṡīr, Tafsir al-Qur’an al-‘Azhim, Juz 3. (Riyad: Dār Taybah, 1420 H), h. 623. 
48Aḥmad bin ʿAbdu al-Ḥalīm bin ʿAbdu al-Salām Ibn Taimiyyah, Al-Siyāsah al-Syar’iyyah fī Iṣlāḥ al-

Rā’ī wa al-Rā’iyyah (Arab Saudi: Wizarah Syuun Islamiyah, 1418 H), h. 32. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458 

 

310 | Nadhiatulhasyimiah Munir, Rachmat bin Badani Tempo, Asnawati Patuti 
Analisis Hukum Mendoakan Keburukan Atas Penguasa Zalim (Studi Kitab A l-Siyāsah Al-Syar'iyyah Fī Iṣlāḥ Al-Rā'ī 

Wa Al-Rā'iyyah Li Syaikh Al-Islām Ibnu Taimiyyah) 

 

mereka yang menggunakan kekuasaan untuk kepentingan pribadi, korupsi, atau 
pelanggaran hak asasi manusia yang bertentangan dengan prinsip keadilan Islam. Oleh 
sebab itu, pengertian penguasa zalim mencakup setiap pemimpin yang menyimpang 
dari amanah kepemimpinan yang berlandaskan al-Quran dan Sunah, sehingga 
menyebabkan penderitaan dan ketidakadilan bagi rakyat. 

D. Urgensi Berdoa Untuk Penguasa Zalim 
Berdoa kebaikan untuk penguasa adalah sesuatu yang dianjurkan dalam Islam. 

Hal ini menunjukkan betapa pentingnya peran doa dalam memastikan keadilan dan 
kesejahteraan bagi umat.49 Doa untuk penguasa tidak hanya mencakup permohonan 
agar mereka diberi petunjuk, tetapi juga untuk memperbaiki sistem pemerintahan yang 
mereka jalankan agar sesuai dengan ajaran syariat. 

Beberapa salaf seperti al-Fuḍail ibn ‘Iyād dan Ahmad ibn Hanbal menyatakan 
bahwa berdoa untuk penguasa merupakan tindakan yang sangat dianjurkan. Al-Fuḍail 
ibn ‘Iyād pernah berkata: 

 50لَوْ كَانَ لنََا دَعْوَةٌ مَُُابةٌَ لَدَعَوْنََ بِِاَ للِسُّلْطاَنِ 
Artinya:  

“Jika kami memiliki doa yang mustajab, niscaya kami memanjatkannya untuk 
penguasa.” 
Pernyataan ini menggambarkan bagaimana pentingnya berdoa untuk penguasa, 

baik penguasa adil ataupun penguasa zalim. Ulama hadis menekankan pentingnya 
mendoakan penguasa agar diberikan kebaikan, taufik, dan keselamatan, sehingga 
mereka dapat berlaku adil.51 

Imam al-Barbahari berkata,  "Apabila engkau melihat orang yang mendoakan 
kejelekan bagi penguasa maka ketahuilah bahwa dia seorang pengikut hawa nafsu. 
Apabila engkau melihat orang yang mendoakan kebaikan bagi penguasa maka dia adalah 
pengikut Sunah, insyā Allah."52  

Diceritakan bahwa Hasān al-Basrī pernah mendengar seseorang mendoakan al-
Hajjāj dengan keburukan maka dia berkata, "Janganlah kamu berbuat demikian, 
sesungguhnya apa yang menimpa diri kalian adalah disebabkan perbuatan diri kalian 
sendiri. Sesungguhnya kami khawatir seandainya Hajjāj dicopot dari jabatannya atau 
wafat, justru akan datang seorang pemimpin yang berwatak kera atau babi."53 

Dalam ajaran agama islam, doa untuk petunjuk dan hidayah bagi penguasa yang 
berlaku sewenang-wenang dianggap sebagai bentuk permohonan yang paling 
dianjurkan. Pandangan ini mengedepankan bahwa mendoakan agar mereka diberi 

 
49Abd al-Qādir ibn ’Abd Allāh al-Asṭawānī, Aṣl al-Zarārī Sharḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī (’Atā’āt al-‘Ilm - 

Mawsū‘ah Ṣaḥīḥ al-Bukhārī),  h.118. 
50Aḥmad ibn ʿAbdu al-Ḥalīm bin ʿAbdu al-Salām Ibn Taimiyyah, Al-Siyāsah al-Syar’iyyah fī Iṣlāḥ al-

Rā’ī wa al-Rā’iyyah (Arab Saudi: Wizarah Syuun Islamiyah, 1418H), h. 129.  
51Ismail ibn Abdul Rahman al-Sobunī, Aqīdah Salaf Wa Ashābil Hadiṡ (Arab Saudi: Darul Ashimah, 

1998), h. 294.  
52Abū Muhammad al-Hasan bin Ali bin Khalaf al-Barbahari, Syarhu al-Sunnah, h. 113, 

https://app.turath.io/book/8601 (15 Juli 2025). 
53Ainul Haris, “Salafi dan Sikapnya Terhadap Penguasa,” Jurnal Al-Fawa’id: Jurnal Agama dan 

Bahasa 9, no. 1 (30 Maret 2019): 31–71, doi:10.54214/alfawaid.vol9.iss1.44. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458 

 

311 | Nadhiatulhasyimiah Munir, Rachmat bin Badani Tempo, Asnawati Patuti 
Analisis Hukum Mendoakan Keburukan Atas Penguasa Zalim (Studi Kitab A l-Siyāsah Al-Syar'iyyah Fī Iṣlāḥ Al-Rā'ī 

Wa Al-Rā'iyyah Li Syaikh Al-Islām Ibnu Taimiyyah) 

 

petunjuk lebih baik daripada mengharapkan keburukan bagi mereka. Dalam hal ini, lebih 
disarankan untuk tidak mendoakan keburukan bagi penguasa yang zalim, melainkan 
memohon kepada Allah untuk memberikan hidayah, mengarahkan mereka kembali ke 
jalan yang benar, serta memenuhi hak-hak mereka. Doa untuk hidayah bagi penguasa 
yang zalim menjadi sangat penting karena dapat menjadi sarana untuk mengubah sikap 
mereka dan memperbaiki kesalahan yang telah mereka lakukan sebelumnya.54 

 
E. Gambaran Umum Kitab Al-Siyāsah al-Syar’iyyah fī Iṣlāḥ al-Rā’ī wa al-Rā’iyyah 

1. Biografi Penulis 
Buku yang berjudul Al-Siyāsah al-Syar’iyyah fī Iṣlāḥ al-Rā’ī wa al-Rā’iyyah ini di 

tulis oleh Syaikhul Islām Ibnu Taimiyyah, yang memiliki nama lengkap Taqī al-Dīn Aḥmad 
ibn ‘Abd Ḥalīm ibn ‘Abd al-Salām Ibn Taimīyyah al-Ḥarrānī, merupakan salah seorang 
ulama besar dalam sejarah Islam yang dikenal karena kontribusinya dalam pemikiran 
fiqih, teologi, dan politik Islam. Beliau lahir pada 10 Rabi’ul Awwal 661 H di Ḥarrān, suatu 
kota di wilayah yang kini berada di perbatasan Turki dan Suriah.55 Ibnu Taimiyyah tumbuh 
dalam keluarga ulama. Ayahnya, Syihāb al-Dīn ‘Abd al-Ḥalīm, dan kakeknya, Majduddīn 
‘Abd al-Salām, merupakan cendekiawan terkenal pada masanya. Ketika masih anak-anak, 
beliau terpaksa mengungsi ke Damaskus bersama keluarganya akibat invasi Mongol pada 
667 H yang menghancurkan Harran. Di Damaskus, Ibnu Taimiyyah mendapatkan 
pendidikan yang komprehensif dalam ilmu-ilmu Islam, seperti al-Quran, Hadis, fiqih, dan 
teologi, di bawah bimbingan ayahnya serta ulama lain di madrasah Hanbaliyyah. Beliau 
dikenal memiliki kemampuan menghafal yang luar biasa, bahkan menghafal al-Quran 
dan banyak hadis sejak usia muda.56 

Ibnu Taimiyyah mulai mengajar dan menulis pada usia muda, menggantikan 
posisi ayahnya sebagai pengajar di Masjid Umayyah dan madrasah Hanbaliyyah setelah 
ayahnya wafat pada 682 H. Beliau dikenal sebagai ulama yang vokal dalam menentang 
penyimpangan akidah, seperti paham Mu’tazilah dan Syiah, serta praktik-praktik bid’ah 
yang dianggapnya bertentangan dengan syariat. Selain keilmuannya, Ibnu Taimiyyah juga 
terlibat aktif dalam jihad melawan invasi Mongol, khususnya dalam Pertempuran 
Sughub pada 702 H, di mana beliau memotivasi pasukan Muslim dan memberikan fatwa 
untuk melawan penjajah.57 Namun, pandangannya yang kritis terhadap penguasa dan 
ulama yang dianggapnya menyimpang seringkali membuatnya berhadapan dengan 
otoritas. Beliau beberapa kali dipenjara, seperti di Kairo dan Damaskus, karena fatwa-
fatwanya yang dianggap kontroversial, seperti penentangannya terhadap praktik ziarah 
kubur yang berlebihan dan pandangannya tentang sifat-sifat Allah.58 

 
54“Hal al-Afdal al-Du'ā' 'alā al-Zālimīn am al-Du'ā' Lahum bil-Hidāyah?” Fatwa, Islamweb.net, (20 

Juni 2025), https://www.islamweb.net/ar/fatwa/385372/. 
55‘Abdu al-Salām Hāsyim Hafiẓ, al-Imām Ibn Taimiyyah (Mesir: Mushṭafā al-Bābī al-Halabī, 1961), 

h. 8. 
56Umar ibn Ali al-Bazzar, al-A’lam al-’Aliyyah fi Manāqib Syaikh al-Islām Ibnu Taimiyyah (Riyad: 

Dār al-taāt al-’Ilm, 2019), h. 748.  
57 Abū al-Fidā’ Ismā’īl ibn ’Umar ibn Kaṡīr al-Qurasyī al-Baṣrī, Al-Bidāyah wa al-Nihāyah, Juz. 18. 

h. 345. 
58Qamaruz Zaman, “Pemikiran Politik Ibnu Taimiyah,” Politea: Jurnal Politik Islam 2, no. 2 (2 

Desember 2019) h. 117.  



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458 

 

312 | Nadhiatulhasyimiah Munir, Rachmat bin Badani Tempo, Asnawati Patuti 
Analisis Hukum Mendoakan Keburukan Atas Penguasa Zalim (Studi Kitab A l-Siyāsah Al-Syar'iyyah Fī Iṣlāḥ Al-Rā'ī 

Wa Al-Rā'iyyah Li Syaikh Al-Islām Ibnu Taimiyyah) 

 

Karya-karya Ibnu Taimiyyah, seperti Majmu’ Fatāwā, Minhāj al-Sunnah, Al-
Siyāsah al-Syar’iyyah fī Iṣlāḥ al-Rā’ī wa al-Rā’iyyah, mencerminkan pemikirannya yang 
mendalam tentang syariat, keadilan, serta tata kelola pemerintahan. Dalam al-Siyāsah 
al-Syar'iyyah, beliau menekankan pentingnya kepemimpinan yang berbasis syariat untuk 
mencapai kesejahteraan rakyat. Meskipun sering menghadapi penolakan, pengaruhnya 
tetap besar, khususnya dalam mazhab Hambali dan gerakan reformasi Islam kemudian. 
Ibnu Taimiyyah wafat di penjara Benteng Damaskus pada 20 Dzulqa’dah 728 H (26 
September 1328), serta meninggalkan warisan intelektual yang terus mempengaruhi 
pemikiran Islam hingga kini.59 

2. Konteks Sosial dan Politik di Masa Ibnu Taimiyyah 
Sejarah hidup Ibnu Taimiyyah (661–728 H/1263–1328 M) ditandai dengan 

dinamika yang kompleks akibat invasi Mongol, konflik internal di dunia Islam, dan 
tantangan kepemimpinan dalam Dinasti Mamluk. Ibnu Taimiyyah hidup di era ketika 
dunia Islam menghadapi ancaman eksternal yang signifikan, khususnya dari invasi 
Mongol yang menghancurkan Kekhalifahan Abbasiyah di Baghdad pada 656 H (1258 M). 
Invasi tersebut tidak hanya menyebabkan kehancuran fisik, tetapi juga memicu 
ketidakstabilan politik dan sosial di wilayah Syam, tempat Ibnu Taimiyyah menghabiskan 
sebagian besar hidupnya.60 Di Damaskus, pusat keilmuan dan politik pada masa tersebut, 
masyarakat hidup dalam ketegangan akibat ancaman Mongol yang berulang, seperti 
serangan ke Aleppo dan Damaskus pada awal abad ke-7 H. Ibnu Taimiyyah sendiri terlibat 
aktif dalam memobilisasi perlawanan terhadap Mongol, khususnya dalam Pertempuran 
Shaqhab (702 H/1303 M), di mana beliau memberikan fatwa dan semangat kepada 
pasukan Mamluk untuk menghadapi musuh.61 Selain ancaman eksternal, dunia Islam 
juga menghadapi konflik internal, seperti persaingan antar-faksi dalam Dinasti Mamluk 
yang berkuasa di Mesir dan Syam. Meskipun berhasil mengusir Mongol, Dinasti Mamluk 
seringkali dipimpin oleh penguasa yang otoriter dan korup, yang memicu ketidakpuasan 
di kalangan ulama dan rakyat. 

Secara sosial, masyarakat pada masa tersebut terpecah antara kelompok elit 
yang dekat dengan kekuasaan dan rakyat biasa yang sering menjadi korban 
ketidakadilan. Praktik-praktik bid’ah, seperti ziarah kubur yang berlebihan, serta 
penyimpangan akidah seperti pengaruh Muktazilah dan Syiah juga menjadi perhatian 
Ibnu Taimiyyah. Beliau sering mengkritik ulama yang mendukung penguasa demi 
kepentingan pribadi, yang menurutnya melemahkan syariat. Kezaliman penguasa 
Mamluk, seperti penahanan dan penganiayaan terhadap ulama yang kritis, termasuk 
Ibnu Taimiyyah sendiri, mencerminkan ketegangan antara otoritas politik dan otoritas 
keagamaan.62 Beliau pernah dipenjara beberapa kali, termasuk di Kairo pada 705 H  
karena fatwanya yang menentang praktik-praktik yang dianggap menyimpang. 

 
59Qois Azizah Bin Has, “Konsep Tauhid Ibnu Taimiyah dan Pengaruhnya Terhadap Pembaharuan 

Pemikiran Islam,” Aqlania: Jurnal Filsafat dan Teologi Islam 12, no. 2 (31 Desember 2021), h. 185. 
60Islahi, Konsepsi Ekonomi Ibnu Taimiyah, Terj. Anshari Thayib, (Surabaya: PT Bina Ilmu, 1997), h. 

15.  
61 Abū al-Fidā’ Ismā’īl ibn ’Umar ibn Kaṡīr al-Qurasyī al-Baṣrī, Al-Bidāyah wa al-Nihāyah, Juz 18. h. 

17. 
62 Eko Purwanto, “Keritik Kepemimpinan Terhadap Penguasa Perspektif Ibnu Taimiyyah dan 

Aktualisasinya di Indonesia” (Universitas Islam Negeri Raden Intan, 2018 M), h. 56-57. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458 

 

313 | Nadhiatulhasyimiah Munir, Rachmat bin Badani Tempo, Asnawati Patuti 
Analisis Hukum Mendoakan Keburukan Atas Penguasa Zalim (Studi Kitab A l-Siyāsah Al-Syar'iyyah Fī Iṣlāḥ Al-Rā'ī 

Wa Al-Rā'iyyah Li Syaikh Al-Islām Ibnu Taimiyyah) 

 

3. Gambaran Umum Kitab al-Siyāsah al-Syar’iyyah fī Iṣlāḥ al-Rā’ī wa al-Rā’iyyah 
Kitab Al-Siyāsah al-Syar'iyyah fī Iṣlāḥ al-Rā'ī wa al-Rā'iyyah karya Syaikh al-Islām 

Ibnu Taimiyyah merupakan suatu karya monumental yang membahas prinsip-prinsip 
pemerintahan Islam yang berlandaskan syariat untuk memperbaiki hubungan antara 
penguasa (rā’ī) dan rakyat (rā’iyyah). Kitab tersebut ditulis sebagai respons terhadap 
permintaan seorang Amīr yaitu Gubernur Qais al-Manshuri.63 Ibnu Taimiyyah menulis 
kitab tersebut dalam satu malam, menunjukkan kecakapan intelektualnya dalam 
merumuskan panduan tata kelola yang berbasis syariat. 

Tujuan utama penulisan kitab ini sebagaimana dijelaskan oleh Ibnu Taimiyyah 
dalam muqaddimah-nya adalah untuk memberikan ringkasan dari prinsip-prinsip “al-
Siyāsah al-Ilāhiyyah” (politik ilahi) dan “al-Iyālah al-Nabawiyyah” (tata kelola profetik) 
yang wajib dipatuhi oleh penguasa sebagai bentuk nasihat kepada penguasa,64 sesuai 
dengan sabda Rasulullah saw.: 

أَنْ   لَكُمْ  رَضِيَ  ثَلثًً:  لَكُمْ  وَيَكْرهَُ  ثَلثًً  لَكُمْ  رَضِيَ  الِلََّ  وَأَنْ إِنَّ  ئًا  شَي ْ بهِِ  تُشْركُِوا  وَلََّ  الِلََّ  تَ عْبُدُوا 
يعًا وَأَنْ ت ُ  تَ عْتَصِمُوا ُ أمَْركَُمْ بَِِبْلِ الِلَِّ جََِ هُ الِلَّ  65رواه مسلم() نَاصَحُوا مَنْ وَلََّّ

Artinya: 
“Sesungguhnya Allah meridhai tiga hal dan melarang tiga hal bagi kalian, yaitu 
bahwa kalian menyembah-Nya dan tidak menyekutukan-Nya dengan sesuatu apa 
pun, bahwa kalian berpegang teguh pada tali Allah secara bersama-sama dan 
tidak bercerai-berai, dan bahwa kalian menasihati orang yang Allah angkat sebagi 
pemimpin kalian.” (H.R. Muslim) 
Kitab tersebut terdiri dari beberapa bab yang membahas tanggung jawab 

penguasa, seperti menegakkan keadilan, mengelola keuangan publik (baitulmāl), dan 
melindungi rakyat dari ketidakadilan. Ibnu Taimiyyah menekankan bahwa pemerintahan 
harus berlandaskan Al-Qur’an dan Sunah, dengan berfokus pada maslahat 
(kesejahteraan) umat. Beliau juga mengkritik praktik-praktik yang menyimpang, seperti 
korupsi dan penyalahgunaan kekuasaan. Struktur kitab tersebut sistematis, serta 
menggabungkan dalil-dalil syariat dengan analisis praktis tentang tata kelola, sehingga 
menjadikannya panduan bagi penguasa dan ulama.66 Kitab tersebut relevan hingga kini 
karena menawarkan kerangka pemerintahan yang adil dan berbasis syariat, yang dapat 
diterapkan dalam konteks modern untuk mengatasi ketidakadilan politik dan sosial. 

4. Pandangan Umum Ibnu Taimiyyah tentang Penguasa dan Pemerintahan 
Dalam perspektif Islam, kepemimpinan adalah suatu amanah dan tanggung 

jawab yang besar, yang tidak hanya akan dimintai pertanggungjawaban dari anggota 
yang dipimpin, tetapi juga akan dihisab di hadapan Allah Swt. Oleh karena itu, 
kepemimpinan bukanlah sekadar posisi yang mesti menyenangkan, melainkan suatu 

 
63Aḥmad ibn ʿAbd al-Ḥalīm ibn ʿAbd al-Salām Ibn Taimiyyah, Al-Siyāsah al-Syar’iyyah fī Iṣlāḥ al-

Rā’ī wa al-Rā’iyyah, h. 19. 
64Aḥmad ibn ʿAbd al-Ḥalīm ibn ʿAbd al-Salām Ibn Taimiyyah, Al-Siyāsah al-Syar’iyyah fī Iṣlāḥ al-

Rā’ī wa al-Rā’iyyah, h. 4.  
65Muslim ibn al-Hajjāj ibn Muslim al-Qusyairi al-Naysābūrī, Ṣahih Muslim. Juz 5, h. 130. 
66 Muḥammad ibn Ṣāliḥ al-‘Uṣaimīn, Politik Islam : Ta’liq al-Siyāsah al-Syar’iyah Syaikhul Islām 

Ibnu Taimiyah (Jakarta: Griya Ilmu, 2019), h. 22. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458 

 

314 | Nadhiatulhasyimiah Munir, Rachmat bin Badani Tempo, Asnawati Patuti 
Analisis Hukum Mendoakan Keburukan Atas Penguasa Zalim (Studi Kitab A l-Siyāsah Al-Syar'iyyah Fī Iṣlāḥ Al-Rā'ī 

Wa Al-Rā'iyyah Li Syaikh Al-Islām Ibnu Taimiyyah) 

 

tanggung jawab dan amanah yang sangat berat yang harus diemban dengan sebaik-
baiknya dan penuh dedikasi. 

Seorang pemimpin harus memiliki sifat amanah yang kuat, mengingat tanggung 
jawab yang diembannya sangat besar dan berdampak luas. Jika penguasa tidak memiliki 
sifat amanah, maka akan terjadi penyalahgunaan jabatan dan wewenang untuk 
kepentingan pribadi atau tindakan yang tidak sesuai dengan nilai-nilai Islam.67 Ibnu 
Taimiyyah berpendapat bahwa seorang khalifah atau penguasa harus memiliki dua sifat 
utama dalam menjalankan roda pemerintahan, yaitu kesanggupan dan kesetiaan dalam 
melaksanakan kewajiban yang telah ditentukan oleh Islam. Dengan demikian, seorang 
pemimpin harus memiliki kemampuan untuk menjalankan wewenangnya dengan 
integritas dan kepercayaan.68 

Kepemimpinan dalam kehidupan Bersama merupakan salah satu kewajiban yang 
paling agung. Bahkan urusan agama dan keduniaan tidak akan tegak kecuali denganya.69 
Pentingnya kepemimpinan bagi masyarakat dalam Islam didasarkan pada hadis-hadis 
Nabi dan karakteristik ajaran Islam yang komprehensif. Hadis-hadis yang dimaksud 
antara lain sabda Rasulullah saw.:  

 70(أبو داود رواه)  فَ لْيُ ؤَمِ رُوا۟ أَحَدَهُمْ إِذَا كَانَ ثَلثةٌَ فِ سَفَر  
Artinya: 

“Jika ada tiga orang yang melakukan perjalanan, hendaklah mereka mengangkat 
salah seorang dari mereka untuk menjadi pemimpin mereka.” (H.R. Abū Dāud) 
Demikian pula sabdanya yang lain: 

  وَلََّ يََِلُّ لثَِلَثةَِ نَ فَر  يَكُونوُنَ بِِرَْضِ فَلَة  إِلََّّ أمََّرُوا عَلَيْهِمْ أَحَدَهُمْ  ) رواه أحمد( 71
Artinya: 

“Tidak sah bagi tiga orang yang berada di suatu daerah yang sepi, kecuali mereka 
mengangkat salah seorang dari mereka untuk menjadi pemimpin mereka.”(H.R. 
Ahmad) 
Kedua hadis ini menunjukkan wajibnya menunjuk seorang pemimpin dalam 

setiap kelompok, kecil atau besar, yang menjadi bukti bahwa kepemimpinan dalam Islam 
adalah kebutuhan yang mendasar untuk menjaga keteraturan, mengatur jalannya suatu 
urusan, dan mencapai tujuan bersama secara efektif. Ini juga mengajarkan bahwa Islam 
memandang kepemimpinan sebagai bagian dari struktur sosial yang harus diterapkan 
dalam segala keadaan, baik dalam situasi sederhana maupun kompleks. 

 
67Raihan Putri, Kepemimpinan Perempuan dalam Islam (Yogyakarta: AK Group, 2006), h. 52. 
68Iwan Swasana, Muntasir, dan Teuku Muzaffarsyah, “PEMIKIRAN POLITIK ISLAM (Studi Analisis 

Pemikiran Ibnu Taimiyah Mengenai Hakikat Negara),” Jurnal Politik dan Pemerintahan 1, no. 2 (2016), h. 
45.  

69 Aḥmad bin ʿAbdu al-Ḥalīm bin ʿAbdu al-Salām Ibn Taimiyyah, Al-Siyāsah al-Syar’iyyah fī Iṣlāḥ 
al-Rā’ī wa al-Rā’iyyah, h. 129. 

70Abū Dāwūd Sulaymān ibn al-Ash‘aṡ ibn Isḥāq ibn Bashīr ibn Shadād ibn ‘Amr al-Azdi al-Sijistānī, 
Sunan Abī Dāwūd, Juz 3. h. 36. 

71Aḥmad ibn Muḥammad ibn Ḥanbal, Musnad al-Imām Aḥmad ibn Ḥanbal, Juz 6 (kairo: Dār al-
Ḥadīṡ, 1995 M), h. 205. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458 

 

315 | Nadhiatulhasyimiah Munir, Rachmat bin Badani Tempo, Asnawati Patuti 
Analisis Hukum Mendoakan Keburukan Atas Penguasa Zalim (Studi Kitab A l-Siyāsah Al-Syar'iyyah Fī Iṣlāḥ Al-Rā'ī 

Wa Al-Rā'iyyah Li Syaikh Al-Islām Ibnu Taimiyyah) 

 

Karakteristik ajaran Islam yang komprehensif mencakup seperangkat hukum, 
perintah, dan larangan yang rinci. Dalam ajaran Islam, manusia diperintahkan untuk 
melaksanakan berbagai kewajiban, seperti amar ma'rūf nahī munkar, jihad, penegakan 
keadilan, ibadah haji, serta kegiatan sosial dan kemasyarakatan yang teratur. Selain itu, 
Islam juga menekankan pentingnya menolong orang yang teraniaya dan melaksanakan 
hukuman (hudud) sesuai dengan ketentuan yang berlaku. Pelaksanaan semua kewajiban 
ini memerlukan adanya struktur kekuasaan dan kepemimpinan yang efektif. Oleh karena 
itu, dapat disimpulkan bahwa kepemimpinan merupakan elemen penting dalam ajaran 
Islam, dan agama tidak dapat tegak tanpa adanya pemimpin yang bijaksana dan 
bertanggung jawab.72 

Ibnu Taimiyyah melihat kepemimpinan sebagai amanat dari Allah yang harus 
dijalankan dengan penuh tanggung jawab dan integritas. Ia berpendapat bahwa seorang 
penguasa seharusnya memilih pejabat berdasarkan kualitas terbaik mereka, bukan 
berdasarkan hubungan pribadi, uang, atau status sosial yang tidak relevan dengan 
kemampuan. Bahkan, orang yang meminta jabatan biasanya tidak layak untuk diangkat 
sebagai pejabat, karena motif mereka sering kali tidak tulus. Semua ini didasarkan pada 
amanat dari Allah Swt. yang menekankan pentingnya menjalankan tanggung jawab 
dengan sebaik-baiknya dan penuh dedikasi. Dengan demikian, jabatan menurut Ibnu 
Taimiyyah adalah tanggung jawab yang harus dijalankan dengan sebaik-baiknya dan 
penuh keikhlasan.73 

Ibnu Taimiyyah berpendapat bahwa politik yang sah adalah al-siyāsah al-
Syar’iyyah (politik syar’i) yang sepenuhnya sesuai dengan al-Quran dan Sunah, bukan 
berdasarkan hawa nafsu atau kebijakan yang menyimpang.74 Beliau mengkritik 
pemisahan antara syariat dan politik yang muncul pada masa Dinasti Abbasiyah dan 
Mamluk, di mana sebagian penguasa menerapkan kebijakan yang tidak berlandaskan 
syariat, sedangkan sebagian ulama gagal memahami sunah secara utuh, sehingga 
melemahkan penegakan hukum dan keadilan.75 Menurutnya, pemerintahan yang ideal 
adalah seperti yang dicontohkan oleh Rasulullah saw. dan Khulafaur Rasyidin, di mana 
penguasa bertindak sebagai pelayan syariat, menegakkan keadilan, serta melindungi 
hak-hak rakyat tanpa diskriminasi. 

Beliau menolak pemisahan antara hukum syariat dan kebijakan politik yang 
seringkali digunakan untuk membenarkan tindakan sewenang-wenang penguasa. Dalam 
pandangannya, keadilan merupakan inti pemerintahan Islam, dan penguasa 
bertanggung jawab atas kesejahteraan rakyat, sebagaimana Allah akan meminta 
pertanggungjawaban mereka atas amanah yang diberikan. Ibnu Taimiyyah juga 
menekankan bahwa ulama harus memainkan peran aktif dalam menasihati penguasa 
agar tidak menyimpang, sekaligus memastikan bahwa kebijakan politik tidak 

 
72Aḥmad ibn ʿAbd al-Ḥalīm ibn ʿAbd al-Salām Ibn Taimiyyah, Al-Siyāsah al-Syar’iyyah fī Iṣlāḥ al-

Rā’ī wa al-Rā’iyyah. h.135. 
73 Aḥmad bin ʿAbdu al-Ḥalīm bin ʿAbdu al-Salām Ibn Taimiyyah, Al-Siyāsah al-Syar’iyyah fī Iṣlāḥ 

al-Rā’ī wa al-Rā’iyyah, h. 8. 
74Aḥmad bin ʿAbdu al-Ḥalīm bin ʿAbdu al-Salām Ibn Taimiyyah, Majmu’ al-Fatāwā, Juz 19. 

(Madinah: Majma’ al-Malik Fahd, 1425H/2004M), h. 308. 
75Aḥmad ibn ʿAbd al-Ḥalīm ibn ʿAbd al-Salām Ibn Taimiyyah, Al-Siyāsah al-Syar’iyyah fī Iṣlāḥ al-

Rā’ī wa al-Rā’iyyah, h. 10. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458 

 

316 | Nadhiatulhasyimiah Munir, Rachmat bin Badani Tempo, Asnawati Patuti 
Analisis Hukum Mendoakan Keburukan Atas Penguasa Zalim (Studi Kitab A l-Siyāsah Al-Syar'iyyah Fī Iṣlāḥ Al-Rā'ī 

Wa Al-Rā'iyyah Li Syaikh Al-Islām Ibnu Taimiyyah) 

 

bertentangan dengan Al-Quran dan sunah.76  Pandangan ini relevan dalam konteks 
zaman sekarang untuk mendorong terbentuknya pemerintahan yang adil dan 
bertanggung jawab sesuai dengan nilai-nilai Islam. 

Menurut Ibnu Taimiyyah, kekuasaan yang dimiliki oleh seorang penguasa adalah 
amanat yang harus dilaksanakan dengan tanggung jawab penuh. Seorang penguasa 
diharapkan dapat mengurus rakyatnya dengan baik, sebagaimana seorang pengembala 
mengurus gembalaannya dengan penuh perhatian dan kasih sayang. Dalam perspektif 
ini, penguasa dianggap sebagai pelayan rakyat yang diamanahi untuk bekerja demi 
kepentingan mereka. Hubungan antara penguasa dan rakyat diibaratkan sebagai 
kemitraan yang didasarkan pada kewajiban timbal balik, di mana penguasa bertanggung 
jawab untuk melindungi dan melayani rakyat, sementara rakyat memberikan 
kepercayaan dan dukungan kepada penguasa.77 
F. Analisis Hukum Berdoa untuk Penguasa Zalim 

1. Pandangan Ibnu Taimiyyah Mengenai Berdoa untuk Penguasa Zalim 
Konsep pemikiran politik Ibnu Taimiyyah berfokus pada dua elemen kunci, yaitu 

al-Amānah (amanah) dan al-Quwwah (kekuatan), yang dianggap sebagai syarat mutlak 
bagi seorang kepala negara. Pandangan ini dilatarbelakangi oleh kondisi zaman Ibnu 
Taimiyyah, di mana dunia Islam tengah mengalami kemerosotan akibat serangan 
kekuatan Mongol yang menghancurkan berbagai aspek kehidupan sosial dan politik. 
Dalam konteks ini, Ibnu Taimiyyah menekankan pentingnya kepemimpinan yang adil dan 
kuat sebagai solusi untuk mengatasi krisis yang dihadapi oleh masyarakat Islam. 
Pandangan ini tercermin dari riwayat yang di cantumkan Ibnu Taimiyyah dalam kitabnya, 
yang menyatakan bahwa "Enam puluh tahun kehidupan di bawah pemimpin yang zalim 
lebih baik daripada satu malam tanpa adanya kepemimpinan.”78 

Makna dari pernyataan di atas adalah bahwa kekuasaan yang dipegang oleh 
penguasa zalim selama lebih dari enam puluh tahun lebih baik daripada satu malam 
tanpa pemimpin. Ini menunjukkan bahwa ada kebaikan dalam pemerintahan yang 
dipimpin oleh penguasa zalim selama enam puluh tahun dibandingkan dengan satu 
malam tanpa pemerintahan. Oleh karena itu, jika manusia dibiarkan tanpa penguasa, hal 
itu akan menyebabkan kerugian dan kehancuran bagi umat manusia. 

Kezaliman telah merajalela di semua lapisan masyarakat, baik di kalangan 
penguasa maupun rakyat biasa, dengan mengabaikan dan mencampuradukkan aturan-
aturan agama. Mereka melakukan hal-hal yang diharamkan dan, sangat disayangkan, 
kewajiban-kewajiban yang seharusnya ditaati justru mereka tentang dan abaikan.79 
Contoh nyata dari kezaliman ini adalah ketika penguasa mengakumulasi harta yang 
bukan hak mereka, sehingga menimbulkan ketidakadilan dan penyelewengan terhadap 
amanah yang diberikan kepada mereka. 

 
76Aḥmad bin ʿAbdu al-Ḥalīm bin ʿAbdu al-Salām Ibn Taimiyyah, Al-Siyāsah al-Syar’iyyah fī Iṣlāḥ al-

Rā’ī wa al-Rā’iyyah, h.127. 
77 Aḥmad bin ʿAbdu al-Ḥalīm bin ʿAbdu al-Salām Ibn Taimiyyah, Al-Siyāsah al-Syar’iyyah fī Iṣlāḥ 

al-Rā’ī wa al-Rā’iyyah, h. 11. 
78Aḥmad bin ʿAbdu al-Ḥalīm bin ʿAbdu al-Salām Ibn Taimiyyah, Al-Siyāsah al-Syar’iyyah fī Iṣlāḥ al-

Rā’ī wa al-Rā’iyyah. h. 129. 
79Aḥmad ibn ʿAbdu al-Ḥalīm ibn ʿAbdu al-Salām Ibn Taimiyyah, Al-Siyāsah al-Syar’iyyah fī Iṣlāḥ al-

Rā’ī wa al-Rā’iyyah. h. 36. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458 

 

317 | Nadhiatulhasyimiah Munir, Rachmat bin Badani Tempo, Asnawati Patuti 
Analisis Hukum Mendoakan Keburukan Atas Penguasa Zalim (Studi Kitab A l-Siyāsah Al-Syar'iyyah Fī Iṣlāḥ Al-Rā'ī 

Wa Al-Rā'iyyah Li Syaikh Al-Islām Ibnu Taimiyyah) 

 

Dalam menanggapi isu penguasa zalim, Ibnu Taimiyah berpendapat bahwa 
pemberontakan bersenjata terhadap penguasa zalim tidak dapat dibenarkan oleh 
agama, bahkan jika tindakan tersebut merupakan reaksi terhadap ketidakadilan atau 
kejahatan yang dilakukan oleh penguasa.80 Ibnu Taimiyah justru menganjurkan umat 
Islam untuk menerima kepemimpinan yang tidak adil dan licik jika situasi politik 
mengharuskannya, terutama jika pemimpin tersebut merupakan satu-satunya figur yang 
mampu menjaga persatuan dan stabilitas dalam masyarakat yang beragam. Dengan 
demikian, Ibnu Taimiyah menekankan pentingnya menjaga stabilitas dan persatuan 
masyarakat, meskipun harus menerima kepemimpinan yang tidak ideal.81  

Pada dasarnya, menaati penguasa merupakan kewajiban selama tidak 
bertentangan dengan ajaran agama dan tidak mengarah pada kemaksiatan kepada Allah. 
Hal ini sejalan dengan Firman Allah dalam QS. Al-Nisā/04:59 

  فِِ شَيْءۢ  فَ ردُُّوهُ إِلَِ يََ أيَ ُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا۟ أَطِيعُوا۟ ٱلِلََّ وَأَطِيعُوا۟ ٱلرَّسُولَ وَأوُ۟لِِ ٱلَِْمْرِ مِنكُمْ ۖ فإَِن تَ نَ زَعْتُمْ 
لِكَ خَيْرٌٌۭ وَأَحْسَنُ تََْوِيلًٌۭ . ٱلْْخِرِ ٱلِلَِّ وَٱلرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُ ؤْمِنُونَ بٱِلِلَِّ وَٱلْيَ وْمِ   ذَ 

Terjemahnya:  
“Wahai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah Rasul-Nya dan ulil 
amri di antara kalian. Dan jika kalian berbeda pendapat tentang sesuatu, maka 
kembalikanlah ia kepada Allah dan Rasul-Nya, jika kalian benar-benar beriman 
kepada Allah dan Hari Akhir. Yang demikian itu lebih baik dan lebih utama 
akibatnya.”82 
Ayat di atas menunjukkan kewajiban rakyat untuk menaati penguasa meskipun 

ia zalim. Ketaatan terhadap penguasa hanya diwajibkan dalam konteks perbuatan yang 
makruf. Namun, jika tindakan tersebut termasuk maksiat, batil, atau zalim, maka 
kewajiban umat adalah untuk memberikan koreksi dan nasihat. Proses koreksi ini harus 
dilakukan dengan cara yang sopan dan menghormati kedudukan penguasa, karena 
setiap individu berpotensi melakukan kesalahan atau kelupaan. Oleh karena itu, 
penguasa diharapkan dapat menerima kritik dan nasihat dengan lapang dada, tanpa 
menunjukkan reaksi kemarahan atau kekakuan hati.83 

Berdoa untuk penguasa zalim menurut Ibnu Taimiyyah mencakup dua bentuk 
utama, yaitu memohon hidayah agar penguasa kembali ke jalan yang benar atau 
memohon keadilan Ilahi, seperti penggantian dengan penguasa yang lebih adil apabila 
kezaliman telah mencapai tingkat yang tidak dapat ditoleransi.84 Pendekatan tersebut 
didasarkan pada keyakinannya bahwa pemerintahan harus berlandaskan syariat untuk 
mencapai maslahat (kesejahteraan) umat, dan doa menjadi sarana spiritual yang selaras 
dengan nasihat kepada penguasa. Mendoakan kebaikan dan keselamatan bagi 
pemimpin merupakan salah satu bentuk nasihat yang konstruktif dan positif. Praktik ini 

 
80 Aḥmad bin ʿAbdu al-Ḥalīm bin ʿAbdu al-Salām Ibn Taimiyyah, Majmu’ al-Fatāwā, Juz 14. h. 472. 
81Ibrahim Khalid Jindan, Teori Pemerintahan Islam Menurut Ibnu Taimiyah (Jakarta: Rineke Cipta, 

1994), h.124. 
82Kementerian Agama Republik Indonesia, al-Qur’an Tajwid dan Terjemahnya, h. 87. 
83Mochtar effendy, Kepemimpinan Menurut Ajaran Islam (Palembang: Al-Mukhtar, 1997), h. 188. 
84Muḥammad ibn Ṣāliḥ al-‘Uṣaimīn, Politik Islam : Ta’līq al-Siyāsah al-Syar’iyah Syaikhul Islām 

Ibnu Taimiyah, h.344. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458 

 

318 | Nadhiatulhasyimiah Munir, Rachmat bin Badani Tempo, Asnawati Patuti 
Analisis Hukum Mendoakan Keburukan Atas Penguasa Zalim (Studi Kitab A l-Siyāsah Al-Syar'iyyah Fī Iṣlāḥ Al-Rā'ī 

Wa Al-Rā'iyyah Li Syaikh Al-Islām Ibnu Taimiyyah) 

 

telah menjadi teladan bagi umat Islam, sebagaimana yang dilakukan oleh para salaf saleh 
dalam memberikan dukungan dan bimbingan kepada penguasa kaum muslimin. Dengan 
mendoakan kebaikan dan keselamatan, umat Islam dapat berperan dalam mendukung 
kepemimpinan yang efektif dan bijaksana.85 

Dalam sejarah Islam, terdapat contoh-contoh ketika doa keburukan diucapkan 
terhadap pelaku kezaliman. Sebagai contoh, Nabi Muhammad saw. pernah mendoakan 
keburukan bagi sebagian musuh yang secara terang-terangan memusuhi Islam, di mana 
beliau memohon kehancuran bagi penguasa Quraisy yang menentang dakwah: 

عُوا صَوْتهَُ، ذَهَبَ  (. فَ لَمَّا سََِ ، )ثَلَثَ مَرَّات  هُمُ الضَّحِكُ وَخَافُوا دَعْوَتَهُ، ثَُُّ اللَّهُمَّ عَلَيْكَ بِقُريَْش  عَن ْ
بَةَ بْنِ ربَيِعَةَ، وَالْوَليِدِ بْ  بَةَ بْنِ ربَيِعَةَ، وَشَي ْ ، وَعُت ْ نِ عُقْبَةَ، وَأمَُيَّةَ  قاَلَ: اللَّهُمَّ عَلَيْكَ بَِِبِ جَهْلِ بْنِ هِشَام 

، وَعُقْبَةَ بْنِ أَبِ مُعَيْط    86 (رواه مسلم) بْنِ خَلَف 
Artinya: 

“Ya Allah, binasakanlah orang-orang Quraisy," (beliau mengucapkannya tiga kali). 
Ketika mereka mendengar suara beliau, mereka berhenti tertawa dan merasa 
takut dengan doa beliau. Kemudian beliau berkata, "Ya Allah, binasakanlah Abu 
Jahal ibn Hisyam, 'Utbah ibn Rabi'ah, Syaibah ibn Rabi'ah, Walid ibn 'Uqbah, 
'Umayyah ibn Khalaf, dan 'Uqbah ibn Abu Mu'iṭ.” (H.R. Muslim) 
Doa tersebut menunjukkan bahwa mendoakan keburukan diperbolehkan dalam 

konteks melawan musuh yang nyata dan membahayakan umat Islam. Menurut Ibnu 
Ḥajar al-‘Aṣqalānī, doa keburukan hanya boleh diucapkan apabila tidak ada harapan lagi 
bagi pelaku untuk kembali ke jalan yang benar, dan harus dilakukan dengan hati-hati agar 
tidak melanggar adab syariat.87 

2. Analisis Hukum Berdoa untuk Penguasa Zalim dalam Kitab al-Siyāsah al-
Syar’iyyah fī Iṣlāḥ al-Rā’ī wa al-Rā’iyyah. 
Dalam kitab al-Siyāsah al-Syar’iyyah, Ibnu Taimiyyah tidak memebahas secara 

eksplisit dan rinci mengenai hukum berdoa untuk penguasa yang zalim. Meskipun 
demikian, prinsip-prinsip yang dikemukakannya dapat menjadi acuan dalam memahami 
sikap dan pandangannya terkait hal ini. Ibnu Taimiyyah menekankan betapa pentingnya 
doa kebaikan dan pemberian nasihat kepada penguasa. Pendekatan ini selaras dengan 
prinsip amar ma’rūf nahī munkar yang selalu beliau anut. Pandangan ini juga diperkuat 
oleh sebuah hadis yang beliau kutip dalam bukunya, di mana Nabi saw. bersabda:   

ينُ النَّصِيحَةُ، قُ لْنَا: لِمَنْ؟ قاَلَ: لِِلِ وَلِكِتَابهِِ وَلرَِسُولهِِ وَلِِئَِمَّةِ الْمُسْلِمِيَْ وَعَامَّتِهِمْ     88()رواه مسلمالدِ 

Artinya: 

 
85Rachmat bin Badani Tempo, Akhmad Hanafi Dain Yunta, dan Saifullah Bin Anshor, “Tinjauan 

Fikih Terhadap Nasihat kepada Penguasa,” NUKHBATUL ’ULUM: Jurnal Bidang Kajian Islam 5, no. 2 (26 
Desember 2019): h. 112. 

86Muslim ibn al-Ḥajjāj ibn Muslim al-Qusyairī al-Naisābūrī, Ṣahih Muslim. Juz 5, h. 179.  
87Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī, Fatḥ al-Bārī Sharḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Juz 5 (Kairo: Maktabah al-Salāfiyyah, 

1960), h. 432. 
88Muslim ibn al-Ḥajjāj ibn Muslim al-Qusyairī al-Naisābūrī, Ṣahih Muslim. Juz 1, h. 53. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458 

 

319 | Nadhiatulhasyimiah Munir, Rachmat bin Badani Tempo, Asnawati Patuti 
Analisis Hukum Mendoakan Keburukan Atas Penguasa Zalim (Studi Kitab A l-Siyāsah Al-Syar'iyyah Fī Iṣlāḥ Al-Rā'ī 

Wa Al-Rā'iyyah Li Syaikh Al-Islām Ibnu Taimiyyah) 

 

“Agama itu adalah nasihat” kami bertanya: “Untuk siapa nasihat itu?” Rasulullah 
saw. menjawab: “Untuk Allah, untuk Allah, untuk Rasul-Nya, untuk Kitab-Nya, 
untuk para pemimpin umat Islam, dan untuk umat Islam secara umum.” (H.R. 
Muslim) 

 Hadits ini menegaskan bahwa nasehat adalah salah satu prinsip utama dalam 
agama Islam, yang juga berlaku untuk penguasa. Dengan demikian, memberikan nasehat 
yang baik kepada penguasa, terutama penguasa yang zalim, adalah salah satu cara yang 
lebih utama daripada melaknat mereka. 
 Ibnu Taimiyyah menulis di dalam bukunya bahwa para salaf seperti al-Fuḍāil ibn 
‘Iyāḍ, aḥmad ibn Hanbal dan yang lainnya mengatakan:  

 89لَوْ كَانَ لنََا دَعْوَةٌ مَُُابةٌَ لَدَعَوْنََ بِِاَ للِسُّلْطاَنِ 
Artinya:  

“Seandainya kami memiliki doa yang mustajab, pasti kami akan menggunakannya 
untuk kebaikan penguasa.” 
Pernyataan ini menggambarkan bahwa berdoa untuk penguasa, bahkan jika 

mereka zalim, tetap dianggap penting dalam Islam. Al-Fuḍāil menekankan bahwa doa 
untuk penguasa adalah doa yang bermanfaat, dan jika mereka memiliki doa yang 
mustajab, mereka akan memanjatkannya untuk kebaikan penguasa. Meskipun penguasa 
tersebut tidak adil, berdoa untuk mereka tetap menjadi hal yang dianjurkan, karena doa 
bisa membawa kebaikan dan perubahan, baik untuk penguasa maupun umat secara 
keseluruhan. 

Di sisi lain, Ibnu Taimiyyah di dalam kitabnya al-Siyāsah al-Syar’iyyah juga 
menyebutkan: 

لِكَ إِذَا شَتَمَهُ شَتيِمَةً لََّ كَذِبَ أَنْ الرَّجُلِ إِذَا لَعَنَ رَجُلً أَوْ دَعَا عَلَيْهِ، فَ لَهُ أَنْ يَ فْعَلَ بهِِ   لِكَ، وكََذَ  كَذَ 
 90. فِيهَا، وَالْعَفْوُ أفَْضَلُ 

Artinya:  
“Jika seseorang melaknat atau mendoakan keburukan kepada orang lain, maka 
dia berhak melakukan hal yang sama kepadanya. Demikian pula jika dia 
menghina dengan hinaan yang tidak mengandung kebohongan, dan memaafkan 
adalah yang terbaik.” 
 Dari kalimat yang dikutip dari buku beliau ini, dapat dipahami bahwa melaknat 

atau mendoakan keburukan bagi orang lain, termasuk penguasa, diperbolehkan jika 
orang tersebut melaknat atau mendoakan keburukan tanpa kebohongan. Tetapi, 
memberi maaf lebih dianjurkan.  Hal ini menunjukkan bahwa meskipun umat Islam 
memiliki hak untuk membalas cacian atau doa keburukan, maaf dan kesabaran tetap 
menjadi pilihan yang lebih utama dalam menghadapi ketidakadilan penguasa. Ini 
mencerminkan prinsip Islam yang mengajarkan bahwa kebaikan selalu lebih dihargai 
daripada keburukan, dan memberikan maaf adalah tindakan yang lebih mulia. 

 
89Aḥmad ibn ʿAbdu al-Ḥalīm ibn ʿAbdu al-Salām Ibn Taimiyyah, Al-Siyāsah al-Syar’iyyah fī Iṣlāḥ al-

Rā’ī wa al-Rā’iyyah, h. 129.  
90Aḥmad ibn ʿAbdu al-Ḥalīm ibn ʿAbdu al-Salām Ibn Taimiyyah, Al-Siyāsah al-Syar’iyyah fī Iṣlāḥ al-

Rā’ī wa al-Rā’iyyah, h. 211. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458 

 

320 | Nadhiatulhasyimiah Munir, Rachmat bin Badani Tempo, Asnawati Patuti 
Analisis Hukum Mendoakan Keburukan Atas Penguasa Zalim (Studi Kitab A l-Siyāsah Al-Syar'iyyah Fī Iṣlāḥ Al-Rā'ī 

Wa Al-Rā'iyyah Li Syaikh Al-Islām Ibnu Taimiyyah) 

 

Namun, meskipun diperbolehkan dalam konteks tertentu, terdapat beberapa 
batasan yang jelas mengenai kapan tindakan melaknat atau mendoakan keburukan 
terhadap penguasa zalim bisa dibenarkan. Pertama, kezaliman penguasa tersebut harus 
nyata dan besar, seperti penindasan terhadap rakyat atau pengingkaran terhadap hukum 
Allah yang jelas. Kedua, tindakan melaknat atau mendoakan keburukan ini tidak boleh 
didasari oleh motif pribadi atau dendam pribadi, melainkan harus semata-mata untuk 
menegakkan keadilan dan memperbaiki keadaan yang zalim. Ketiga, meskipun 
diperbolehkan, tindakan ini harus tetap dalam batas adab Islam, yang berarti tidak boleh 
melibatkan doa yang mengarah pada kerusakan lebih lanjut bagi umat atau masyarakat 
secara keseluruhan. Dalam hal ini, doa untuk memperbaiki penguasa zalim lebih 
dianjurkan daripada membalas keburukan secara langsung, karena perubahan pada 
penguasa yang adil akan memberi dampak positif pada masyarakat secara luas. 

Ibnu Taimiyyah berkata hendaknya diketahui bahwa pemegang kekuasaan itu 
ibarat pasar yang mempengaruhi masyarakat. Apa yang laris di dalamnya, itulah yang 
dibawa ke sana. Seperti yang beliau kutip dari perkataan ‘Umār ibn ‘Abdil Azīz. Jika 
penguasa berlaku dengan kebaikan, kejujuran, dan pemberian hal, maka rakyat akan 
mengik uti contoh tersebut. Sebaliknya, jika penguasa berlaku zalim dan penuh 
kebohongan, maka rakyat akan meniru perilaku tersebut.91 Hal ini menunjukkan bahwa 
penguasa yang zalim memiliki dampak yang besar pada masyarakat, baik dalam hal 
akhlak maupun tindakan. Dengan demikian, berdoa untuk penguasa yang zalim dapat 
dilihat sebagai upaya untuk memperbaiki keadaan penguasa, yang pada gilirannya akan 
memperbaiki kondisi sosial dan moral masyarakat. 

Dipahami bahwa Ibnu Taimiyyah lebih mengutamakan stabilitas sosial dan 
keamanan umat, sehingga segala bentuk doa dan nasihat yang dilakukan diharapkan 
dapat membawa perubahan positif, bukan menimbulkan kekacauan atau fitnah di 
tengah masyarakat. 

 
KESIMPULAN 

Ibnu Taimiyyah dalam kitab al-Siyāsah al-Syar'iyyah fī Iṣlāḥ al-Rā'ī wa al-Rā'iyyah 
memandang mendoakan kebaikan untuk penguasa, termasuk penguasa zalim, sebagai 
bagian penting dari nasihat dan solusi spiritual yang selaras dengan prinsip syariat Islam. 
Ibnu Taimiyyah menegaskan bahwa stabilitas sosial dan politik lebih utama dijaga, 
sehingga keberadaan penguasa, meskipun zalim, tetap lebih baik daripada kekosongan 
kepemimpinan yang dapat menimbulkan kekacauan. Dalam analisis hukumnya, Ibnu 
Taimiyyah tidak secara eksplisit melarang doa keburukan untuk penguasa zalim, namun 
lebih mengutamakan mendoakan kebaikan, hidayah, dan perbaikan bagi mereka. Ia 
menekankan bahwa doa keburukan hanya diperbolehkan dalam kondisi tertentu dan 
tetap harus didasarkan pada prinsip keadilan serta tidak didorong oleh emosi atau 
dendam pribadi. Dengan demikian, sikap yang dianjurkan adalah memberikan nasihat 
dan mendoakan kebaikan bagi penguasa sebagai bentuk kontribusi positif umat 
terhadap perbaikan kepemimpinan dan kemaslahatan masyarakat secara luas. 

 
91Aḥmad ibn ʿAbdu al-Ḥalīm ibn ʿAbdu al-Salām Ibn Taimiyyah, Al-Siyāsah al-Syar’iyyah fī Iṣlāḥ al-

Rā’ī wa al-Rā’iyyah, h. 27. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458 

 

321 | Nadhiatulhasyimiah Munir, Rachmat bin Badani Tempo, Asnawati Patuti 
Analisis Hukum Mendoakan Keburukan Atas Penguasa Zalim (Studi Kitab A l-Siyāsah Al-Syar'iyyah Fī Iṣlāḥ Al-Rā'ī 

Wa Al-Rā'iyyah Li Syaikh Al-Islām Ibnu Taimiyyah) 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Al-Qur’ān al-Karīm 
Buku:  

Abu Zahrah, Muhammad. Ibnu Taimiyyah: Hayātuhu wa ‘ashruhu, arā’uhu wa fiqhuhu. 
Dār al-Fikr, 2003 M. 

Al-Asṭawānī, 'Abd al-Qādir bin ’Abdullāh. Aṣl al-Zarārī Sharḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. ’Atā’āt al-
‘Ilm - Mawsū‘ah Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. 

Al-’Aṣqalani, Ibn Hajār. Fatḥ al-Bāri Syarh Ṣaḥih al-Bukhārī. Maktabah al-Salafiyyah, 1960 
M. 

Al-Baṣrī, Abū al-Fidā’ Ismā’īl ibn ’Umar ibn Kaṡīr al-Qurasyī. Al-Bidāyah wa al-Nihāyah. 
Riyāḍ: Dār Hijr li al-Ṭibā’ah wa al-Nasyr wa al-Tawzī’ wa al-I’lān, 2003 M. 

Basri, Cik Hasan. Model Penelitian Kitab Fiqh. Bogor: Kencana. 
Al-Bazzar, Umar bin Ali. al-A’lam al-’Aliyyah fī Manāqib Syaikh al-Islām Ibn Taimiyyah. 

Dār ’Aṭaat al-’Ilm, 2019 M. 
Al-Bukhārī, Muḥammad ibn Ismāʿīl. Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. 5 ed. Vol. 7. Damaskus: Dār Ibn 

Kaṡīr, 1993 M. 
Departemen Pendidikan Nasional. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: Balai 

Pustaka, 2001. 
Effendy, Mochtar. Kepemimpinan Menurut Ajaran Islam. Palembang: Al-Mukhtar, 1997. 
Fajar, Dadang Ahmad. Epistemologi Doa: Meluruskan, Memahami dan Mengamalkan. 

Bandung: Nuansa Cendekia, 2019 M. 
Fayrūzābādī, Majduddīn Abū Ṭāhir Muḥammad ibn Ya‘qūb al-. Al-Qāmūs al-Muḥīṭ. 

Baerut: Mū’assasāt al-Risālah li-ṭibā‘ah wa al-Nasyr wa al-Tawzī‘, 1426 H/2005 
M. 

Al-Ghazālī, Abū Ḥāmid Muḥammad ibn Muḥammad al-Ghazālī. Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn. 
Baerut: Dār al-Ma‘rifah. 

Hadi, Sutrisno. Metodologi research. Andi, 2002. 
Hafiz, ‘Abdu al-Salām Hāsyim. al-Imām Ibn Taimiyyah. Mesir: Mushṭafā al-Bābī al-Halabī, 

1961 M. 
Ḥanbal, Aḥmad ibn Muḥammad ibn. Musnad al-Imām Aḥmad ibn Ḥanbal. kairo: Dār al-

Ḥadīṡ, 1995 M. 
Hidayat, Rahmat dan Candra Wijaya. Ayat-Ayat Alquran Tentang Manajemen Pendidikan 

Islam. Medan: Lembaga Peduli Pengembangan Pendidikan Indonesia (LPPPI), 
2017. 

Ibn Saʿad, Muḥammad. al-Ṭabaqāt al-Kubrā. Juz. 9. Baerūt: Dār Ṣādir, 1968 M. 
Islahi, Konsepsi Ekonomi Ibnu Taimiyah. Surabaya: PT Bina Ilmu, 1997. 
Jindan, Ibrahim Khalid. Teori Pemerintahan Islam Menurut Ibnu Taimiyah. Jakarta: Rineke 

Cipta, 1994. 
Kaṡir, Ismā‘īl ibn ‘Umar ibn. Tafsir Al-Qurān Al-’Aẓīm.Riyad: Dār Taybah, 1420 H/1999 M. 
Al-Khatṭabi, Hamad bin Muhammad. Sya’n al-Du’a. Dār al-Tsaqafah al-’Arabiyyah, 1984 

M. 
Manẓūr, Muḥammad ibn Makram ibn ʿAlī, Jamāluddīn ibn, Abū al-Faḍl, dan Jamāluddīn 

ibn Manẓūr. Lisān al-‘Arab. Baerut: Dār Ṣādir, 1414 H. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458 

 

322 | Nadhiatulhasyimiah Munir, Rachmat bin Badani Tempo, Asnawati Patuti 
Analisis Hukum Mendoakan Keburukan Atas Penguasa Zalim (Studi Kitab A l-Siyāsah Al-Syar'iyyah Fī Iṣlāḥ Al-Rā'ī 

Wa Al-Rā'iyyah Li Syaikh Al-Islām Ibnu Taimiyyah) 

 

Al-Mubarak, Muhammad. Sistem pemerintahan dalam perspektif Islam. CV Pustaka 
Mantik, 1995. 

Munawwir, Ahmad Warson. Al-Munawir: Kamus Arab-Indonesia. Pustaka Progresif, 
1997. 

Al-Naisābūrī, Muslim ibn al-Ḥajjāj ibn Muslim al-Qusyairī. Ṣahih Muslim. 1 ed. Vol. 8. 
Beirut: Dār Tūq al-Najāh, 1443 H/2012 M. 

Putri, Raihan. Kepemimpinan Perempuan Dalam Islam. Yogyakarta: AK Group, 2006. 
Al-Qāsimī, Muḥammad Jamāluddīn ibn Muḥammad Sa‘īd ibn Qāsim al-Ḥallāq. Maḥāsin 

al-Ta’wīl. Baerut: Dār al-Kutub al-‘Ilmīyah, 1418 H.  
Al-Sa’dī, ʿAbduraḥmān ibn Nāṣir ibn ʿAbdullāh. Taisīr al-Karīm al-Raḥmān fī Tafsīr Kalām 

al-Manān. Maktabah al-Risālah, 2000 M. 
Al-Sijistānī, Abū Dāwūd Sulaimān ibn al-Asy‘aṡ ibn Isḥāq ibn Bashīr ibn Shadād ibn ‘Amr 

al-Azdi. Sunan Abī Dāwūd. Baerut: Al-Maktabah al-‘Aṣrīyah. 
Al-Ṣobunī, Ismāil ibn Abdurrahmān. Aqīdah Salaf Wa Ashābil Hadiṡ. Arab Saudi: Darul 

Ashimah, 1998 M. 
Al-Ṫabari, Muḥammad ibn Jarīr . Tarikh al-Rusul wa al-Muluk wa al-Umam. Dār al-

Ma’arif, 1967 M. 
Taimiyyah, Aḥmad bin ʿAbdu al-Ḥalīm bin ʿAbdu al-Salām Ibn. Al-Siyāsah al-Syar’iyyah fī 

Iṣlāḥ al-Rā’ī wa al-Rā’iyyah. Arab Saudi: Wizarah Syuun Islamiyah, 1418 H. 
———. Majmu’ al-Fatāwā. Madinah: Majma’ al-Malik Fahd, 1425 H/2004 M. 
Al-‘Uṡaimīn Muḥammad ibn Ṣāliḥ. Politik Islam: Ta’liq al-Siyāsah al-Syar’iyah Syaikhul 

Islām Ibnu Taimiyah. Jakarta: Griya Ilmu, 2019. 
Jurnal Ilmiah: 
Anisa, Resti, Muhammad Nur’ain, N. Rapinah, dan N. Syifa. “Leadership of the prophet 

Muhammad.” Educational Leadership: Jurnal Manajemen Pendidikan 3, no. 1 
(2023): 122–32. 

Bakry, Kasman, Abdul Haris Abbas, dan Abdullah Nazhim Hamid. “Konsep kepemimpinan 
negara Islam (Studi komparasi pemikiran al-Mawardi dan Ibnu Taimiyah).” 
NUKHBATUL’ULUM: Jurnal Bidang Kajian Islam 7, no. 1 (2021): 1–19. 

Fhazlan, Teuku Ryan, R. Waladi, R. R. Sahib, dan S. Ramli. “Sejarah peradaban Islam pada 
masa dinasti Abbasiyah: Perkembangan dan ekspansi wilayah.” Jurnal Integrasi 
Pengetahuan Disiplin 6, no. 1 (2025). 

Hamdani, Muslem. “Pola dakwah pada masa khulafaur rasyidin.” Jurnal An-Nasyr: Jurnal 
Dakwah Dalam Mata Tinta 6, no. 1 (2019): 1–11. 

Haris, Ainul. “Salafi dan Sikapnya Terhadap Penguasa.” Jurnal Al-Fawa’id : Jurnal Agama 
dan Bahasa 9, no. 1 (30 Maret 2019): 31–71. doi:10.54214/alfawaid.vol9.iss1.44. 

Has, Qois Azizah Bin. “Konsep Tauhid Ibnu Taimiyah dan Pengaruhnya Terhadap 
Pembaharuan Pemikiran Islam.” Aqlania: Jurnal Filsafat dan Teologi Islam 12, no. 
2 (31 Desember 2021): 181. doi:10.32678/aqlania.v12i2.4350. 

Hermansyah. “Mendoakan keburukan kepada orang yang zalim dalam perspektif ulama.” 
El-Hikmah: Jurnal Ilmu Dakwah dan Komunikasi 9, no. 10 (2023): 55–66. 

Khotami, Rizqi Shohibul dan M. Reza Saputra. “Pemahaman Hadis Al-Ghazali Tentang 
Menasihati Pemimpin: Studi Kasus Pejabat Negara di Indonesia.” Tabsyir: Jurnal 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458 

 

323 | Nadhiatulhasyimiah Munir, Rachmat bin Badani Tempo, Asnawati Patuti 
Analisis Hukum Mendoakan Keburukan Atas Penguasa Zalim (Studi Kitab A l-Siyāsah Al-Syar'iyyah Fī Iṣlāḥ Al-Rā'ī 

Wa Al-Rā'iyyah Li Syaikh Al-Islām Ibnu Taimiyyah) 

 

Dakwah dan Sosial Humaniora 5, no. 3 (18 Juli 2024): 202–16. 
doi:10.59059/tabsyir.v5i3.1497. 

Kurniawan, Defri Nof Putra, Afdal Zikri, dan Nurkamelia Mukhtar AH. “Konsep 
Kepemimpinan dalam Islam.” PRODU: Prokurasi Edukasi Jurnal Manajemen 
Pendidikan Islam 2, no. 1 (2020). 

Murcitaningrum, Suraya, dan Muhammad Machsun. “Pengelolaan zakat dalam konteks 
sistem ekonomi Islam.” Journal of Business, Finance, and Economics 5, no. 2 
(2024): 370–83. 

Roselani, Nadila, M. Ridho Lubis, Syaidatul Azhari, dan Yetti Ruwina. “Peradaban Islam 
Masa Khalifah Rasyidin.” Journal on Education 5, no. 2 (15 Januari 2023): 2931–
38. doi:10.31004/joe.v5i2.943. 

Sukanti, Andri Astuti, Zahartul Afiyah, Septia, Ningsih, Agus Pranata, dan Ridho Tawakkal 
Jannah. “Kepemimpinan Dalam Islam.” Educational Leadership: Jurnal 
Manajemen Pendidikan 2, no. 1 (72-85): 2022. 

Swasana, Iwan, Muntasir, dan Teuku Muzaffarsyah. “PEMIKIRAN POLITIK ISLAM (Studi 
Analisis Pemikiran Ibnu Taimiyah Mengenai Hakikat Negara).” Jurnal Politik dan 
Pemerintahan 1, no. 2 (2016). 

Tempo, Rachmat bin Badani, Akhmad Hanafi Yunta, dan Saifullah bin Anshor. “Tinjauan 
fikih terhadap nasihat kepada penguasa.” NUKHBATUL’ULUM: Jurnal Bidang 
Kajian Islam 5, no. 2 (2019): 106–24. 

Wahyuddin. “Khilafah, kesultanan, dan kepemimpinan dalam perspektif Islam.” Jurnal 
Pendidikan Kreatif 4, no. 2 (2023): 114–20. 

Zaman, Qamaruz. “Pemikiran Politik Ibnu Taimiyah.” Politea : Jurnal Politik Islam 2, no. 2 
(2 Desember 2019): 111–29. doi:10.20414/politea.v2i2.1507. 

Disertasi, Tesis, dan Skripsi:  
Hassan, Nader Arafat. “Studi analisis pendapat Ibnu Taimiyyah tentang pemimpin zalim.” 

UIN Walisongo, 2008. 
Husnawati, Luluk. “Hukum ketaatan kepada penguasa zalim menurut Ibnu Taimiyyah.” 

UIN Syarif Hidayatullah, 2020. 
Muhamad, Sulthon Rifai. “Pemimpin pemerintahan dalam Islam menurut Ibnu 

Taimiyyah.” UIN Syarif Hidayatullah, 2021. 
Purwanto, Eko. “Kritik kepemimpinan terhadap penguasa perspektif Ibnu Taimiyyah dan 

aktualisasinya di Indonesia.” UIN Raden Intan Lampung, 2018. 
Situs dan Sumber Online: 
Al-Barbahari, Abū Muḥammad al-Hasān ibn Ali ibn Khalaf. Syarhu al-Sunnah. 

https://app.turath.io/book/8601 (15 Juni 2025). 
Al-Islamy, Abdullah Protonema. “Tatkala Mulkan Jabariyyah Diposisikan sebagai Mulkan 

Adhon, Berbahayakah?” Voa Islam. https://www.voa-
islam.com/read/tsaqofah/2016/03/18/42867/tatkala-mulkan-jabariyyah-
diposisikan-sebagai-adhon-berbahayakah/ (14 Juli 2025).  

Islamweb.net. “Apakah lebih baik mendoakan keburukan bagi para zalim atau 
mendoakan mereka untuk mendapatkan hidayah?” Fatwa, 
https://www.islamweb.net/ar/fatwa/385372/ (20 Juni 2025). 

 


