el
AL-FIKRAH AL-FIKRAH: VoMo 100

JURNAL ..
KAJIAN ISLAM Jurnal Kajian Islam

https://journal.stiba.ac.id/index.php/fikrah/index

doi:
10.36701/fikrah.v3i1.2458

Analisis Hukum Mendoakan Keburukan Atas Penguasa Zalim
(Studi Kitab al-Siydasah al-Syar'iyyah fi Islah al-Ra't wa
al-Ra'iyyah li Syaikh al-Islam Ibn Taimiyyah)

Legal Analysis of Praying for the Destruction of a Tyrannical Ruler:

A Study of the Book al-Siyasah al-Syar'iyyah fi Islah al-Ra'i
wa al-Ra'iyyah by Syaikh al-Islam Ibn Taimiyyah

Nadhiatulhasyimiah Munir
Institut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia
Email: nadhiatulhasyimiah@gmail.com

Rachmat bin Badani Tempo
Institut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia
Email: rachmatbadani@stiba.ac.id

Asnawati Patuti

Institut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia
Email: asnawati@stiba.ac.id

Article Info Abstract
Received  :21 Oktober 2025 This study analyzes the Islamic legal perspective on praying for the
Revised  :23 Oktober 2025 downfall of unjust rulers, focusing on the thoughts of Shaikh al-Islam

Accepted  : 27 Oktober 2025

Ibn Taimiyyah in al-Siyasah al-Syar’iyyah Islah al-Ra’t wa al-
Published  :30Januari 2026 vy y variyyah fi lslal

Ra’iyyah. This study aims to understand Ibn Taimiyyah's views on the
permissibility of praying for tyrannical rulers and its implications in the
context of Islamic justice and compassion. Using a descriptive
qualitative research method in the form of a literature study and a
normative approach, this study analyzes Ibn Taimiyyah's texts and
related fatwas. The results of the study show that Ibn Taimiyyah

Keywords:  Prayers for
Destruction,
Tyrannical Rulers,
Ibnu Taimiyyah

Doa Keburukan prioritizes social and political stability when dealing with oppressive
Kata kunci: Penguasa zalim: lbnu rulers. He emphasizes that the presence of a ruler, even an oppressive
Taimiyyah one, is far better than a leadership vacuum that could trigger chaos
and the collapse of society. This finding underscores the importance
Copyright: 2026, of prayer as a form of advice and spiritual solution in line with the
Nadhiatulhasyimiah principles of Sharia, and emphasizes that the goodness and
Munir, Rachmat bin improvement of rulers are more important in maintaining social peace
Badani Tempo, and justice.

Asnawati Patuti
Abstrak

Penelitian ini menganalisis perspektif hukum Islam tentang doa
keburukan untuk penguasa zalim, dengan fokus pada pemikiran
Syaikh al-Islam lbn Taimiyyah dalam al-Siyasah al-Syar’iyyah fi Islah
al-Ra’i wa al-Ra’iyyah. Penelitian ini bertujuan untuk memahami
pandangan Ibnu Taimiyyah mengenai kebolehan doa untuk penguasa
zalim dan dampaknya dalam konteks keadilan serta kasih sayang
Islam. Dengan jenis penelitian kualitatif deskriptif yang bersifat studi
Pustaka dan menggunakan pendekatan normatif, studi ini

297 | Nadhiatulhasyimiah Munir, Rachmat bin Badani Tempo, Asnawati Patuti
Analisis Hukum Mendoakan Keburukan Atas Penguasa Zalim (Studi Kitab Al-Siyasah Al-Syar'iyyah FT Islah Al-Ra't
Wa Al-Ra'iyyah Li Syaikh Al-Islam Ibnu Taimiyyah)



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
A Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323
KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458

menganalisis teks lbnu Taimiyyah serta fatwa-fatwa terkait. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa Ibnu Taimiyyah menempatkan
stabilitas sosial dan politik sebagai prioritas utama dalam menghadapi
penguasa zalim. la menegaskan bahwa keberadaan penguasa,
meskipun zalim, jauh lebih baik daripada kekosongan kepemimpinan
yang dapat memicu kekacauan dan kehancuran masyarakat. Temuan
ini menegaskan pentingnya doa sebagai bentuk nasihat dan solusi
spiritual yang selaras dengan prinsip syariat, serta menekankan
bahwa kebaikan dan perbaikan penguasa lebih utama dalam menjaga
kedamaian dan keadilan sosial.

@ OO  This work is licensed under a Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International (CC BY-NC-SA 4.0)

How to cite:  Nadhiatulhasyimiah Munir, Rachmat bin Badani Tempo, Asnawati Patuti. “Analisis Hukum
Mendoakan Keburukan Atas Penguasa Zalim (Studi Kitab Al-Siyasah Al-Syar'iyyah F1lIslah Al-
Ra'T Wa Al-Ra'iyyah Li Syaikh Al-Islam Ibnu Taimiyyah)”, AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam, Vol. 3, No.
(1) (2026): 297-323. https://doi.or§/10.36701/ﬁkrah.v3i1.2458

PENDAHULUAN

Kepemimpinan dapat didefinisikan sebagai kemampuan dan kesiapan seseorang
untuk mengarahkan, membimbing, dan memengaruhi orang lain atau sekelompok orang
agar mau menerima pengaruh tersebut, serta berperan aktif dalam mewujudkan tujuan
yang diinginkan.! Secara umum, kepemimpinan sering diartikan sebagai penggunaan
otoritas dan proses pengambilan keputusan. Pada sejarah peradaban Islam, umat Islam
telah mengalami berbagai bentuk kepemimpinan yang memiliki karakteristik dan corak
yang beragam. Bentuk kepemimpinan pertama dan paling ideal dalam Islam adalah
periode kepemimpinan Nabi Muhammad saw. yang berlangsung selama 10 tahun di
Madinah, yang dikenal dengan istilah khilafah nabawiyyah.? Periode ini merupakan
manifestasi sempurna dari konsep kepemimpinan Islam, dimana Rasulullah saw.
menjalankan otoritas berdasarkan wahyu langsung dari Allah Swt. dan
mengimplementasikan nilai-nilai Islam dalam setiap aspek kehidupan bermasyarakat,
baik dalam ranah spiritual maupun sosial-politik.

Nabi Muhammad saw. adalah seorang penguasa negara yang secara aktif
menegakkan hukum Islam pada masa itu, selain sebagai pemimpin spiritual yang
menyampaikan wahyu dari Allah Swt. kepada umatnya. Kepemimpinannya
mencontohkan nilai-nilai keadilan, perhatian, dan rasa tanggung jawab yang kuat
terhadap rakyatnya. Nabi Muhammad saw. membangun sebuah pemerintahan yang
menjadi standar dalam Islam dengan berpegang teguh pada prinsip-prinsip ini. Dalam
pandangan pemikir Islam seperti al-Mawardi, kepemimpinan Nabi saw. menjadi

Wahyuddin, “Khilafah, Kesultanan, dan Kepemimpinan dalam Perspektif Islam,” Jurnal
Pendidikan Kreatif 4, no. 2 (2023): 114-20.

2Muslem Hamdani, “Pola Dakwah Pada Masa Khulafaur Rasyidin,” Jurnal al-Nasyr: Jurnal Dakwah
Dalam Mata Tinta 6, no. 1 (2019): 1-11.

3Resti Anisa dkk., “Leadership of the prophet Muhammad,” Educational Leadership: Jurnal
Manajemen Pendidikan 3, no. 1 (2023): 122-32.

298 |


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-FIKRAH Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323

JURNAL

KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458

landasan utama bagi model pemerintahan Islam yang bertujuan untuk menegakkan
kesejahteraan umat berdasarkan nilai-nilai syariat.*

Hal ini terlihat dalam praktiknya selama 10 tahun di Madinah, Rasulullah saw.
menunjukkan model kepemimpinan yang holistik dengan memperhatikan seluruh
lapisan masyarakat. Beliau secara konsisten memperjuangkan hak-hak kelompok rentan
seperti kaum duafa, anak yatim, dan para janda. Kepedulian sosial ini diwujudkan melalui
berbagai kebijakan yang mendorong distribusi kesejahteraan melalui mekanisme zakat,
sedekah, dan berbagai bentuk bantuan sosial lainnya.> Sehingga, kepemimpinan yang
diterapkan Rasulullah saw. ini menjadi teladan sempurna bagaimana seharusnya
seorang pemimpin menjalankan amanah kepemimpinannya dengan berlandaskan pada
nilai-nilai keadilan, kebijaksanaan, dan kemaslahatan umat.

Setelah Nabi saw. wafat, Khulafaurasyidin melanjutkan estafet kepemimpinan
beliau selama 30 tahun. Pada periode ini masih mencerminkan nilai-nilai kepemimpinan
ideal yang dicontohkan oleh Rasulullah saw., meskipun tantangan yang dihadapi semakin
kompleks seiring dengan perluasan wilayah Islam. Para khalifah secara sistematis
menerapkan ide-ide Islam ke dalam struktur politik mereka selama era ini, yang disebut
sebagai "periode keemasan" dalam sejarah Islam. Para khalifah memprioritaskan
pertimbangan dalam pengambilan keputusan selain menjadi pemimpin yang adil. Para
khalifah yaitu AbQ Bakr al-Shiddig, Umar ibn Khattab, Usman ibn Affan, dan Ali ibn Ab1
Talib menjalankan roda pemerintahan dengan berpedoman pada al-Qur'an dan sunah,
serta menerapkan prinsip-prinsip musyawarah dalam pengambilan keputusan.®

Seiring berjalannya waktu, sistem kepemimpinan dalam Islam bertransformasi
menjadi sistem monarki yang dikenal dengan istilah al-Mulk al-Add dan al-Mulk al-
Jabariyyah. Al-Mulk al-‘Add ditandai dengan munculnya tiga dinasti besar dalam sejarah
Islam antara lain Dinasti Umayyah (661-750 M), Dinasti Abbasiyah (750-1258 M), dan
Dinasti Usmaniyah (1299-1924 M).” Pada masa Al-Mulk al-Add, sistem pemerintahan
yang dijalankan masih berlandaskan pada prinsip-prinsip Islam, yaitu melalui mekanisme
khilafah al-Islamiyah. Meskipun demikian, dalam periode ini terdapat sejumlah
penguasa yang melakukan kedzaliman, yang umumnya bersumber dari kemaksiatan dan
penyimpangan pribadi mereka. Namun, secara umum, struktur kekuasaan Islam tetap
tegak dan dijalankan sesuai syariat, sehingga nilai-nilai Islam tetap menjadi dasar dalam
kehidupan bernegara. Para ulama menyebut periode ini sebagai masa Al-Mulk al-Add
atau "raja yang menggigit," yang menggambarkan kekuasaan yang masih berpegang
pada ajaran Islam, meskipun terdapat oknum penguasa yang bertindak zalim. Dengan

“4Kasman Bakry, Abdul Haris Abbas, dan Abdullah Nazhim Hamid, “Konsep Kepemimpinan Negara
Islam (Studi Komparasi Pemikiran al-Mawardi dan lbnu Taimiyah),” NUKHBATUL’ULUM: Jurnal Bidang
Kajian Islam 7, no. 1 (2021): 1-19.

Suraya Murcitaningrum dan Muhammad Machsun, “Pengelolaan Zakat Dalam Konteks Sistem
Ekonomi Islam,” Journal of Business, Finance, and Economics 5, no. 2 (2024): 370-83.

®Nadila Roselani dkk., “Peradaban Islam Masa Khalifah Rasyidin,” Journal on Education 5, no. 2
(15 Januari 2023): 2931-38.

Teuku Ryan Fhazlan dkk., “Sejarah Peradaban Islam Pada Masa Dinasti Abbasiyah:
Perkembangan Dan Ekspansi Wilayah,” Jurnal Integrasi Pengetahuan Disiplin 6, no. 1 (2025), h. 251-252.

299 |



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-FIKRAH Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323

JURNAL

KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458

demikian, meski ada penyimpangan individu, sistem pemerintahan Islam tetap berjalan
dan menjadi penopang utama tegaknya kekuasaan Islam pada masa tersebut.®

Salah satu bentuk kezaliman yang paling nyata terjadi pada masa Dinasti
Umayyah, di mana salah satu penguasa yang terkenal, Hajjaj ibn Yasuf al-Saqafi,
melakukan penindasan yang besar terhadap rakyat dan ulama. Hajjaj dikenal dengan
kebijakan represifnya, penggunaan kekerasan, serta tindakan-tindakannya vyang
mencerminkan penyalahgunaan kekuasaan untuk mempertahankan status dan posisi
politiknya.®

Di masa Dinasti ‘Abbasiyyah, salah seorang khalifah Aba al-‘Abbas ‘Abdullah ibn
Hardan al-Rasyid yang lebih dikenal dengan gelar al-Ma’mun, berusaha memaksakan
paham muktazilah dengan menekankan bahwa Al-Qur'an adalah makhluk. la
menangkap dan memenjarakan para ulama yang berbeda pendapat dengan dirinya.
Bahkan ia tidak segan-segan menyiksa dan membunuh mereka. Sebagaimana yang ia
lakukan terhadap Ahmad ibn Hanbal dan Muhammad ibn NUh yang dipenjarakan karena
menolak prinsipnya.l®

Fenomena yang terjadi dalam kepemimpinan zaIim seperti yang ditunjukkan oleh
yang terjadi secara kebetulan. Para ulama memandang bahwa keberadaan pemimpin
zalim merupakan bagian dari sunnatullah atau ketetapan Allah Swt. yang mengandung
hikmah dan pembelajaran bagi umat Islam. Rasulullah saw. telah memberitahukan
bahwa pemerintahan yang tidak menjalankan syariat Allah dan Rasul-Nya adalah salah
satu fase yang akan dilalui oleh umat Islam dari lima fase, yaitu: fase kenabian, fase
Khulafaur rasyidin, fase kerajaan-kerajaan, fase kezaliman yang kita hadapi saat ini, dan
yang terakhir adalah khilafah ‘ala minhajin nubawwah !

// /w //o/ P o0, Wi }’? w . /5}...‘, .},.

k¥ %& (\gxs o\;wa\L@.i.a fcujﬁ)um;uu RS
26k e, 9% sbo & o< o ®
&lﬁdﬁfc\.@.uﬁu\i»\;ub\w fcdji.»d
2 Z% Fodh (ce. 0% 4 2 o,u,.’?/‘.x//./. /./6,/
:)ji\.emf:-@i)ﬁ(c\.@.u u\’;ub\\.@_i.e 5 & O jﬁ;o\ﬁw\;u\.‘:) 2ol

-

o

Nt 5,85 % (gaky O eln 3 @Ak 2 OS Hasa s

///

8Abdullah Protonema Al-Islamy, “Tatkala Mulkan Jabariyyah Diposisikan sebagai Mulkan Adhon,
Berbahayakah?” Voa Islam. https://www.voa-islam.com/read/tsaqofah/2016/03/18/42867/tatkala-
mulkan-jabariyyah-diposisikan-sebagai-adhon-berbahayakah/ (14 Juli 2025)

*Muhammad ibn Jarir al-Tabari, Tarikh al-Rusul wa al-Muliik wa al-Umam (Dar al-Ma'arif, 1967),
h. 207.

10 Ab{ al-Fida’ Isma’1l ibn "Umar ibn Kasir al-Qurasy al-Basri, Al-Bidayah wa al-Nihayah, Juz 14
(Riyad: Dar Hijr li al-Tiba’ah wa al-Nasyr wa al-Tawzi’ wa al-I'lan, 2003M), h. 212.

1Rachmat bin Badani Tempo, Akhmad Hanafi Yunta, dan Saifullah bin Anshor, “Tinjauan Fikih
Terhadap Nasihat Kepada Penguasa,” NUKHBATUL’ULUM: Jurnal Bidang Kajian Islam 5, no. 2 (2019): 106—
24,

2Ahmad ibnu Hanbal, Musnad al-lmam Ahmad ibn Hanbal, Juz 30 (Cet. I; Beirut: Maktabat al-
Risalah, 1421 H/2001 M), h. 355.

300 |



o e— AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam

A Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323
KATIAN 1SLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458
Artinya:

“Nubuwwah (kenabian) akan ada di antara kalian selama yang Allah kehendaki,
kemudian Allah akan mengangkatnya ketika Dia menghendakinya. Kemudian
akan ada Khilafah yang mengikuti manhaj (metode) nubuwwah, dan itu akan
berlangsung selama yang Allah kehendaki, kemudian Allah akan mengangkatnya
ketika Dia menghendakinya. Setelah itu, akan ada kerajaan yang menggigit, yang
akan berlangsung selama vyang Allah kehendaki, kemudian Allah akan
mengangkatnya ketika Dia menghendakinya. Kemudian akan ada kerajaan yang
bersifat diktator, yang akan berlangsung selama yang Allah kehendaki, kemudian

Allah akan mengangkatnya ketika Dia menghendakinya. Setelah itu, akan ada

Khilafah yang mengikuti manhaj nubuwwah." Kemudian beliau pun diam. (H.R.

Ahmad)

Pada era ini, kita berada pada fase kezaliman. Berbagai bentuk kejahatan dan
penindasan sering kali dilakukan oleh pemerintah terhadap rakyat, baik secara eksplisit
maupun implisit. Menanggapi ketidakadilan tersebut, masyarakat menunjukkan
berbagai respon, yang dapat bersifat positif maupun negatif. Respon tersebut bisa
mencakup doa untuk kebaikan atau harapan-harapan buruk yang disertai dengan cacian
terhadap pihak yang berkuasa.

Salah satu ulama yang memberikan perhatian besar terhadap isu keadilan dan
kepemimpinan adalah lbnu Taimiyyah. Dalam karyanya yang terkenal, al-Siyasah al-
Syar'iyyah fi Islah al-RaT wa al-Ra'iyyah, lbnu Taimiyyah menegaskan bahwa
pemerintahan harus didasarkan pada keadilan dan kejujuran, dan harus memperhatikan
kepentingan terbaik rakyat.'* la mengatakan bahwa negara dan para pemimpinnya
sangat penting untuk menjaga ketertiban dan keadilan sosial, tetapi ia juga mengatakan
bahwa para pemimpin yang tidak mengikuti prinsip-prinsip Islam tidak boleh dibiarkan
begitu saja. lbnu Taimiyyah pernah dipenjara karena menentang kebijakan para
penguasa pada masanya, tetapi beliau tidak pernah berhenti mengatakan kebenaran.'*
Hal ini menunjukkan bahwa ketika seorang muslim dihadapkan pada pemimpin yang
suka berlaku kasar, hendaknya ia tetap berpegang teguh pada prinsip Islam yang
mengedepankan keadilan dan kebenaran, serta senantiasa berdoa agar para pemimpin
ditunjukkan jalan yang benar dalam bertindak.

Sebagai bagian dari ajaran agama Islam, umat Islam diperintahkan untuk
memberikan nasihat kepada para pemimpin.’® Kewajiban ini ditegaskan dalam hadis
Rasulullah saw. yang diriwayatkan dari Tamim al-Dari:

10 don olg)) gziles ki) 25 A2l wliSUs & 1 Sl il Al 1

BMuhammad al-Mubarak, Sistem Pemerintahan dalam Perspektif Islam (CV Pustaka Mantik,
1995), h. 22.

4 Muhammad Abu Zahrah, Ibnu Taimiyyah: Hayatuhu wa Asruhu, Ard’uhu wa Fighuhu (Dar al-
Fikr, 2003), h. 22.

5Rizqi Shohibul Khotami dan M. Reza Saputra, “Pemahaman Hadis al-Ghazali Tentang Menasihati
Pemimpin: Studi Kasus Pejabat Negara di Indonesia,” Tabsyir: Jurnal Dakwah dan Sosial Humaniora 5, no.
3 (18 Juli 2024), h. 205.

®Muslim ibn al-Hajjaj ibn Muslim al-Qusyairi al-Naisabari, Sahih Muslim, Juz 1 (Beirut: Dar Tiq
al-Najah, 1443H/2012M), h. 53.

301 |



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-FIKRAH

T Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323
KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458
artinya:

“Agama itu adalah nasihat” kami bertanya: “Untuk siapa nasihat itu?” Rasulullah

saw. menjawab: “Untuk Allah, untuk Allah, untuk Rasul-Nya, untuk Kitab-Nya,

untuk para pemimpin umat Islam, dan untuk umat Islam secara umum.” (H.R

Muslim)

Hadis ini menunjukkan bahwa memberikan nasihat kepada penguasa bukan
sekedar hak, melainkan kewajiban agama yang merupakan salah satu pilar utama Islam.
Salah satu bentuk nasihat kepada penguasa adalah mendoakan kebaikan dan
keselamatan bagi mereka. Setidaknya demikianlah yang dicontohkan oleh para salaf
saleh kepada pemimpin kaum muslimin.'” alam konteks ini, mendoakan keburukan
terhadap penguasa yang zalim, tanpa melalui perlawanan fisik, juga menjadi sebuah hal
yang perlu dipertimbangkan dalam kerangka hukum dan etika Islam.

Berdasarkan latar belakang di atas, rumusan masalah dalam kajian penelitian ini
adalah pertama, bagaimana pandangan lbnu Taimiyyah dalam kitab al-Siyasah al-
Syar'iyyah fi Islah al-RaT™ wa al-Ra'iyyah tentang mendoakan penguasa? kedua,
bagaimana analisis hukum berdoa untuk penguasa zalim dalam kitab al-Siyasah al-
Syar'iyyah fi Islah al-Ra't wa al-Ra'iyyah li Syaikh al-Islam Ibnu Taimiyyah?. Adapun
tujuan dari penelitian ini adalah mengetahui pandangan lbnu Taimiyyah dalam kitab al-
Siyasah al-Syar'iyyah fi Islah al-Ra'Tt wa al-Ra'iyyah tentang mendoakan penguasa dan
mengetahui bagaimana analisis hukum berdoa untuk penguasa zalim dalam kitab al-
Siyasah al-Syar'iyyah fi Islah al-Ra'mT wa al-Ra'iyyah li Syaikh al-Islam Ibnu Taimiyyah.

Jenis penelitian yang digunakan dalam penelitian ini adalah kualitatif deskriptif
yang bersifat studi pustaka (library research), yaitu penelitian yang objek penelitiannya
menggunakan data pustaka yang menjadikan buku-buku sebagai sumber datanya.’®
Penelitian ini berfokus pada analisis hukum yang terdapat dalam kitab karya Ibnu
Taimiyyah, yaitu al-Siyasah al-Syar'iyyah fi Islah al-Ra'i wa al-Ra'iyyah. Karena objek
utamanya adalah teks dan literatur, maka metode penelitian kepustakaan sangat tepat
digunakan untuk menelusuri, mengkaji, dan menganalisis isi kitab tersebut secara
sistematis. Pendekatan ini lebih menekankan aspek normatif yang menggunakan bahan
pustaka sebagai bahan dasar untuk mempelajari masalah yang dibahas. Metode ini lebih
menekankan aspek normatif yang berlandaskan pada Al-Qur'an dan sunah serta
pendapat para ulama.?®

Adapun penelitian terdahulu yang relevan dengan penelitian ini, di antaranya:

Pertama, penelitian yang dilakukan oleh Sulthon Rifai Muhamad pada tahun
2021 dengan judul Pemimpin Pemerintah dalam Islam menurut lbnu Taimiyyah.?
Peneliti menulis dalam skripsinya tentang pandangan Ibnu Taimiyyah tentang
pemerintahan Islam, dengan fokus pada prasyarat bagi pemimpin yang patut diteladani

7Rachmat Bin Badani Tempo, Akhmad Hanafi Dain Yunta, dan Saifullah Bin Anshor, “Tinjauan
Fikih Terhadap Nasihat kepada Penguasa,” NUKHBATUL '"ULUM: Jurnal Bidang Kajian Islam 5, no. 2 (26
Desember 2019): 106-24, doi:10.36701/nukhbah.v5i2.86.

8Sutrisno Hadi, Metodologi research (Yogyakarta: Andi, 2002), h. 9.

13Cik Hasan Basri, Model Penelitian Kitab Figh (Bogor: Kencana), h. 324-325.

205ulthon Rifai Muhamad, “Pemimpin pemerintahan dalam Islam menurut Ibnu Taimiyyah”
Skripsi, (Jakarta: UIN Syarif Hidayatullah, 2021).

302 |



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-FIKRAH Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323

JURNAL

KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458

sesuai dengan keyakinannya. Adapun yang penulis teliti berfokus pada pandangan lbnu
Taimiyyah tentang mendoakan penguasa zalim.

Kedua, penelitian yang dilakukan oleh Nader Arafat Hassan pada tahun 2008
dengan judul Studi Analisis Pendapat lbnu Taimiyyah tentang Pemimpin Zalim.?! Peneliti
ini menganalisis pandangan Ibnu Taimiyyah mengenai pemimpin yang zalim, termasuk
dasar pemikirannya, sikap terhadap pemimpin zalim, dan hukum melawan mereka.
Adapun yang penulis teliti adalah analisis hukum berdoa keburukan atas penguasa
zalim.

Ketiga, penelitian yang dilakukan oleh Eko Purwanto pada tahun 2018 berjudul
Kritik Kepemimpinan terhadap Penguasa Perspektif Ibnu Taimiyyah dan Aktualisasinya di
Indonesia.?? Penelitian ini mengeksplorasi kritik Ibnu Taimiyyah terhadap penguasa
zalim, serta bagaimana pemikirannya dapat diaktualisasikan dalam konteks
kepemimpinan di Indonesia. Adapun yang penulis teliti adalah hukum berdoa keburukan
atas penguasa zalim dengan menganalis kitab milik Ibnu Taimiyyah yang berjudul Al-
Siyasah al-Syar'iyyah fi Islah al-Ra'T wa al-Ra'iyyah.

Keempat, penelitian yang dilakukan oleh Luluk Husnawati pada tahun 2020
berjudul Hukum Ketaatan kepada Penguasa Zalim menurut Ibnu Taimiyyah.? Penelitian
ini berfokus pada konsep ketaatan terhadap penguasa zalim menurut Ibnu Taimiyyah,
termasuk batasan-batasan yang harus diikuti oleh masyarakat muslim. Adapun yang
penulis teliti berfokus pada hukum berdoa keburukan atas penguasa zalim.

Kelima, penelitian yang dilakukan oleh Hermansyah pada tahun 2023 berjudul
Mendoakan Keburukan kepada Orang yang Zalim dalam Perspektif Ulama.?* Penelitian
ini berfokus kepada mendoakan keburukan kepada orang zalim secara umum dalam
perspektif ulama. Adapun yang penulis teliti adalah hukum berdoa keburukan khususnya
berfokus pada penguasa zalim.

Penelitian ini menawarkan kontribusi baru dalam khazanah kajian fikih siyasah
dengan menghadirkan analisis hukum berdoa keburukan atas penguasa zalim
berdasarkan studi mendalam terhadap kitab al-Siyasah al-Syar’iyyah fi Islah al-Ra’i wa
al-Ra’iyyah karya Syaikh al-Islam Ibn Taimiyyah. Berbeda dengan penelitian-penelitian
terdahulu yang umumnya membahas konsep kepemimpinan, ketaatan kepada
penguasa, atau tanggung jawab pemerintah dalam perspektif politik Islam secara umum,
kajian ini secara spesifik menyoroti sikap doa terhadap penguasa yang zalim, sebuah
tema yang masih jarang disentuh dalam analisis fikih secara eksplisit, apalagi dengan
pendekatan tekstual terhadap karya klasik ulama besar seperti Ibnu Taimiyyah. Dengan
demikian, penelitian ini mengisi celah kajian yang belum tergarap, sekaligus
menawarkan kerangka analisis hukum yang berakar kuat pada nash dan ijtihad ulama,

2!Nader Arafat Hassan, “Studi Analisis Pendapat lbnu Taimiyyah Tentang Pemimpin Zalim”
Skripsi, (Semarang, UIN Walisongo, 2008).

22Eko Purwanto, “Kritik Kepemimpinan Terhadap Penguasa Perspektif lbnu Taimiyyah Dan
Aktualisasinya Di Indonesia” Skripsi (Bandar Lampung: UIN Raden Intan Lampung, 2018).

ZBLuluk Husnawati, “Hukum Ketaatan Kepada Penguasa Zalim Menurut Ibnu Taimiyyah” Skripsi,
(Jakarta: UIN Syarif Hidayatullah, 2020).

?*Hermansyah, “Mendoakan Keburukan Kepada Orang Yang Zalim Dalam Perspektif Ulama,” El-
Hikmah: Jurnal lmu Dakwah dan Komunikasi 9, no. 10 (2023): 55-66.

303 |



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-FIKRAH Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323

JURNAL

KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458

serta relevan dengan realitas kontemporer yang kerap diwarnai ketegangan antara
rakyat dan pemimpin.

PEMBAHASAN
A. Pengertian Doa dan Maknanya
1. Definisi Doa

Dalam terminologi Arab, istilah doa memiliki dua akar kata yang bermakna
tersendiri. Pertama, berasal dari kata da’a — yad’d — da’watan yang berarti menyeru,
memanggil, mengajak, dan menjamu. Kedua, berasal dari kata da’a — yadu —
du’@an/da’wa yang dapat diartikan sebagai memanggil, berdoa, dan memohon.?* Dalam
Kamus Bahasa Indonesia, doa pun memiliki makna yang sama sebagai permohonan
harapan, permintaan ataupun pujian hamba kepada Tuhannya.?®

Doa dalam al-Qamds al-Muhit adalah permohonan seorang hamba kepada Allah
Swt.?” Sedangkan doa dalam istilah adalah keinginan untuk memperoleh kebaikan yang
ada di sisi Allah Swt., serta upaya untuk sungguh-sungguh dalam memohan kepada-Nya
melalui doa.?® Al-Khattabt mendefinisikan doa ialah permohonan seorang hamba kepada
Rabbnya untuk mendapatkan perlindungan-Nya, memohon pertolongan-Nya,
menunjukkan ketergantungan yang sejati kepada-Nya, dan melepaskan diri dari
kesombongan dan kekuatan.?

Berdasarkan berbagai definisi yang telah dikemukakan dapat disimpulkan bahwa
doa sebagai permohonan dan harapan seorang hamba kepada Allah Swt. yang
mencerminkan ketergantungan, kerendahan hati, serta pengakuan atas kelemahan diri.
Secara bahasa dan istilah, doa berarti memanggil, memohon, dan mendekatkan diri
kepada Allah untuk memperoleh kebaikan, perlindungan, dan pertolongan dari-Nya.

B. Tinjauan Hukum Berdoa untuk Kebaikan dan Keburukan Orang Lain
1. Hukum Mendoakan Kebaikan untuk Orang Lain

Mendoakan kebaikan untuk orang lain merupakan salah satu nilai penting dalam
ajar agama Islam yang mencerminkan nilai-nilai kasih sayang, ukhuwah Islamiyah, dan
ketergantungan seorang hamba kepada Allah Swt. Doa sebagaimana dijelaskan dalam
Al-Quran dan hadis bukan hanya sekadar permohonan kepada Allah, tetapi juga
merupakan bentuk ibadah yang memiliki dimensi spiritual dan sosial. Dalam konteks
mendoakan kebaikan untuk orang lain, Islam mendorong umatnya untuk memohon
kebaikan bagi sesama, baik yang dikenal maupun tidak, sebagai wujud keimanan dan
akhlak mulia.*

Ahmad Warson Munawwir, Al-Munawir: Kamus Arab-Indonesia (Pustaka Progresif, 1997), h.
406

26KBBI, Kamus Besar Bahasa Indonesia (Balai Pustaka, 2016), h.217

2’Majduddin Abd Tahir Muhammad ibn Ya‘qib al-Fayriizabadi, Al-Qamis al-Muhit (Baerut:
Mi’assasat al-Risalah li-tiba‘ah wa al-nashr wa al-tawzi’, 1426 H), h. 1282.

2Muhammad Jamaluddin ibn Muhammad Sa‘id ibn Qasim al-Hallaq al-Qasimi, Mahasin al-Ta’wil,
Juz 2. (Baerut: Dar al-Kutub al-‘limiyah, 1418 H), h. 30.

2’Hamad bin Muhammad al-Khattabi, Sya’n al-Du’a (Dar al-Sagafah al-’Arabiyyah, 1984), h. 4.

30Dadang Ahmad Fajar, Epistemologi Doa: Meluruskan, Memahami dan Mengamalkan.
(Bandung: Nuansa Cendekia, 2019 M), h. 202.

304 |



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-FIKRAH Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323

JURNAL

KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458

Doa dalam Islam memiliki kedudukan yang sangat mulia. Al-Quran menyebutkan
bahwa doa adalah sarana utama seorang hamba untuk berkomunikasi dengan Allah Swt.
Salah satu ayat yang menegaskan pentingnya doa adalah firman Allah Swt. didalam Q.S.
Gafir/40:60

}/a /D/T 202

P P PP A P I S D NI e TGN - <
Gas 5 D5l 3le (8 Ogatg 5l O 18 Ll 83T 1855 s

“Dan Tuhanmu berfirman: 'Berdoalah kepada-Ku, niscaya Aku kabulkan bagimu.
Sesungguhnya orang-orang yang menyombongkan diri dari menyembah-Ku akan
masuk neraka Jahannam dalam keadaan hina.”3!

Ayat tersebut Allah meminta hambanya untuk berdoa kepadanya sehingga
menunjukkan bahwa doa merupakan bentuk ibadah yang wajib dilakukan oleh seorang
Muslim, dan Allah menjanjikan pengabulan bagi hamba yang memohon dengan tulus.
Dalam konteks mendoakan kebaikan untuk orang lain, doa menjadi sarana untuk
menunjukkan kasih sayang dan kepedulian terhadap sesama. Rasulullah saw. juga
menegaskan keutamaan doa untuk orang lain dalam sebuah hadis yang diriwayatkan
oleh Muslim:

oo o) - fi U5 20D J6 Y] ey Yl e 2

Artinya:

“Tidak ada seorang hamba Muslim yang berdoa untuk saudaranya di

belakangnya (tanpa diketahui oleh saudaranya) melainkan malaikat berkata: 'Dan

untukmu (pahala) yang sama.” (H.R. Muslim)

Hadis tersebut menegaskan bahwa mendoakan kebaikan untuk orang lain,
khususnya tanpa sepengetahuan mereka, memiliki keutamaan besar karena malaikat
turut mendoakan hal yang serupa bagi orang yang berdoa. Hal tersebut menunjukkan
bahwa doa untuk kebaikan orang lain tidak hanya bermanfaat bagi yang didoakan, tetapi
juga memberikan kebaikan bagi yang mendoakan.

Dari sisi sosial, mendoakan kebaikan untuk orang lain mempererat hubungan
antarumat Islam dan menciptakan harmoni dalam masyarakat. Rasulullah saw.
memberikan teladan dalam hal ini, seperti ketika beliau mendoakan hidayah bagi
penduduk 7a'if meskipun mereka menolak dakwahnya dan menyakitinya. Beliau berdoa:

5 (A o oly) 28 ol i 231 2200

Artinya:

“Ya Allah, beri petunjuklah kepada Tsaqif dan datangkanlah mereka (ke dalam

Islam).” (H.R. Ibnu Sa’d)

Doa tersebut menunjukkan bahwa mendoakan kebaikan, bahkan untuk orang
yang menyakiti merupakan bagian dari akhlak mulia seorang Muslim. Dalam konteks
modern, mendoakan kebaikan dapat menjadi sarana untuk menyelesaikan konflik sosial,

3lKementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an Tajwid dan Terjemahnya, h. 474.
32Muslim ibn al-Hajjaj al-Qusyairi al-Naysaburi, Sahih Muslim, Juz 8. h. 86.
3Muhammad Ibn Sa‘d, al-Tabaqat al-Kubrd, Juz 2 (Baerut: Dar Sadir, 1968), h. 1509.

305 |



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-FIKRAH Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323

JURNAL

KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458

mengurangi kebencian, dan membangun solidaritas, khususnya di tengah masyarakat
yang heterogen.

Dalam beberapa kasus, mendoakan kebaikan dapat menjadi wajib, seperti dalam
konteks mendoakan orang tua. Al-Quran memerintahkan umat Islam untuk mendoakan
kebaikan bagi kedua orang tua, sebagaimana disebutkan dalam Q%. Al-Isra’/17:24

e g WS L) &5 s 52 e JU gl WL (astg
Terjemahnya:

“Dan rendahkanlah dirimu terhadap mereka berdua dengan penuh kasih sayang dan

ucapkanlah: Ya Tuhanku, kasihilah keduanya sebagaimana mereka mengasihiku

ketika aku kecil.”3*

Ayat tersebut menunjukkan kewajiban seorang anak untuk mendoakan kebaikan
bagi orang tua sebagai bentuk bakti. Selain itu, mendoakan kebaikan juga dianjurkan
untuk orang-orang yang sedang mengalami musibah, seperti sakit atau kesulitan,
sebagai wujud empati dan solidaritas.

Secara keseluruhan, hukum mendoakan kebaikan untuk orang lain adalah sunah
muakkadah dan dalam beberapa konteks bisa menjadi wajib seperti mendoakan
kebaikan untuk kedua orant tua. Hal ini memiliki landasan kuat dalam Al-Quran, hadis,
dan pandangan ulama. Doa tersebut tidak hanya mendatangkan pahala bagi yang
mendoakan, tetapi juga memperkuat ikatan sosial dan mencerminkan akhlak mulia
seorang muslim. Dengan mendoakan kebaikan, seorang muslim menunjukkan kasih
sayang, keikhlasan, serta ketergantungan kepada Allah Swt., sekaligus berkontribusi
pada terciptanya masyarakat yang harmonis dan penuh rahmat.

2. Hukum Mendoakan Keburukan untuk Orang Lain

Hukum mendoakan keburukan untuk orang lain merupakan isu yang kompleks
dalam ajaran Islam, karena melibatkan pertimbangan syariat, akhlak, dan dampak sosial.
Dalam Islam, doa merupakan ibadah yang mencerminkan hubungan seorang hamba
dengan Allah Swt., sehingga setiap doa harus sesuai dengan adab dan prinsip syariat.
Mendoakan keburukan, seperti mengutuk (laknat) atau memohon azab bagi seseorang
bukanlah perbuatan yang dianjurkan secara umum, tetapi dalam kondisi tertentu,
seperti adanya kezaliman yang nyata, doa keburukan dapat diperbolehkan dengan
syarat-syarat ketat. Salah satu Syaratnya adalah orang yang didoakan jelas-jelas
melakukan kezaliman terhadap orang lain, tanpa menambah-nambahi dari fakta yang
sebenarnya serta tidak membawa selain orang yang menzaliminya tersebut, meskipun
jika orang tersebut mau memaafkan maka itu lebih utama.3?

Doa dalam Islam memiliki kedudukan mulia sebagai bentuk ibadah dan sarana
memohon kepada Allah Swt. Namun, mendoakan keburukan untuk orang lain
memerlukan kehati-hatian karena dapat mencerminkan sikap dendam atau kebencian
yang bertentangan dengan akhlak mulia Islam. Al-Quran memberikan contoh doa
keburukan dalam konteks tertentu, seperti dalam QS. al-Bagarah/02:159, yang
menyebutkan kutukan bagi mereka yang menyembunyikan kebenaran:

34Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an Tajwid dan Terjemahnya, h. 284.
3>Abdurahman ibn Nasir ibn ‘Abdullah al-Sa’di, Taisir al-Karim al-Rahman fi Tafsir Kalam al-
Manan (Maktabah al-Risalah, 2000 M), h. 212.
306 |



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-FIKRAH Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323

JURNAL

KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458

Terjemahnya:

“Sesungguhnya orang-orang yang menyembunyikan apa yang telah Kami

turunkan berupa keterangan-keterangan yang jelas dan petunjuk, setelah Kami

menjelaskannya kepada manusia dalam kitab (Al-Qur'an), mereka itu dilaknat

oleh Allah dan dilaknat oleh seluruh makhluk yang dapat melaknat.”3®

Ayat tersebut menunjukkan bahwa kutukan atau doa keburukan dapat diucapkan
terhadap pelaku dosa besar, seperti menyembunyikan kebenaran, tetapi dilakukan oleh
Allah dan para pelaknat (malaikat serta manusia yang mengetahui kebenaran). Menurut
Ibn Kasir dalam tafsirnya, laknat dalam ayat tersebut menunjukkan adanya dosa besar
yang pantas mendapat hukuman dari Allah, tetapi tidak serta-merta menjadi
pembenaran bagi setiap individu untuk mengutuk tanpa pertimbangan syariat.?” Hal
tersebut menegaskan bahwa mendoakan keburukan harus memiliki dasar yang kuat dan
tidak boleh didasarkan pada emosi pribadi.

Hadis Nabi Muhammad saw. juga memberikan panduan tentang mendoakan
keburukan. Dalam suatu riwayat yang disebutkan oleh Bukhari, Rasulullah saw. melarang
umatnya mengutuk tanpa alasan yang jelas:

5(sgls il oly)) alle Bl casg BL A T BE 63 s g B0 GG s A Y
Artinya:

“Janganlah kamu melaknat angin, karena ia adalah makhluk yang diperintah. Dan

barang siapa melaknat sesuatu yang tidak layak mendapatkannya, maka kutukan

itu akan kembali kepadanya.” (H.R. Abid Daud)

Hadis tersebut menegaskan bahwa mendoakan keburukan tanpa alasan syar’i
yang jelas dapat berbalik kepada pelakunya. Peringatan ini bertujuan untuk menjaga hati
seorang Muslim dari sifat dendam dan kebencian, serta mendorong sikap memaafkan
dan mendoakan kebaikan sebagai prinsip utama.

Dampak dari mendoakan keburukan juga perlu dipertimbangkan. Secara
spiritual, doa keburukan yang tidak sesuai syariat dapat merusak hati pelakunya,
menumbuhkan sifat dendam, dan menjauhkan dari sifat rahmah yang menjadi inti ajaran
Islam. Secara sosial, doa keburukan yang diucapkan secara terbuka dapat memicu konflik
atau memperburuk hubungan dalam masyarakat. Oleh sebab itu, ulama seperti Al-Gazali
menyarankan agar seorang Muslim lebih memilih mendoakan hidayah dan perbaikan
bagi pelaku kezaliman, karena hal tersebut lebih selaras dengan tujuan syariat untuk
menciptakan kebaikan dan keharmonisan.®®

36Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an Tajwid dan Terjemahnya, h. 24.

¥71sma“l ibn ‘Umar ibn Kasir, Tafsir al-Qur’an al-‘Azim, Juz 1 (Riyad: Dar Taybah, 1420 H/ 1999 M),
h. 187.

38Aba Dawid Sulaiman ibn al-Ash‘as ibn Ishaq ibn Bashir ibn Shadad ibn ‘Amr al-Azdi al-Sijistani,
Sunan Abi Dawiid, Juz 4 (Baerut: Al-Maktabah al-‘Asriyah), h. 278.

39Abl Hamid Muhammad ibn Muhammad al-Ghazali, thya’ ‘Uldm al-Din, Juz 2. (Baerut: Dar al-
Ma‘rifah), h. 203.

307 |



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-FIKRAH Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323

JURNAL

KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458

C. Makna dan Pengertian Penguasa Zalim

1. Kepemimpinan dalam Islam

Kepemimpinan dalam perspektif Al-Qur’an dikenal dengan istilah Imamabh,
sementara pemimpin disebut sebagai imam. Al-Qur’an menghubungkan kepemimpinan
dengan hidayah dan petunjuk menuju kebenaran. Seorang pemimpin tidak seharusnya
melakukan kezaliman dan harus menghindari segala bentuk kezaliman, baik dalam aspek
pengetahuan maupun tindakan, serta dalam pengambilan keputusan dan
implementasinya.*

Seorang pemimpin memiliki tanggung jawab dan kewajiban yang harus
dilaksanakan untuk mencapai kesejahteraan masyarakat atau kelompok vyang
dipimpinnya. Islam menekankan bahwa seorang pemimpin wajib melaksanakan tugas
dan kewajiban tersebut, karena menjadi pemimpin berarti memikul tanggung jawab
yang besar.** Rasulullah saw. Bersabda dalam hadis riwayat Bukhari berikut:

//"JU‘JW 545 65 0 o o0 G ety 2p Do 1805 g (ST
o j)w&‘g:“ﬁ@bo;db ‘%JU;JM}AJ,”.JA‘QPZ :J:-JJ\/

A2

ng% Egkgj‘}“cwkj /ﬁjg%qu&c\j&ﬁ\chwdwyj

()l oly)) abe) oo J 2

Artinya:

“Setiap kalian adalah pemimpin dan setiap kalian akan dimintai

pertanggungjawaban atas yang dipimpinnya: Pemimpin (imam) adalah

pemimpin bagi rakyatnya dan akan dimintai pertanggungjawaban atas rakyatnya.

Seorang pria adalah pemimpin bagi keluarganya dan akan dimintai

pertanggungjawaban atas keluarganya. Seorang wanita adalah pemimpin di

rumah tangganya dan akan dimintai pertanggungjawaban atas rumah tangganya.

Seorang pelayan adalah pemimpin atas harta tuannya dan akan dimintai

pertanggungjawaban atas harta tersebut. Setiap kalian adalah pemimpin dan

setiap kalian akan dimintai pertanggungjawaban atas yang dipimpinnya." (H.R.

Bukhari)

Hadis di atas menjelaskan bahwa setiap pemimpin, terlepas dari latar
belakangnya, akan dimintai pertanggungjawaban atas tindakan yang telah mereka
lakukan, dan masing-masing akan mendapatkan balasan sesuai dengan apa yang mereka
kerjakan. Menjadi pemimpin bukanlah tugas yang mudah, karena pemimpin harus siap
bertanggung jawab atas orang-orang yang dipimpinnya. Tanggung jawab ini tidak hanya
terbatas pada aspek duniawi, tetapi juga mencakup tanggung jawab yang lebih besar,
yaitu tanggung jawab di akhirat yang lebih berat bagi setiap pemimpin di dunia ini. Dalam

“%Kurniawan dkk., “Konsep Kepemimpinan dalam Islam,” PRODU: Prokurasi Edukasi Jurnal
Manajemen Pendidikan Islam 2, no. 1 (2020) h. 3.

41Sukanti dkk., “Kepemimpinan Dalam Islam,” Educational Leadership: Jurnal Manajemen
Pendidikan Vol. 2, no. 1 (2022), h. 76.

42Muhammad ibn Isma‘l al-Bukhari, Sahih al-Bukhdri, Juz 6. (Damaskus: Dar Ibn Kasir, 1993M),
h.2611.

308 |



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-FIKRAH Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323

JURNAL

KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458

konteks ini, salah satu tanggung jawab pemimpin adalah menentukan kebaikan dan
kerusakan yang terjadi dalam masyarakat, yang akan berdampak baik di dunia maupun
di akhirat.*®

2. Definisi Penguasa Zalim

A2 P
Istilah "zalim" berasal dari akar kata bahasa Arab {’U-la—(illa-f—ﬁlb yang berarti

bengis, kejam, tidak menaruh belas kasih dan lawan dari adil.** Adapun kata kerja
“menzalimi” berati sewenang-wenang.*> Dalam konteks kepemimpinan, penguasa zalim
adalah mereka yang memerintah dengan cara yang bertentangan dengan al-Quran dan
Sunah, seperti melakukan penindasan, korupsi, atau pelanggaran terhadap hak-hak
rakyat. Al-Qur’an menggambarkan sifat kezaliman dalam kepemimpinan sebagai
tindakan yang merugikan masyarakat dan menimbulkan kerusakan, sebagaimana
disebutkan dalam QS.TaI—SyUra/42:42

e 2 sl AT 25 25T G kg 0T Osalls T L 2T G
Terjemahnya:

“Sesungguhnya dosa itu atas orang-orang yang berbuat zalim kepada manusia

dan melampaui batas di muka bumi tanpa hak. Mereka itu mendapat azab yang

pedih.*

Dari ayat tersebut dapat kita pahami pahami bahwa penguasa yang zalim adalah
mereka yang menindas rakyat dan melanggar keadilan, sehingga pantas mendapat
hukuman dari Allah Swt. Menurut lbnu Kasir, ayat tersebut mencakup segala bentuk
kezaliman, termasuk yang dilakukan oleh penguasa terhadap rakyatnya melalui
penyalahgunaan kekuasaan.*’ Dalam sejarah Islam, contoh penguasa zalim seperti Hajj3j
ibn YusGf dari Dinasti Umayyah dikenal karena kebijakan represif dan penindasan
terhadap rakyat serta ulama, yang mencerminkan penyimpangan dari prinsip
kepemimpinan Islam yang adil. Hajjaj menggunakan kekerasan untuk mempertahankan
kekuasaan, yang bertentangan dengan teladan Rasulullah saw. dan Khulafaur rasyidin.

Penguasa zalim juga diidentifikasi melalui tindakan yang merugikan maslahat
umat, seperti mengabaikan syariat, memaksakan ideologi yang menyimpang, atau
menzalimi kelompok tertentu. Ibnu Taimiyyah dalam kitabnya al-Siyasah al-Syar’iyyah
menegaskan bahwa penguasa zalim adalah mereka yang tidak memerintah berdasarkan
syariat Allah dan menimbulkan kerusakan sosial.*® Dampak kezaliman penguasa tidak
hanya terbatas pada ranah politik, tetapi juga sosial dan spiritual, seperti ketidakadilan
dalam distribusi kekayaan, penindasan terhadap kelompok rentan, dan melemahnya
keimanan masyarakat. Dalam konteks modern, penguasa zalim dapat dilihat pada

43Rahmat Hidayat dan Candra Wijaya, Ayat-ayat Al-Qur'an Tentang Manajemen Pendidikan Islam
(Medan: Lembaga Peduli Pengembangan Pendidikan Indonesia (LPPPI), 2017), h. 14.

44 Muhammad ibn Makram ibn ‘Ali Manzir Jamaluddin ibn, Aba al-Fadl, dan Jamaluddin ibn
Manzdr, Lisan al-‘Arab, Juz 12 (Baerut: Dar Sadir, 1414), h.373.

45KBBI, Kamus Besar Bahasa Indonesia (Jakarta: Balai Pustaka, 2001), h. 1279.

“Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an Tajwid dan Terjemahnya, h. 474.

47Isma‘“l ibn ‘Umar ibn Kasir, Tafsir al-Qur’an al-‘Azhim, Juz 3. (Riyad: Dar Taybah, 1420 H), h. 623.

48Ahmad bin ‘Abdu al-Halim bin ‘Abdu al-Salam Ibn Taimiyyah, Al-Siyasah al-Syar’iyyah fi Islah al-
Ra’T wa al-Ra’iyyah (Arab Saudi: Wizarah Syuun Islamiyah, 1418 H), h. 32.

309 |



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-FIKRAH Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323

JURNAL

KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458

mereka yang menggunakan kekuasaan untuk kepentingan pribadi, korupsi, atau
pelanggaran hak asasi manusia yang bertentangan dengan prinsip keadilan Islam. Oleh
sebab itu, pengertian penguasa zalim mencakup setiap pemimpin yang menyimpang
dari amanah kepemimpinan yang berlandaskan al-Quran dan Sunah, sehingga
menyebabkan penderitaan dan ketidakadilan bagi rakyat.

D. Urgensi Berdoa Untuk Penguasa Zalim

Berdoa kebaikan untuk penguasa adalah sesuatu yang dianjurkan dalam Islam.
Hal ini menunjukkan betapa pentingnya peran doa dalam memastikan keadilan dan
kesejahteraan bagi umat.* Doa untuk penguasa tidak hanya mencakup permohonan
agar mereka diberi petunjuk, tetapi juga untuk memperbaiki sistem pemerintahan yang
mereka jalankan agar sesuai dengan ajaran syariat.

Beberapa salaf seperti al-Fudail ibn ‘lyad dan Ahmad ibn Hanbal menyatakan
bahwa berdoa untuk penguasa merupakan tindakan yang sangat dianjurkan. Al-Fudail
ibn ‘lyad pernah berkata:

soolll) s G320 B 5555 0K 5
Artinya:

“Jika kami memiliki doa yang mustajab, niscaya kami memanjatkannya untuk

penguasa.”

Pernyataan ini menggambarkan bagaimana pentingnya berdoa untuk penguasa,
baik penguasa adil ataupun penguasa zalim. Ulama hadis menekankan pentingnya
mendoakan penguasa agar diberikan kebaikan, taufik, dan keselamatan, sehingga
mereka dapat berlaku adil .**

Imam al-Barbahari berkata, "Apabila engkau melihat orang yang mendoakan
kejelekan bagi penguasa maka ketahuilah bahwa dia seorang pengikut hawa nafsu.
Apabila engkau melihat orang yang mendoakan kebaikan bagi penguasa maka dia adalah
pengikut Sunah, insya Allah.">?

Diceritakan bahwa Hasan al-Basri pernah mendengar seseorang mendoakan al-
Hajjaj dengan keburukan maka dia berkata, "Janganlah kamu berbuat demikian,
sesungguhnya apa yang menimpa diri kalian adalah disebabkan perbuatan diri kalian
sendiri. Sesungguhnya kami khawatir seandainya Hajjaj dicopot dari jabatannya atau
wafat, justru akan datang seorang pemimpin yang berwatak kera atau babi.">3

Dalam ajaran agama islam, doa untuk petunjuk dan hidayah bagi penguasa yang
berlaku sewenang-wenang dianggap sebagai bentuk permohonan yang paling
dianjurkan. Pandangan ini mengedepankan bahwa mendoakan agar mereka diberi

49Abd al-Qadir ibn ‘Abd Allah al-Astawani, As! al-Zardri Sharh Sahih al-Bukharf (Atd’at al-‘llm -
Mawsi‘ah Sahih al-Bukhari), h.118.

50Ahmad ibn ‘Abdu al-Halim bin ‘Abdu al-Salam lbn Taimiyyah, Al-Siyasah al-Syar’iyyah fi Islah al-
Ra’T wa al-Ra’iyyah (Arab Saudi: Wizarah Syuun Islamiyah, 1418H), h. 129.

51lsmail ibn Abdul Rahman al-Sobuni, Agidah Salaf Wa Ashabil Hadis (Arab Saudi: Darul Ashimah,
1998), h. 294.

2Abi Muhammad al-Hasan bin Ali bin Khalaf al-Barbahari, Syarhu al-Sunnah, h. 113,
https://app.turath.io/book/8601 (15 Juli 2025).

53Ainul Haris, “Salafi dan Sikapnya Terhadap Penguasa,” Jurnal Al-Fawa’id: Jurnal Agama dan
Bahasa 9, no. 1 (30 Maret 2019): 31-71, doi:10.54214/alfawaid.vol9.iss1.44.

310 |



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-FIKRAH Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323

JURNAL

KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458

petunjuk lebih baik daripada mengharapkan keburukan bagi mereka. Dalam hal ini, lebih
disarankan untuk tidak mendoakan keburukan bagi penguasa yang zalim, melainkan
memohon kepada Allah untuk memberikan hidayah, mengarahkan mereka kembali ke
jalan yang benar, serta memenuhi hak-hak mereka. Doa untuk hidayah bagi penguasa
yang zalim menjadi sangat penting karena dapat menjadi sarana untuk mengubah sikap
mereka dan memperbaiki kesalahan yang telah mereka lakukan sebelumnya.>

E. Gambaran Umum Kitab Al-Siyasah al-Syar’iyyah fi Islah al-Ra’t wa al-Ra’iyyah
1. Biografi Penulis

Buku yang berjudul Al-Siyasah al-Syar’iyyah fi Islah al-Ra’t wa al-Ra’iyyah ini di
tulis oleh Syaikhul Islam lbnu Taimiyyah, yang memiliki nama lengkap Taqi al-Din Ahmad
ibn ‘Abd Halim ibn ‘Abd al-Salam Ibn Taimiyyah al-Harrani, merupakan salah seorang
ulama besar dalam sejarah Islam yang dikenal karena kontribusinya dalam pemikiran
figih, teologi, dan politik Islam. Beliau lahir pada 10 Rabi’'ul Awwal 661 H di Harran, suatu
kota di wilayah yang kini berada di perbatasan Turki dan Suriah.*> Ibnu Taimiyyah tumbuh
dalam keluarga ulama. Ayahnya, Syihab al-Din ‘Abd al-Halim, dan kakeknya, Majduddin
‘Abd al-Salam, merupakan cendekiawan terkenal pada masanya. Ketika masih anak-anak,
beliau terpaksa mengungsi ke Damaskus bersama keluarganya akibat invasi Mongol pada
667 H yang menghancurkan Harran. Di Damaskus, lbnu Taimiyyah mendapatkan
pendidikan yang komprehensif dalam ilmu-ilmu Islam, seperti al-Quran, Hadis, figih, dan
teologi, di bawah bimbingan ayahnya serta ulama lain di madrasah Hanbaliyyah. Beliau
dikenal memiliki kkmampuan menghafal yang luar biasa, bahkan menghafal al-Quran
dan banyak hadis sejak usia muda.>®

Ibnu Taimiyyah mulai mengajar dan menulis pada usia muda, menggantikan
posisi ayahnya sebagai pengajar di Masjid Umayyah dan madrasah Hanbaliyyah setelah
ayahnya wafat pada 682 H. Beliau dikenal sebagai ulama yang vokal dalam menentang
penyimpangan akidah, seperti paham Mu’tazilah dan Syiah, serta praktik-praktik bid’ah
yang dianggapnya bertentangan dengan syariat. Selain keilmuannya, Ibnu Taimiyyah juga
terlibat aktif dalam jihad melawan invasi Mongol, khususnya dalam Pertempuran
Sughub pada 702 H, di mana beliau memotivasi pasukan Muslim dan memberikan fatwa
untuk melawan penjajah.”” Namun, pandangannya yang kritis terhadap penguasa dan
ulama yang dianggapnya menyimpang seringkali membuatnya berhadapan dengan
otoritas. Beliau beberapa kali dipenjara, seperti di Kairo dan Damaskus, karena fatwa-
fatwanya yang dianggap kontroversial, seperti penentangannya terhadap praktik ziarah
kubur yang berlebihan dan pandangannya tentang sifat-sifat Allah.%®

5%Hal al-Afdal al-Du'a’ 'ala al-Zalimin am al-Du'a’ Lahum bil-Hidayah?” Fatwa, Islamweb.net, (20
Juni 2025), https://www.islamweb.net/ar/fatwa/385372/.

55‘Abdu al-Salam Hasyim Hafiz, al-Imam Ibn Taimiyyah (Mesir: Mushtafa al-Babi al-Halabi, 1961),
h. 8.

>8Umar ibn Ali al-Bazzar, al-A’lam al-’Aliyyah fi Managqib Syaikh al-Islam Ibnu Taimiyyah (Riyad:
Dar al-taat al-’'llm, 2019), h. 748.

57 Aba al-Fida’ Isma’1l ibn “Umar ibn Kasir al-Qurasyi al-Basri, Al-Biddyah wa al-Nihdyah, Juz. 18.
h. 345.

*8Qamaruz Zaman, “Pemikiran Politik Ibnu Taimiyah,” Politea: Jurnal Politik Islam 2, no. 2 (2
Desember 2019) h. 117.

311 |



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-FIKRAH Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323

JURNAL

KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458

Karya-karya lbnu Taimiyyah, seperti Majmu’ Fatawa, Minhaj al-Sunnah, Al-
Siyasah al-Syar’iyyah fi Islah al-Ra’t wa al-Ra’iyyah, mencerminkan pemikirannya yang
mendalam tentang syariat, keadilan, serta tata kelola pemerintahan. Dalam al-Siyasah
al-Syar'iyyah, beliau menekankan pentingnya kepemimpinan yang berbasis syariat untuk
mencapai kesejahteraan rakyat. Meskipun sering menghadapi penolakan, pengaruhnya
tetap besar, khususnya dalam mazhab Hambali dan gerakan reformasi Islam kemudian.
Ibnu Taimiyyah wafat di penjara Benteng Damaskus pada 20 Dzulga’dah 728 H (26
September 1328), serta meninggalkan warisan intelektual yang terus mempengaruhi
pemikiran Islam hingga kini.>®

2. Konteks Sosial dan Politik di Masa Ibnu Taimiyyah

Sejarah hidup lbnu Taimiyyah (661-728 H/1263-1328 M) ditandai dengan
dinamika yang kompleks akibat invasi Mongol, konflik internal di dunia Islam, dan
tantangan kepemimpinan dalam Dinasti Mamluk. Ibnu Taimiyyah hidup di era ketika
dunia Islam menghadapi ancaman eksternal yang signifikan, khususnya dari invasi
Mongol yang menghancurkan Kekhalifahan Abbasiyah di Baghdad pada 656 H (1258 M).
Invasi tersebut tidak hanya menyebabkan kehancuran fisik, tetapi juga memicu
ketidakstabilan politik dan sosial di wilayah Syam, tempat Ibnu Taimiyyah menghabiskan
sebagian besar hidupnya.®® Di Damaskus, pusat keilmuan dan politik pada masa tersebut,
masyarakat hidup dalam ketegangan akibat ancaman Mongol yang berulang, seperti
serangan ke Aleppo dan Damaskus pada awal abad ke-7 H. lbnu Taimiyyah sendiri terlibat
aktif dalam memobilisasi perlawanan terhadap Mongol, khususnya dalam Pertempuran
Shaghab (702 H/1303 M), di mana beliau memberikan fatwa dan semangat kepada
pasukan Mamluk untuk menghadapi musuh.®! Selain ancaman eksternal, dunia Islam
juga menghadapi konflik internal, seperti persaingan antar-faksi dalam Dinasti Mamluk
yang berkuasa di Mesir dan Syam. Meskipun berhasil mengusir Mongol, Dinasti Mamluk
seringkali dipimpin oleh penguasa yang otoriter dan korup, yang memicu ketidakpuasan
di kalangan ulama dan rakyat.

Secara sosial, masyarakat pada masa tersebut terpecah antara kelompok elit
yang dekat dengan kekuasaan dan rakyat biasa yang sering menjadi korban
ketidakadilan. Praktik-praktik bid’ah, seperti ziarah kubur yang berlebihan, serta
penyimpangan akidah seperti pengaruh Muktazilah dan Syiah juga menjadi perhatian
Ibnu Taimiyyah. Beliau sering mengkritik ulama yang mendukung penguasa demi
kepentingan pribadi, yang menurutnya melemahkan syariat. Kezaliman penguasa
Mamluk, seperti penahanan dan penganiayaan terhadap ulama yang kritis, termasuk
Ibnu Taimiyyah sendiri, mencerminkan ketegangan antara otoritas politik dan otoritas
keagamaan.®? Beliau pernah dipenjara beberapa kali, termasuk di Kairo pada 705 H
karena fatwanya yang menentang praktik-praktik yang dianggap menyimpang.

>Qois Azizah Bin Has, “Konsep Tauhid Ibnu Taimiyah dan Pengaruhnya Terhadap Pembaharuan
Pemikiran Islam,” Aglania: Jurnal Filsafat dan Teologi Islam 12, no. 2 (31 Desember 2021), h. 185.

®0|slahi, Konsepsi Ekonomi Ibnu Taimiyah, Terj. Anshari Thayib, (Surabaya: PT Bina limu, 1997), h.
15.

61 Ab al-Fida’ Isma’1l ibn ‘Umar ibn Kasir al-Qurasyi al-Basri, Al-Bidayah wa al-Nihayah, Juz 18. h.
17.

62 Eko Purwanto, “Keritik Kepemimpinan Terhadap Penguasa Perspektif Ibnu Taimiyyah dan

Aktualisasinya di Indonesia” (Universitas Islam Negeri Raden Intan, 2018 M), h. 56-57.
312 |



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-FIKRAH Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323

JURNAL

KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458

3. Gambaran Umum Kitab al-Siyasah al-Syar’iyyah fi Islah al-Ra’t wa al-Ra’iyyah

Kitab Al-Siyasah al-Syar'iyyah fi Islah al-Ra't wa al-Ra'iyyah karya Syaikh al-Islam
Ibnu Taimiyyah merupakan suatu karya monumental yang membahas prinsip-prinsip
pemerintahan Islam yang berlandaskan syariat untuk memperbaiki hubungan antara
penguasa (ra’’) dan rakyat (ra’iyyah). Kitab tersebut ditulis sebagai respons terhadap
permintaan seorang Amir yaitu Gubernur Qais al-Manshuri.®® Ibnu Taimiyyah menulis
kitab tersebut dalam satu malam, menunjukkan kecakapan intelektualnya dalam
merumuskan panduan tata kelola yang berbasis syariat.

Tujuan utama penulisan kitab ini sebagaimana dijelaskan oleh lbnu Taimiyyah
dalam mugaddimah-nya adalah untuk memberikan ringkasan dari prinsip-prinsip “al-
Siyasah al-llahiyyah” (politik ilahi) dan “al-lyalah al-Nabawiyyah” (tata kelola profetik)
yang wajib dipatuhi oleh penguasa sebagai bentuk nasihat kepada penguasa,** sesuai
dengan sabda Rasulullah saw.:

o B2 g 3 s s 3RS0 L B35 50 5% 696 150 g 0 By

5 e ola) 23530 201 335 2 ol 05 0 S I5haaisd
Artinya:

“Sesungguhnya Allah meridhai tiga hal dan melarang tiga hal bagi kalian, yaitu

bahwa kalian menyembah-Nya dan tidak menyekutukan-Nya dengan sesuatu apa

pun, bahwa kalian berpegang teguh pada tali Allah secara bersama-sama dan
tidak bercerai-berai, dan bahwa kalian menasihati orang yang Allah angkat sebagi
pemimpin kalian.” (H.R. Muslim)

Kitab tersebut terdiri dari beberapa bab yang membahas tanggung jawab
penguasa, seperti menegakkan keadilan, mengelola keuangan publik (baitulmal), dan
melindungi rakyat dari ketidakadilan. Ibnu Taimiyyah menekankan bahwa pemerintahan
harus berlandaskan Al-Qur'an dan Sunah, dengan berfokus pada maslahat
(kesejahteraan) umat. Beliau juga mengkritik praktik-praktik yang menyimpang, seperti
korupsi dan penyalahgunaan kekuasaan. Struktur kitab tersebut sistematis, serta
menggabungkan dalil-dalil syariat dengan analisis praktis tentang tata kelola, sehingga
menjadikannya panduan bagi penguasa dan ulama.®® Kitab tersebut relevan hingga kini
karena menawarkan kerangka pemerintahan yang adil dan berbasis syariat, yang dapat
diterapkan dalam konteks modern untuk mengatasi ketidakadilan politik dan sosial.

4. Pandangan Umum lbnu Taimiyyah tentang Penguasa dan Pemerintahan

Dalam perspektif Islam, kepemimpinan adalah suatu amanah dan tanggung
jawab yang besar, yang tidak hanya akan dimintai pertanggungjawaban dari anggota
yang dipimpin, tetapi juga akan dihisab di hadapan Allah Swt. Oleh karena itu,
kepemimpinan bukanlah sekadar posisi yang mesti menyenangkan, melainkan suatu

83Ahmad ibn ‘Abd al-Halim ibn ‘Abd al-Salam Ibn Taimiyyah, Al-Siyasah al-Syar’iyyah fi Islah al-
Ra’T wa al-Ra’iyyah, h. 19.

8 Ahmad ibn ‘Abd al-Halim ibn ‘Abd al-Salam Ibn Taimiyyah, Al-Siyasah al-Syar’iyyah fi Islah al-
Ra’i wa al-Ra’iyyah, h. 4.

8Muslim ibn al-Hajjaj ibn Muslim al-Qusyairi al-Naysabari, Sahih Muslim. Juz 5, h. 130.

% Muhammad ibn Salih al-‘Usaimin, Politik Islam : Ta’liq al-Siyasah al-Syar’iyah Syaikhul Islam
Ibnu Taimiyah (Jakarta: Griya llmu, 2019), h. 22.

313 |



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
A Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323
KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458

tanggung jawab dan amanah yang sangat berat yang harus diemban dengan sebaik-
baiknya dan penuh dedikasi.

Seorang pemimpin harus memiliki sifat amanah yang kuat, mengingat tanggung
jawab yang diembannya sangat besar dan berdampak luas. Jika penguasa tidak memiliki
sifat amanah, maka akan terjadi penyalahgunaan jabatan dan wewenang untuk
kepentingan pribadi atau tindakan yang tidak sesuai dengan nilai-nilai Islam.®’ Ibnu
Taimiyyah berpendapat bahwa seorang khalifah atau penguasa harus memiliki dua sifat
utama dalam menjalankan roda pemerintahan, yaitu kesanggupan dan kesetiaan dalam
melaksanakan kewajiban yang telah ditentukan oleh Islam. Dengan demikian, seorang
pemimpin harus memiliki kemampuan untuk menjalankan wewenangnya dengan
integritas dan kepercayaan.®®

Kepemimpinan dalam kehidupan Bersama merupakan salah satu kewajiban yang
paling agung. Bahkan urusan agama dan keduniaan tidak akan tegak kecuali denganya.®®
Pentingnya kepemimpinan bagi masyarakat dalam Islam didasarkan pada hadis-hadis
Nabi dan karakteristik ajaran Islam yang komprehensif. Hadis-hadis yang dimaksud
antara lain sabda Rasulullah saw.:

P(sgls il oly)) phdsl igagls Ao 3 B96 08713
Artinya:
“Jika ada tiga orang yang melakukan perjalanan, hendaklah mereka mengangkat
salah seorang dari mereka untuk menjadi pemimpin mereka.” (H.R. Abl Daud)
Demikian pula sabdanya yang lain:

% P 2 & Py 2 . a2 PR <\
(ol hds Lele AT 836 a5l O & B U4 s
Artinya:

“Tidak sah bagi tiga orang yang berada di suatu daerah yang sepi, kecuali mereka

mengangkat salah seorang dari mereka untuk menjadi pemimpin mereka.”(H.R.

Ahmad)

Kedua hadis ini menunjukkan wajibnya menunjuk seorang pemimpin dalam
setiap kelompok, kecil atau besar, yang menjadi bukti bahwa kepemimpinan dalam Islam
adalah kebutuhan yang mendasar untuk menjaga keteraturan, mengatur jalannya suatu
urusan, dan mencapai tujuan bersama secara efektif. Ini juga mengajarkan bahwa Islam
memandang kepemimpinan sebagai bagian dari struktur sosial yang harus diterapkan
dalam segala keadaan, baik dalam situasi sederhana maupun kompleks.

®7Raihan Putri, Kepemimpinan Perempuan dalam Islam (Yogyakarta: AK Group, 2006), h. 52.

8lwan Swasana, Muntasir, dan Teuku Muzaffarsyah, “PEMIKIRAN POLITIK ISLAM (Studi Analisis
Pemikiran Ibnu Taimiyah Mengenai Hakikat Negara),” Jurnal Politik dan Pemerintahan 1, no. 2 (2016), h.
45.

8 Ahmad bin ‘Abdu al-Halim bin ‘Abdu al-Salam Ibn Taimiyyah, Al-Siyasah al-Syar’iyyah fi Islah
al-Ra’t wa al-Ra’iyyah, h. 129.

7OAbl Dawad Sulayman ibn al-Ash‘as ibn Ishaq ibn Bashir ibn Shadad ibn ‘Amr al-Azdi al-Sijistant,
Sunan Abi Dawiid, Juz 3. h. 36.

Ahmad ibn Muhammad ibn Hanbal, Musnad al-imam Ahmad ibn Hanbal, Juz 6 (kairo: Dar al-
Hadis, 1995 M), h. 205.

314 |



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-FIKRAH Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323

JURNAL

KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458

Karakteristik ajaran Islam yang komprehensif mencakup seperangkat hukum,
perintah, dan larangan yang rinci. Dalam ajaran Islam, manusia diperintahkan untuk
melaksanakan berbagai kewajiban, seperti amar ma'rif nahi munkar, jihad, penegakan
keadilan, ibadah haji, serta kegiatan sosial dan kemasyarakatan yang teratur. Selain itu,
Islam juga menekankan pentingnya menolong orang yang teraniaya dan melaksanakan
hukuman (hudud) sesuai dengan ketentuan yang berlaku. Pelaksanaan semua kewajiban
ini memerlukan adanya struktur kekuasaan dan kepemimpinan yang efektif. Oleh karena
itu, dapat disimpulkan bahwa kepemimpinan merupakan elemen penting dalam ajaran
Islam, dan agama tidak dapat tegak tanpa adanya pemimpin yang bijaksana dan
bertanggung jawab.”?

Ibnu Taimiyyah melihat kepemimpinan sebagai amanat dari Allah yang harus
dijalankan dengan penuh tanggung jawab dan integritas. la berpendapat bahwa seorang
penguasa seharusnya memilih pejabat berdasarkan kualitas terbaik mereka, bukan
berdasarkan hubungan pribadi, uang, atau status sosial yang tidak relevan dengan
kemampuan. Bahkan, orang yang meminta jabatan biasanya tidak layak untuk diangkat
sebagai pejabat, karena motif mereka sering kali tidak tulus. Semua ini didasarkan pada
amanat dari Allah Swt. yang menekankan pentingnya menjalankan tanggung jawab
dengan sebaik-baiknya dan penuh dedikasi. Dengan demikian, jabatan menurut lbnu
Taimiyyah adalah tanggung jawab yang harus dijalankan dengan sebaik-baiknya dan
penuh keikhlasan.”

Ibnu Taimiyyah berpendapat bahwa politik yang sah adalah al-siyasah al-
Syar’iyyah (politik syar’i) yang sepenuhnya sesuai dengan al-Quran dan Sunah, bukan
berdasarkan hawa nafsu atau kebijakan yang menyimpang.”* Beliau mengkritik
pemisahan antara syariat dan politik yang muncul pada masa Dinasti Abbasiyah dan
Mamluk, di mana sebagian penguasa menerapkan kebijakan yang tidak berlandaskan
syariat, sedangkan sebagian ulama gagal memahami sunah secara utuh, sehingga
melemahkan penegakan hukum dan keadilan.”> Menurutnya, pemerintahan yang ideal
adalah seperti yang dicontohkan oleh Rasulullah saw. dan Khulafaur Rasyidin, di mana
penguasa bertindak sebagai pelayan syariat, menegakkan keadilan, serta melindungi
hak-hak rakyat tanpa diskriminasi.

Beliau menolak pemisahan antara hukum syariat dan kebijakan politik yang
seringkali digunakan untuk membenarkan tindakan sewenang-wenang penguasa. Dalam
pandangannya, keadilan merupakan inti pemerintahan Islam, dan penguasa
bertanggung jawab atas kesejahteraan rakyat, sebagaimana Allah akan meminta
pertanggungjawaban mereka atas amanah yang diberikan. lbnu Taimiyyah juga
menekankan bahwa ulama harus memainkan peran aktif dalam menasihati penguasa
agar tidak menyimpang, sekaligus memastikan bahwa kebijakan politik tidak

2Ahmad ibn ‘Abd al-Halim ibn ‘Abd al-Salam Ibn Taimiyyah, Al-Siyasah al-Syar’iyyah fi Islah al-
Ra’T wa al-Ra’iyyah. h.135.

73 Ahmad bin ‘Abdu al-Halim bin ‘Abdu al-Salam Ibn Taimiyyah, Al-Siyasah al-Syar’iyyah fi Islah
al-Ra’t wa al-Ra’iyyah, h. 8.

7“Ahmad bin ‘Abdu al-Halim bin ‘Abdu al-Salam Ibn Taimiyyah, Majmu’ al-Fatawa, Juz 19.
(Madinah: Majma’ al-Malik Fahd, 1425H/2004M), h. 308.

7>Ahmad ibn ‘Abd al-Halim ibn ‘Abd al-Salam Ibn Taimiyyah, Al-Siyasah al-Syar’iyyah fi Islah al-
Ra’T wa al-Ra’iyyah, h. 10.

315 |



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-FIKRAH Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323

JURNAL

KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458

bertentangan dengan Al-Quran dan sunah.”® Pandangan ini relevan dalam konteks
zaman sekarang untuk mendorong terbentuknya pemerintahan yang adil dan
bertanggung jawab sesuai dengan nilai-nilai Islam.

Menurut Ibnu Taimiyyah, kekuasaan yang dimiliki oleh seorang penguasa adalah
amanat yang harus dilaksanakan dengan tanggung jawab penuh. Seorang penguasa
diharapkan dapat mengurus rakyatnya dengan baik, sebagaimana seorang pengembala
mengurus gembalaannya dengan penuh perhatian dan kasih sayang. Dalam perspektif
ini, penguasa dianggap sebagai pelayan rakyat yang diamanahi untuk bekerja demi
kepentingan mereka. Hubungan antara penguasa dan rakyat diibaratkan sebagai
kemitraan yang didasarkan pada kewajiban timbal balik, di mana penguasa bertanggung
jawab untuk melindungi dan melayani rakyat, sementara rakyat memberikan
kepercayaan dan dukungan kepada penguasa.’’

F. Analisis Hukum Berdoa untuk Penguasa Zalim
1. Pandangan Ibnu Taimiyyah Mengenai Berdoa untuk Penguasa Zalim

Konsep pemikiran politik Ibnu Taimiyyah berfokus pada dua elemen kunci, yaitu
al-Améanah (amanah) dan al-Quwwah (kekuatan), yang dianggap sebagai syarat mutlak
bagi seorang kepala negara. Pandangan ini dilatarbelakangi oleh kondisi zaman Ibnu
Taimiyyah, di mana dunia Islam tengah mengalami kemerosotan akibat serangan
kekuatan Mongol yang menghancurkan berbagai aspek kehidupan sosial dan politik.
Dalam konteks ini, Ibnu Taimiyyah menekankan pentingnya kepemimpinan yang adil dan
kuat sebagai solusi untuk mengatasi krisis yang dihadapi oleh masyarakat Islam.
Pandangan ini tercermin dari riwayat yang di cantumkan Ibnu Taimiyyah dalam kitabnya,
yang menyatakan bahwa "Enam puluh tahun kehidupan di bawah pemimpin yang zalim
lebih baik daripada satu malam tanpa adanya kepemimpinan.”’®

Makna dari pernyataan di atas adalah bahwa kekuasaan yang dipegang oleh
penguasa zalim selama lebih dari enam puluh tahun lebih baik daripada satu malam
tanpa pemimpin. Ini menunjukkan bahwa ada kebaikan dalam pemerintahan yang
dipimpin oleh penguasa zalim selama enam puluh tahun dibandingkan dengan satu
malam tanpa pemerintahan. Oleh karena itu, jika manusia dibiarkan tanpa penguasa, hal
itu akan menyebabkan kerugian dan kehancuran bagi umat manusia.

Kezaliman telah merajalela di semua lapisan masyarakat, baik di kalangan
penguasa maupun rakyat biasa, dengan mengabaikan dan mencampuradukkan aturan-
aturan agama. Mereka melakukan hal-hal yang diharamkan dan, sangat disayangkan,
kewajiban-kewajiban yang seharusnya ditaati justru mereka tentang dan abaikan.”®
Contoh nyata dari kezaliman ini adalah ketika penguasa mengakumulasi harta yang
bukan hak mereka, sehingga menimbulkan ketidakadilan dan penyelewengan terhadap
amanah yang diberikan kepada mereka.

76Ahmad bin ‘Abdu al-Halim bin ‘Abdu al-Salam Ibn Taimiyyah, Al-Siyasah al-Syar’iyyah filslah al-
Ra’T wa al-Ra’iyyah, h.127.

77 Ahmad bin ‘Abdu al-Halim bin ‘Abdu al-Salam Ibn Taimiyyah, Al-Siyasah al-Syar’iyyah fi Islah
al-Ra’t wa al-Ra’iyyah, h. 11.

8Ahmad bin ‘Abdu al-Halim bin ‘Abdu al-Salam Ibn Taimiyyah, Al-Siyasah al-Syar’iyyah filslah al-
Ra’T wa al-Ra’iyyah. h. 129.

7Ahmad ibn ‘Abdu al-Halim ibn ‘Abdu al-Salam Ibn Taimiyyah, Al-Siyasah al-Syar’iyyah filslah al-
Ra’T wa al-Ra’iyyah. h. 36.

316 |



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-FIKRAH Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323

JURNAL

KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458

Dalam menanggapi isu penguasa zalim, Ibnu Taimiyah berpendapat bahwa
pemberontakan bersenjata terhadap penguasa zalim tidak dapat dibenarkan oleh
agama, bahkan jika tindakan tersebut merupakan reaksi terhadap ketidakadilan atau
kejahatan yang dilakukan oleh penguasa.®® Ibnu Taimiyah justru menganjurkan umat
Islam untuk menerima kepemimpinan yang tidak adil dan licik jika situasi politik
mengharuskannya, terutama jika pemimpin tersebut merupakan satu-satunya figur yang
mampu menjaga persatuan dan stabilitas dalam masyarakat yang beragam. Dengan
demikian, Ibnu Taimiyah menekankan pentingnya menjaga stabilitas dan persatuan
masyarakat, meskipun harus menerima kepemimpinan yang tidak ideal .8

Pada dasarnya, menaati penguasa merupakan kewajiban selama tidak
bertentangan dengan ajaran agama dan tidak mengarah pada kemaksiatan kepada Allah.
Hal ini sejalan dengan Firman Allah dalam QS. Al-Nisa/04:59

Jy a3 Lo o B8 opuafe ST Uil 020 il 7 Ll 11 o it e

%ju 2eafy 7 SU5 . 2T 03dls AL Osns F 80 Jytally &

g

Terjemahnya:

“Wahai orang-orang yang beriman, taatilah Allah dan taatilah Rasul-Nya dan ulil

amri di antara kalian. Dan jika kalian berbeda pendapat tentang sesuatu, maka

kembalikanlah ia kepada Allah dan Rasul-Nya, jika kalian benar-benar beriman
kepada Allah dan Hari Akhir. Yang demikian itu lebih baik dan lebih utama
akibatnya.”®?

Ayat di atas menunjukkan kewajiban rakyat untuk menaati penguasa meskipun
ia zalim. Ketaatan terhadap penguasa hanya diwajibkan dalam konteks perbuatan yang
makruf. Namun, jika tindakan tersebut termasuk maksiat, batil, atau zalim, maka
kewajiban umat adalah untuk memberikan koreksi dan nasihat. Proses koreksi ini harus
dilakukan dengan cara yang sopan dan menghormati kedudukan penguasa, karena
setiap individu berpotensi melakukan kesalahan atau kelupaan. Oleh karena itu,
penguasa diharapkan dapat menerima kritik dan nasihat dengan lapang dada, tanpa
menunjukkan reaksi kemarahan atau kekakuan hati.?

Berdoa untuk penguasa zalim menurut Ibnu Taimiyyah mencakup dua bentuk
utama, yaitu memohon hidayah agar penguasa kembali ke jalan yang benar atau
memohon keadilan Ilahi, seperti penggantian dengan penguasa yang lebih adil apabila
kezaliman telah mencapai tingkat yang tidak dapat ditoleransi.®* Pendekatan tersebut
didasarkan pada keyakinannya bahwa pemerintahan harus berlandaskan syariat untuk
mencapai maslahat (kesejahteraan) umat, dan doa menjadi sarana spiritual yang selaras
dengan nasihat kepada penguasa. Mendoakan kebaikan dan keselamatan bagi
pemimpin merupakan salah satu bentuk nasihat yang konstruktif dan positif. Praktik ini

80 Ahmad bin ‘Abdu al-Halim bin ‘Abdu al-Salam Ibn Taimiyyah, Majmu’ al-Fatawa, Juz 14. h. 472.

81lbrahim Khalid Jindan, Teori Pemerintahan Islam Menurut Ibnu Taimiyah (Jakarta: Rineke Cipta,
1994), h.124.

82Kementerian Agama Republik Indonesia, al-Qur’an Tajwid dan Terjemahnya, h. 87.

83Mochtar effendy, Kepemimpinan Menurut Ajaran Islam (Palembang: Al-Mukhtar, 1997), h. 188.

8Muhammad ibn Salih al-‘Usaimin, Politik Islam : Ta’liq al-Siyasah al-Syar’iyah Syaikhul Islam
Ibnu Taimiyah, h.344.

317 |



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-FIKRAH Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323

JURNAL

KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458

telah menjadi teladan bagi umat Islam, sebagaimana yang dilakukan oleh para salaf saleh
dalam memberikan dukungan dan bimbingan kepada penguasa kaum muslimin. Dengan
mendoakan kebaikan dan keselamatan, umat Islam dapat berperan dalam mendukung
kepemimpinan yang efektif dan bijaksana.®

Dalam sejarah Islam, terdapat contoh-contoh ketika doa keburukan diucapkan
terhadap pelaku kezaliman. Sebagai contoh, Nabi Muhammad saw. pernah mendoakan
keburukan bagi sebagian musuh yang secara terang-terangan memusuhi Islam, di mana
beliau memohon kehancuran bagi penguasa Quraisy yang menentang dakwah:

//: Z - 2 & P % <o - A 5. - /2 . 2 PR @
< A55e3 Igslig Sl é.@& Chd (W3 eme B L (0ffs ENU) (2 Sle 12U
¢}, c.ea RPN P A PN 508, “ - E/ AL AR (T
LAly ide p Al ag o BSAE Aa) of Bmes plia (8 b Sl G

86(VJW,.A o\j)) .%;Q.i L}Tu: 3&2}«3 c;;b.l.;- uj
Artinya:

“Ya Allah, binasakanlah orang-orang Quraisy, " (beliau mengucapkannya tiga kali).

Ketika mereka mendengar suara beliau, mereka berhenti tertawa dan merasa

takut dengan doa beliau. Kemudian beliau berkata, "Ya Allah, binasakanlah Abu

Jahal ibn Hisyam, 'Utbah ibn Rabi'ah, Syaibah ibn Rabi'ah, Walid ibn 'Ugbah,

‘Umayyah ibn Khalaf, dan 'Ugbah ibn Abu Mu'it.” (H.R. Muslim)

Doa tersebut menunjukkan bahwa mendoakan keburukan diperbolehkan dalam
konteks melawan musuh yang nyata dan membahayakan umat Islam. Menurut lbnu
Hajar al-‘Asgalani, doa keburukan hanya boleh diucapkan apabila tidak ada harapan lagi
bagi pelaku untuk kembali ke jalan yang benar, dan harus dilakukan dengan hati-hati agar
tidak melanggar adab syariat.?”

2. Analisis Hukum Berdoa untuk Penguasa Zalim dalam Kitab al-Siyasah al-

Syar’iyyah fi Islah al-Ra’t wa al-Ra’iyyah.

Dalam kitab al-Siyasah al-Syar’iyyah, lbnu Taimiyyah tidak memebahas secara
eksplisit dan rinci mengenai hukum berdoa untuk penguasa yang zalim. Meskipun
demikian, prinsip-prinsip yang dikemukakannya dapat menjadi acuan dalam memahami
sikap dan pandangannya terkait hal ini. Ibnu Taimiyyah menekankan betapa pentingnya
doa kebaikan dan pemberian nasihat kepada penguasa. Pendekatan ini selaras dengan
prinsip amar ma’rdf nahi munkar yang selalu beliau anut. Pandangan ini juga diperkuat
oleh sebuah hadis yang beliau kutip dalam bukunya, di mana Nabi saw. bersabda:

(s oly) 24505 Gkt 2285 e2ils 05w 1 J6 (34 L dsall 2,1
Artinya:

85Rachmat bin Badani Tempo, Akhmad Hanafi Dain Yunta, dan Saifullah Bin Anshor, “Tinjauan
Fikih Terhadap Nasihat kepada Penguasa,” NUKHBATUL '"ULUM: Jurnal Bidang Kajian Islam 5, no. 2 (26
Desember 2019): h. 112.

8Muslim ibn al-Hajjaj ibn Muslim al-QusyairT al-Naisabiri, Sahih Muslim. Juz 5, h. 179.

8lbn Hajar al-‘Asqalant, Fath al-Bari Sharh Sahih al-Bukhari, Juz 5 (Kairo: Maktabah al-Salafiyyah,
1960), h. 432.

88Muslim ibn al-Hajjaj ibn Muslim al-Qusyairi al-Naisabiri, Sahih Muslim. Juz 1, h. 53.

318 |



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-FIKRAH Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323

JURNAL

KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458

“Agama itu adalah nasihat” kami bertanya: “Untuk siapa nasihat itu?” Rasulullah

saw. menjawab: “Untuk Allah, untuk Allah, untuk Rasul-Nya, untuk Kitab-Nya,

untuk para pemimpin umat Islam, dan untuk umat Islam secara umum.” (H.R.

Muslim)

Hadits ini menegaskan bahwa nasehat adalah salah satu prinsip utama dalam
agama Islam, yang juga berlaku untuk penguasa. Dengan demikian, memberikan nasehat
yang baik kepada penguasa, terutama penguasa yang zalim, adalah salah satu cara yang
lebih utama daripada melaknat mereka.

Ibnu Taimiyyah menulis di dalam bukunya bahwa para salaf seperti al-Fudail ibn
‘lyad, ahmad ibn Hanbal dan yang lainnya mengatakan:

Artinya:

“Seandainya kami memiliki doa yang mustajab, pasti kami akan menggunakannya

untuk kebaikan penguasa.”

Pernyataan ini menggambarkan bahwa berdoa untuk penguasa, bahkan jika
mereka zalim, tetap dianggap penting dalam Islam. Al-Fudail menekankan bahwa doa
untuk penguasa adalah doa yang bermanfaat, dan jika mereka memiliki doa yang
mustajab, mereka akan memanjatkannya untuk kebaikan penguasa. Meskipun penguasa
tersebut tidak adil, berdoa untuk mereka tetap menjadi hal yang dianjurkan, karena doa
bisa membawa kebaikan dan perubahan, baik untuk penguasa maupun umat secara
keseluruhan.

Di sisi lain, lbnu Taimiyyah di dalam kitabnya al-Siyasah al-Syar’iyyah juga
menyebutkan:

Tz PP PN o 9% gri o 3o - ez
SIS Aok 4235 15) SUASE SISy fags OF 4D cade 63 51545 cal 5] A5 O
90.3&%;&3\34@

Artinya:

“Jika seseorang melaknat atau mendoakan keburukan kepada orang lain, maka

dia berhak melakukan hal yang sama kepadanya. Demikian pula jika dia

menghina dengan hinaan yang tidak mengandung kebohongan, dan memaafkan
adalah yang terbaik.”

Dari kalimat yang dikutip dari buku beliau ini, dapat dipahami bahwa melaknat
atau mendoakan keburukan bagi orang lain, termasuk penguasa, diperbolehkan jika
orang tersebut melaknat atau mendoakan keburukan tanpa kebohongan. Tetapi,
memberi maaf lebih dianjurkan. Hal ini menunjukkan bahwa meskipun umat Islam
memiliki hak untuk membalas cacian atau doa keburukan, maaf dan kesabaran tetap
menjadi pilihan yang lebih utama dalam menghadapi ketidakadilan penguasa. Ini
mencerminkan prinsip Islam yang mengajarkan bahwa kebaikan selalu lebih dihargai
daripada keburukan, dan memberikan maaf adalah tindakan yang lebih mulia.

8Ahmad ibn ‘Abdu al-Halim ibn ‘Abdu al-Salam lbn Taimiyyah, Al-Siyasah al-Syar’iyyah fi Islah al-
Ra’T wa al-Ra’iyyah, h. 129.
%°Ahmad ibn ‘Abdu al-Halim ibn ‘Abdu al-Salam Ibn Taimiyyah, Al-Siyasah al-Syar’iyyah fi Islah al-
Ra’T wa al-Ra’iyyah, h. 211.
319 |



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-FIKRAH Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323

JURNAL

KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458

Namun, meskipun diperbolehkan dalam konteks tertentu, terdapat beberapa
batasan yang jelas mengenai kapan tindakan melaknat atau mendoakan keburukan
terhadap penguasa zalim bisa dibenarkan. Pertama, kezaliman penguasa tersebut harus
nyata dan besar, seperti penindasan terhadap rakyat atau pengingkaran terhadap hukum
Allah yang jelas. Kedua, tindakan melaknat atau mendoakan keburukan ini tidak boleh
didasari oleh motif pribadi atau dendam pribadi, melainkan harus semata-mata untuk
menegakkan keadilan dan memperbaiki keadaan yang =zalim. Ketiga, meskipun
diperbolehkan, tindakan ini harus tetap dalam batas adab Islam, yang berarti tidak boleh
melibatkan doa yang mengarah pada kerusakan lebih lanjut bagi umat atau masyarakat
secara keseluruhan. Dalam hal ini, doa untuk memperbaiki penguasa zalim lebih
dianjurkan daripada membalas keburukan secara langsung, karena perubahan pada
penguasa yang adil akan memberi dampak positif pada masyarakat secara luas.

Ibnu Taimiyyah berkata hendaknya diketahui bahwa pemegang kekuasaan itu
ibarat pasar yang mempengaruhi masyarakat. Apa yang laris di dalamnya, itulah yang
dibawa ke sana. Seperti yang beliau kutip dari perkataan ‘Umar ibn ‘Abdil Aziz. Jika
penguasa berlaku dengan kebaikan, kejujuran, dan pemberian hal, maka rakyat akan
mengik uti contoh tersebut. Sebaliknya, jika penguasa berlaku zalim dan penuh
kebohongan, maka rakyat akan meniru perilaku tersebut.®® Hal ini menunjukkan bahwa
penguasa yang zalim memiliki dampak yang besar pada masyarakat, baik dalam hal
akhlak maupun tindakan. Dengan demikian, berdoa untuk penguasa yang zalim dapat
dilihat sebagai upaya untuk memperbaiki keadaan penguasa, yang pada gilirannya akan
memperbaiki kondisi sosial dan moral masyarakat.

Dipahami bahwa Ibnu Taimiyyah lebih mengutamakan stabilitas sosial dan
keamanan umat, sehingga segala bentuk doa dan nasihat yang dilakukan diharapkan
dapat membawa perubahan positif, bukan menimbulkan kekacauan atau fitnah di
tengah masyarakat.

KESIMPULAN

Ibnu Taimiyyah dalam kitab al-Siyasah al-Syar'iyyah fi Islah al-Ra't wa al-Ra'iyyah
memandang mendoakan kebaikan untuk penguasa, termasuk penguasa zalim, sebagai
bagian penting dari nasihat dan solusi spiritual yang selaras dengan prinsip syariat Islam.
Ibnu Taimiyyah menegaskan bahwa stabilitas sosial dan politik lebih utama dijaga,
sehingga keberadaan penguasa, meskipun zalim, tetap lebih baik daripada kekosongan
kepemimpinan yang dapat menimbulkan kekacauan. Dalam analisis hukumnya, Ibnu
Taimiyyah tidak secara eksplisit melarang doa keburukan untuk penguasa zalim, namun
lebih mengutamakan mendoakan kebaikan, hidayah, dan perbaikan bagi mereka. la
menekankan bahwa doa keburukan hanya diperbolehkan dalam kondisi tertentu dan
tetap harus didasarkan pada prinsip keadilan serta tidak didorong oleh emosi atau
dendam pribadi. Dengan demikian, sikap yang dianjurkan adalah memberikan nasihat
dan mendoakan kebaikan bagi penguasa sebagai bentuk kontribusi positif umat
terhadap perbaikan kepemimpinan dan kemaslahatan masyarakat secara luas.

9IAhmad ibn ‘Abdu al-Halim ibn ‘Abdu al-Salam Ibn Taimiyyah, Al-Siyasah al-Syar’iyyah fi Islah al-
Ra’Tt wa al-Ra’iyyah, h. 27.
320 |



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-FIKRAH Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323

JURNAL

KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458

DAFTAR PUSTAKA

Al-Qur’an al-Karim

Buku:

Abu Zahrah, Muhammad. Ibnu Taimiyyah: Hayatuhu wa ‘ashruhu, ar@’uhu wa fighuhu.
Dar al-Fikr, 2003 M.

Al-Astawani, 'Abd al-Qadir bin ‘Abdullah. Asl al-Zarari Sharh Sahih al-Bukhari. ‘Ata’at al-
‘Ilm - Maws‘ah Sahih al-Bukhart.

Al-Asqalani, Ibn Hajar. Fath al-Bari Syarh Sahih al-Bukhari. Maktabah al-Salafiyyah, 1960
M.

Al-Basri, Abu al-Fida’ Isma’1l ibn ‘"Umar ibn Kasir al-Qurasyi. Al-Bidayah wa al-Nihayah.
Riyad: Dar Hijr li al-Tiba’ah wa al-Nasyr wa al-Tawzi’ wa al-I’lan, 2003 M.

Basri, Cik Hasan. Model Penelitian Kitab Figh. Bogor: Kencana.

Al-Bazzar, Umar bin Ali. al-A’lam al-Aliyyah fi Manaqib Syaikh al-Islam Ibn Taimiyyah.
Dar ‘Ataat al-’llm, 2019 M.

Al-Bukhari, Muhammad ibn Isma‘l. Sahih al-Bukhari. 5 ed. Vol. 7. Damaskus: Dar lbn
Kasir, 1993 M.

Departemen Pendidikan Nasional. Kamus Besar Bahasa Indonesia. Jakarta: Balai
Pustaka, 2001.

Effendy, Mochtar. Kepemimpinan Menurut Ajaran Islam. Palembang: Al-Mukhtar, 1997.

Fajar, Dadang Ahmad. Epistemologi Doa: Meluruskan, Memahami dan Mengamalkan.
Bandung: Nuansa Cendekia, 2019 M.

Fayrazabadi, Majduddin AbU Tahir Muhammad ibn Ya‘qub al-. Al-Qamuis al-Muhit.
Baerut: Mi‘assasat al-Risalah li-tiba‘ah wa al-Nasyr wa al-Tawzi’, 1426 H/2005
M.

Al-Ghazali, Abd Hamid Muhammad ibn Muhammad al-Ghazali. lhya’ ‘Ulim al-Din.
Baerut: Dar al-Ma'rifah.

Hadi, Sutrisno. Metodologi research. Andi, 2002.

Hafiz, ‘Abdu al-Salam Hasyim. al-Imam Ibn Taimiyyah. Mesir: Mushtafa al-Babr al-Halabr,
1961 M.

Hanbal, Ahmad ibn Muhammad ibn. Musnad al-Imam Ahmad ibn Hanbal. kairo: Dar al-
Had1s, 1995 M.

Hidayat, Rahmat dan Candra Wijaya. Ayat-Ayat Alquran Tentang Manajemen Pendidikan
Islam. Medan: Lembaga Peduli Pengembangan Pendidikan Indonesia (LPPPI),
2017.

Ibn Sa‘ad, Muhammad. al-Tabagat al-Kubra. Juz. 9. Baertt: Dar Sadir, 1968 M.

Islahi, Konsepsi Ekonomi Ibnu Taimiyah. Surabaya: PT Bina limu, 1997.

Jindan, Ibrahim Khalid. Teori Pemerintahan Islam Menurut Ibnu Taimiyah. Jakarta: Rineke
Cipta, 1994.

Kasir, Isma‘ll ibn ‘Umar ibn. Tafsir Al-Quran Al-Azim.Riyad: Dar Taybah, 1420 H/1999 M.

Al-Khattabi, Hamad bin Muhammad. Sya’n al-Du’a. Dar al-Tsaqafah al-’Arabiyyah, 1984
M.

Manzir, Muhammad ibn Makram ibn ‘Ali, Jamaluddin ibn, Abd al-Fadl, dan Jamaluddin
ibn Manzar. Lisan al-‘Arab. Baerut: Dar Sadir, 1414 H.

321 |



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-FIKRAH Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323

JURNAL

KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458

Al-Mubarak, Muhammad. Sistem pemerintahan dalam perspektif Islam. CV Pustaka
Mantik, 1995.

Munawwir, Ahmad Warson. Al-Munawir: Kamus Arab-Indonesia. Pustaka Progresif,
1997.

Beirut: Dar Taq al-Najah, 1443 H/2012 M.

Putri, Raihan. Kepemimpinan Perempuan Dalam Islam. Yogyakarta: AK Group, 2006.

Al-Qasimi, Muhammad Jamaluddin ibn Muhammad Sa‘ld ibn Qasim al-Hallag. Mahasin
al-Ta’wil. Baerut: Dar al-Kutub al-‘limiyah, 1418 H.

Al-Sa’di, ‘Abdurahman ibn Nasir ibn ‘Abdullah. Taisir al-Karim al-Rahman fi Tafsir Kalam
al-Mandan. Maktabah al-Risalah, 2000 M.

Al-Sijistani, Abu Dawud Sulaiman ibn al-Asy‘as ibn Ishaqg ibn Bashir ibn Shadad ibn ‘Amr
al-Azdi. Sunan Abi Dawdd. Baerut: Al-Maktabah al-‘Asriyah.

Al-Sobuni, Ismail ibn Abdurrahman. Agidah Salaf Wa Ashabil Hadis. Arab Saudi: Darul
Ashimah, 1998 M.

Al-Tabari, Muhammad ibn Jarir . Tarikh al-Rusul wa al-Muluk wa al-Umam. Dar al-
Ma’arif, 1967 M.

Taimiyyah, Ahmad bin ‘Abdu al-Halim bin ‘Abdu al-Salam Ibn. Al-Siyasah al-Syar’iyyah fi
Islah al-Ra’t wa al-Ra’iyyah. Arab Saudi: Wizarah Syuun Islamiyah, 1418 H.

———. Majmu’ al-Fatawa. Madinah: Majma’ al-Malik Fahd, 1425 H/2004 M.

Al-‘Usaimin Muhammad ibn Salih. Politik Islam: Ta’lig al-Siyasah al-Syar’iyah Syaikhul
Islam Ibnu Taimiyah. Jakarta: Griya llmu, 2019.

Jurnal llmiah:

Anisa, Resti, Muhammad Nur’ain, N. Rapinah, dan N. Syifa. “Leadership of the prophet
Muhammad.” Educational Leadership: Jurnal Manajemen Pendidikan 3, no. 1
(2023): 122-32.

Bakry, Kasman, Abdul Haris Abbas, dan Abdullah Nazhim Hamid. “Konsep kepemimpinan
negara Islam (Studi komparasi pemikiran al-Mawardi dan lbnu Taimiyah).”
NUKHBATUL’ULUM: Jurnal Bidang Kajian Islam 7, no. 1 (2021): 1-19.

Fhazlan, Teuku Ryan, R. Waladi, R. R. Sahib, dan S. Ramli. “Sejarah peradaban Islam pada
masa dinasti Abbasiyah: Perkembangan dan ekspansi wilayah.” Jurnal Integrasi
Pengetahuan Disiplin 6, no. 1 (2025).

Hamdani, Muslem. “Pola dakwah pada masa khulafaur rasyidin.” Jurnal An-Nasyr: Jurnal
Dakwah Dalam Mata Tinta 6, no. 1 (2019): 1-11.

Haris, Ainul. “Salafi dan Sikapnya Terhadap Penguasa.” Jurnal Al-Fawa’id : Jurnal Agama
dan Bahasa 9, no. 1 (30 Maret 2019): 31-71. doi:10.54214/alfawaid.vol9.iss1.44.

Has, Qois Azizah Bin. “Konsep Tauhid Ibnu Taimiyah dan Pengaruhnya Terhadap
Pembaharuan Pemikiran Islam.” Aglania: Jurnal Filsafat dan Teologi Islam 12, no.
2 (31 Desember 2021): 181. doi:10.32678/aqglania.v12i2.4350.

Hermansyah. “Mendoakan keburukan kepada orang yang zalim dalam perspektif ulama.”
El-Hikmah: Jurnal llmu Dakwah dan Komunikasi 9, no. 10 (2023): 55-66.
Khotami, Rizgi Shohibul dan M. Reza Saputra. “Pemahaman Hadis Al-Ghazali Tentang

Menasihati Pemimpin: Studi Kasus Pejabat Negara di Indonesia.” Tabsyir: Jurnal

322 |



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-FIKRAH Vol. 3, No. 1 (2026): 297-323

JURNAL

KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2458

Dakwah dan Sosial Humaniora 5, no. 3 (18 Juli 2024): 202-16.
doi:10.59059/tabsyir.v5i3.1497.

Kurniawan, Defri Nof Putra, Afdal Zikri, dan Nurkamelia Mukhtar AH. “Konsep
Kepemimpinan dalam Islam.” PRODU: Prokurasi Edukasi Jurnal Manajemen
Pendidikan Islam 2, no. 1 (2020).

Murcitaningrum, Suraya, dan Muhammad Machsun. “Pengelolaan zakat dalam konteks
sistem ekonomi Islam.” Journal of Business, Finance, and Economics 5, no. 2
(2024): 370-83.

Roselani, Nadila, M. Ridho Lubis, Syaidatul Azhari, dan Yetti Ruwina. “Peradaban Islam
Masa Khalifah Rasyidin.” Journal on Education 5, no. 2 (15 Januari 2023): 2931-
38. d0i:10.31004/joe.v5i2.943.

Sukanti, Andri Astuti, Zahartul Afiyah, Septia, Ningsih, Agus Pranata, dan Ridho Tawakkal
Jannah. “Kepemimpinan Dalam Islam.” Educational Leadership: Jurnal
Manajemen Pendidikan 2, no. 1 (72-85): 2022.

Swasana, Ilwan, Muntasir, dan Teuku Muzaffarsyah. “PEMIKIRAN POLITIK ISLAM (Studi
Analisis Pemikiran Ibnu Taimiyah Mengenai Hakikat Negara).” Jurnal Politik dan
Pemerintahan 1, no. 2 (2016).

Tempo, Rachmat bin Badani, Akhmad Hanafi Yunta, dan Saifullah bin Anshor. “Tinjauan
fikih terhadap nasihat kepada penguasa.” NUKHBATUL'ULUM: Jurnal Bidang
Kajian Islam 5, no. 2 (2019): 106-24.

Wahyuddin. “Khilafah, kesultanan, dan kepemimpinan dalam perspektif Islam.” Jurnal
Pendidikan Kreatif 4, no. 2 (2023): 114-20.

Zaman, Qamaruz. “Pemikiran Politik Ibnu Taimiyah.” Politea : Jurnal Politik Islam 2, no. 2
(2 Desember 2019): 111-29. doi:10.20414/politea.v2i2.1507.

Disertasi, Tesis, dan Skripsi:

Hassan, Nader Arafat. “Studi analisis pendapat Ibnu Taimiyyah tentang pemimpin zalim.”
UIN Walisongo, 2008.

Husnawati, Luluk. “Hukum ketaatan kepada penguasa zalim menurut Ibnu Taimiyyah.”
UIN Syarif Hidayatullah, 2020.

Muhamad, Sulthon Rifai. “Pemimpin pemerintahan dalam Islam menurut lbnu
Taimiyyah.” UIN Syarif Hidayatullah, 2021.

Purwanto, Eko. “Kritik kepemimpinan terhadap penguasa perspektif lonu Taimiyyah dan
aktualisasinya di Indonesia.” UIN Raden Intan Lampung, 2018.

Situs dan Sumber Online:

Al-Barbahari, Abd Muhammad al-Hasan ibn Ali ibn Khalaf. Syarhu al-Sunnah.
https://app.turath.io/book/8601 (15 Juni 2025).

Al-Islamy, Abdullah Protonema. “Tatkala Mulkan Jabariyyah Diposisikan sebagai Mulkan
Adhon, Berbahayakah?” Voa Islam. https://www.voa-
islam.com/read/tsaqofah/2016/03/18/42867/tatkala-mulkan-jabariyyah-
diposisikan-sebagai-adhon-berbahayakah/ (14 Juli 2025).

Islamweb.net. “Apakah lebih baik mendoakan keburukan bagi para zalim atau
mendoakan mereka untuk mendapatkan hidayah?” Fatwa,
https://www.islamweb.net/ar/fatwa/385372/ (20 Juni 2025).

323 |



