
222 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin (authors)  
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)  

 

AL-FIKRAH: 
Jurnal Kajian Islam 

https://journal.stiba.ac.id/index.php/fikrah/index 

Vol. 3, No. 1 (2026) 
p.222-247 

doi: 
10.36701/fikrah.v3i1.2502 

 

Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi 
Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017) 

The Perspective of Islamic Law on Political Buzzers (Analysis Study of 
MUI Fatwa No. 24 of 2017) 

 
Fauzan Abdillah Syihab 

Institut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia 
Email: fauzanabdillahsyihab@gmail.com 

 

Muhammad Taufan Djafri 
Institut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia 

Email: muhtaufandjafri@stiba.ac.id 

 

Saharuddin 
Institut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia 

Email: saharuddin@stiba.ac.id 

 

Article Info Abstract 
Received 

Revised 
Accepted 
Published 

 
Keywords: 

 
 
 

Kata kunci: 
 
 
 
 
 
 

: 20 10 2025 
: 25 10 2025 
: 28 10 2025 
: 30 01 2026 
 
islamic law, political 
buzzers, mui fatwa 
 
 
hukum islam, buzzer 
politik, fatwa mui 
 

The phenomenon of information technology development has had a 
major impact on the dynamics of political communication in the 
digital era, including the emergence of political buzzers who play a 
role in shaping public opinion. This study aims to analyze the activities 
of political buzzers from the perspective of Islamic law by referring to 
the Fatwa of the Indonesian Council of Ulama (MUI) Number 24 of 
2017 concerning the Law and Guidelines for Social Media Interaction. 
The phenomenon of political buzzers is often misused to spread 
hoaxes, slander, backbiting (gibah), talebearing (namīmah), and hate 
speech for the interests of certain groups, ultimately leading to social 
damage and division among the people. This research uses a 
qualitative-descriptive method with juridical, social, and political 
approaches based on library research. The findings show that political 
buzzer activities that justify any means are contrary to Islamic law 
values and siyāsah syar’iyyah, which emphasize honesty, justice, and 
responsibility in upholding religion and managing worldly affairs 
based on the principle of public benefit (maslahat). Siyāsah syar’iyyah 
emerges as a solution so that leadership is not born of fraud but is 
built upon trust and sharia principles to achieve public good and 
prevent harm. The implementation of this research is expected to 
serve as a moral reference in formulating political communication 
policies and social media literacy programs based on Islamic values to 
safeguard unity and the welfare of the community. 
 
Abstrak 
Fenomena perkembangan teknologi informasi telah membawa 
dampak besar terhadap dinamika komunikasi politik di era digital, 
termasuk munculnya buzzer politik yang memainkan peran dalam 
pembentukan opini publik. Penelitian ini bertujuan untuk 
menganalisis aktivitas buzzer politik dalam perspektif hukum Islam 
dengan merujuk pada Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) nomor 

Copyright: 
 

2026, Fauzan Abdillah 
Syihab, Muhammad 
Taufan Djafri, 
Saharuddin (authors) 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502 

 

223 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin  
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)  

24 tahun 2017 tentang Hukum dan Pedoman Bermuamalah melalui 
Media Sosial. Fenomena buzzer politik sering disalahgunakan untuk 
menyebarkan hoaks, fitnah, gibah, namīmah, hingga ujaran 
kebencian demi kepentingan kelompok tertentu, yang akhirnya 
menimbulkan kerusakan sosial dan perpecahan umat. Penelitian ini 
menggunakan metode kualitatif-deskriptif dengan pendekatan 
yuridis, sosial, dan politik berbasis studi kepustakaan. Hasil kajian 
menunjukkan bahwa aktivitas buzzer politik yang menghalalkan 
segala cara bertentangan dengan nilai syariat Islam dan siyāsah 
syar'iyyah, yang menekankan kejujuran, keadilan, dan tanggung 
jawab untuk menjaga agama serta mengatur urusan dunia dengan 
prinsip maslahat. Siyāsah syar'iyyah hadir sebagai solusi agar 
kepemimpinan tidak lahir dari kecurangan, tetapi dibangun di atas 
amanah dan prinsip syariat demi terwujudnya kemaslahatan dan 
terhindarnya kerusakan. Implementasi hasil penelitian ini diharapkan 
dapat menjadi rujukan moral dalam menyusun kebijakan komunikasi 
politik serta literasi media sosial yang berbasis nilai Islam untuk 
menjaga persatuan dan kesejahteraan umat. 

 

 This work is licensed under a Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International (CC BY-NC-SA 4.0) 

 
How to cite: 

 
Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin. “Perspektif Hukum Islam terhadap 
Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)”, AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam, Vol. 3, No. 
(1) (2026): 222-247. https://doi.org/10.36701/fikrah.v3i1.2502 

 
PENDAHULUAN 

Komunikasi merupakan salah satu aspek fundamental dalam kehidupan 
manusia.1 Dalam pandangan Islam, komunikasi tidak hanya dipandang sebagai alat 
untuk bertukar informasi, tetapi juga sebagai sarana untuk menyampaikan kebenaran 
dan menjaga keharmonisan sosial. Hal ini telah Allah Swt. firmankan dalam Q.S. Āli 
‘Imrān/3: 104. 

هَوْنَ عَنِّ الْمُنْكَرِّ  لْمَعْرُوْفِّ وَيَ ن ْ نْكُمْ امَُّةٌ يَّدْعُوْنَ اِّلََ الَْْيِّْْ وَيََْمُرُوْنَ بِِّ  وَلْتَكُنْ م ِّ
Terjemahnya: 

Dan hendaklah diantara kalian ada segolongan orang yang menyeru kepada 
kebajikan, menyuruh (berbuat) yang makruf, dan mencegah dari yang mungkar.2 
Namun, seiring dengan berkembangnya zaman dan teknologi, internet dan 

perangkat seluler telah mengubah cara manusia dalam berkomunikasi. Media sosial, 
yang awalnya hanya menjadi sarana komunikasi, kini berkembang menjadi ruang 
strategis untuk seseorang menampakkan diri dan mendapatkan pengakuan dari 
masyarakat luas, termasuk bagi mereka yang berkeinginan untuk memiliki kedudukan di 
kursi pemerintahan. Di mana interaksi sosial di ruang publik memiliki pengaruh kuat 
dalam membentuk persepsi dan perspektif politik di kalangan pengguna media sosial.3 
Namun demikian, penggunaan media sosial sebagai alat politik juga menghadirkan 
dampak negatif, seperti penyebaran berita palsu (hoaks), ujaran kebencian, dan fitnah 

 
1Morissan, Teori Komunikasi Individu Hingga Massa (Jakarta: Kencana, 2013), h. 3. 
2Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Quran dan Terjemahnya (Cet. I; Surabaya: Halim, 

2014), h. 63. 
3Riko Kurniawan, dkk., “Buzzer Media Sosial dan Pembentukan Perspektif Pemilih Millenial dalam 

Pemilu 2019”, Jurnal Politik Walisongo (JPW) 3, no. 1, (2021): h. 56. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502 

 

224 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin  
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)  

yang dapat merusak tatanan sosial. Salah satu aktor utama dalam dinamika ini dikenal 
dengan buzzer. 

Buzzer adalah sekelompok orang yang memiliki “pekerjaan” untuk 
menyebarluaskan atau memperkuat sebuah opini atau gagasan, khususnya di media 
sosial atau platform digital lainnya.4 Buzzer berasal dari bahasa Inggris yang berarti bel, 
lonceng, atau dengungan.5 Secara harfiah buzzer politik diartikan sebagai sebuah 
aktivitas pemasaran politik yang berisi informasi pada saluran komunikasi digital untuk 
mempengaruhi opini publik dalam proses politik dan menjadikan perbincangan luas 
(viral) yang bisa membentuk persepsi masyarakat terhadap isu-isu tertentu.6 Buzzer 
politik ini sering kali dihubungkan dengan manipulasi informasi, penyebaran berita palsu 
(hoaks), dan kampanye hitam yang bertujuan untuk mempengaruhi opini publik dan 
kepentingan politik tertentu.7 

Berdasarkan penelitian yang dilakukan oleh CIPG pada 2017, istilah buzzer 
pertama kali diperkenalkan pada tahun 2009, awalnya digunakan untuk mendukung 
kegiatan promosi suatu perusahaan. Pada masa tersebut, konsep buzzer masih berada 
dalam konotasi positif sebagai figur yang membantu perusahaan dalam strategi 
pemasaran. Hingga akhirnya pada 2012 buzzer mulai digunakan untuk kepentingan 
politik yaitu pencitraan. Buzzer politik digunakan secara luas untuk kepentingan politik 
pada Pemilihan Presiden (Pilpres) 2014 dan pada Pemilihan Gubernur (Pilgub) DKI 
Jakarta 2017.8 Kemudian digunakan kembali pada Pemilihan Presiden (Pilpres) 2019 dan 
2024. Buzzer politik merupakan salah satu kunci kesuksesan daripada calon kepala 
daerah atau kepala negara agar kelak dapat terpilih. Tidak hanya berfungsi untuk 
marketing, buzzer politik juga memiliki fungsi untuk menjatuhkan dan membuat lawan 
politik terlihat buruk di depan publik. Dengan fungsi seperti ini buzzer menjadi roda 
penggerak utama dalam marketing dan juga kampanye hitam (black campaign).9 

Buzzer di Indonesia, sering dimanfaatkan oleh elite politik untuk membentuk 
opini publik, membangun dukungan masyarakat, serta mengangkat isu-isu tertentu guna 
mendukung pasangan calon atau kandidat yang menggunakan jasa mereka. Akun-akun 
buzzer umumnya menggunakan identitas palsu (anonymous), tujuannya adalah untuk 
menyebarkan konten yang mengandung misinformasi dan disinformasi. Ketika konten 
tersebut dibagikan secara berulang di tengah masyarakat yang minim literasi digital, hal 
ini dapat menciptakan polarisasi yang menyimpang dan berpotensi berkembang menjadi 

 
4Rizki Kurniawati, “Buzzer Sebagai Alat Politik Ditinjau Dari Perspektif Penegakan Hukum Di 

Indonesia”, Justicia Sains: Jurnal Ilmu Hukum 08, no. 02, (November 2023): h. 264. 
5John M. Echols dan Hassan Shadily, Kamus Inggris-Indonesia, (Cet. XXVIII; Jakarta: PT Gramedia 

Pustaka Utama, 2006), h. 91. 
6Hedy Dianisa Amin, “Buzzer Politik Terhadap Sistem Demokrasi Di Indonesia Persfektif  Hukum 

Islam”, Skripsi (Lampung: UIN Raden Intan, 2022) h. 1. 
7Felicia dan Riris Loisa, ”Peran Buzzer Politik dalam Aktivitas Kampanye di Media Sosial Twitter”, 

Koneksi 2, no. 2, (Desember 2018): h. 353. 
8Rieka Mustika, “Pergeseran Peran Buzzer ke Dunia Politik di Media Sosial”, Jurnal Diakom 2, no. 

2, (2019): h. 154. 
9Christiany Juditha, “Buzzer di Media Sosial Pada Pilkada dan Pemilu Indonesia”, Prosiding  

Seminar Nasional Komunikasi dan Informatika 3, (2019): h. 200. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502 

 

225 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin  
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)  

ujaran kebencian, hoaks, atau bahkan strategi politik untuk menjatuhkan elektabilitas 
lawan politik.10 

Seorang pengamat politik Universitas Negeri Solo (UNS) Agus Riewanto 
berpendapat bahwa dengan penggunaan media sosial kampanye dapat dilakukan lebih 
efektif dibandingkan dengan kampanye menggunakan baliho di pinggir jalan. Hal ini 
karena pengguna media sosial cenderung lebih percaya pada pendapat teman atau 
kenalan mereka di dunia maya daripada iklan visual di dunia maya. Dalam praktiknya, 
kampanye di media sosial bisa berisi kampanye positif (positive campaign) yang 
menyampaikan visi dan misi, kampanye negatif (negative campaign) berupa kritik 
berbasis data, atau bahkan kampanye hitam (black campaign) yang berisi fitnah. Peran 
media sosial serta munculnya relawan digital memberikan nuansa baru, karena 
digerakkan secara bebas oleh masyarakat. Semua ini bisa sangat memengaruhi 
keberhasilan atau kegagalan seorang tokoh politik dalam meraih jabatan penting.11 

Keberadaan buzzer juga membawa dampak negatif terhadap sistem demokrasi 
yang bisa menyebabkan terjadinya perpecahan di tengah masyarakat, menurunnya 
kepercayaan terhadap lembaga-lembaga demokrasi, serta rusaknya prinsip-prinsip dasar 
dalam pelaksanaan pemilu. Propaganda politik yang disebarkan secara masif sering kali 
mencerminkan bahwa demokrasi telah dipengaruhi oleh kepentingan pribadi para elit 
politik. Hal ini dapat menimbulkan berbagai akibat serius, seperti munculnya konflik 
antarkelompok, pemerintahan yang terlihat tidak berjalan dengan semestinya, bahkan 
mengancam persatuan bangsa, yang pada akhirnya dapat membahayakan masa depan 
negara.12 

Profesi buzzer sendiri memiliki dua kategori yakni, buzzer yang dilakukan secara 
sukarela dan buzzer profesional—yakni dibayar untuk menyebarkan pesan tertentu. 
Biasanya buzzer sesuai permintaan ini dilirik oleh para aktor politik seperti untuk 
memenangkan pilkada, pileg, hingga pilpres.13 Fenomena ini menjadi sorotan karena 
berpotensi menyebarkan informasi yang tidak terverifikasi, menimbulkan fitnah, dan 
memperkeruh suasana politik. Dalam perspektif Islam, fenomena ini juga menjadi 
perhatian penting, karena Islam sangat menganjurkan agar memilah dan memilih 
informasi yang didapatkan, sebagaimana ditegaskan dalam firman Allah Swt. Q.S. al-
Ḥujurāt/49:6. 

قٌ   جَاۤءكَُمْ   اِّنْ   آ  ا مَنُ وْ   الَّذِّيْنَ   ايَ ُّهَآ  ي   بُ وْا  انَْ   آ  فَ تَ بَ ي َّنُ وْ   بِّنَ بَا    ٓ  فاَسِّ ي ْ َهَالةَ    ٓ  قَ وْمًا  تُصِّ  فَ تُصْبِّحُوْا  بِِّ
 ن دِّمِّيَْ  فَ عَلْتُمْ  مَا عَل ى

Terjemahnya: 

 
10Rizki Kurniawati, “Buzzer Sebagai Alat Politik Ditinjau Dari Perspektif Penegakan Hukum Di 

Indonesia”, Justicia Sains: Jurnal Ilmu Hukum 08, no. 02, (November 2023): h. 265. 
11Christiany Juditha, “Buzzer di Media Sosial Pada Pilkada dan Pemilu Indonesia”, Prosiding  

Seminar Nasional Komunikasi dan Informatika 3, (2019): h. 206. 
12Nisrina Maura dan Zahra Nur Huwaida, “Dampak Buzzer Politik dalam Demokrasi Digital”, 

Program Studi Manajemen, Fakultas Pendidikan Ekonomi dan Bisnis, Universitas Pendidikan Indonesia , 
(April 2025): h. 3. 

13Kumparan News, “Suburnya Buzzer dan Berkembangnya Bisnis Penggiringan Opini”, Situs 
Resmi Kumparan. https://kumparan.com/kumparannews/suburnya-buzzer-dan-berkembangnya-bisnis-
penggiringan-opini-1536203838240146622 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502 

 

226 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin  
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)  

Wahai orang-orang yang beriman, jika seorang fasik datang kepadamu membawa 
 berita penting, maka telitilah kebenarannya agar kamu tidak mencelakakan suatu 
 kaum karena ketidaktahuan(mu) yang berakibat kamu menyesali perbuatanmu 
 itu.14 

Seiring dengan meningkatnya peran media sosial dalam dunia politik, khususnya 
di Indonesia, maka Majelis Ulama Indonesia (MUI) mengeluarkan Fatwa nomor 24 tahun 
2017 tentang hukum dan pedoman bermuamalah melalui media sosial untuk 
memberikan pedoman kepada umat muslim terkait etika bersosial media. Fatwa ini 
menekankan bahwa setiap muslim harus menjaga adab dalam bermuamalah di media 
sosial, menghindari penyebaran fitnah, hoaks, ujaran kebencian, serta memilah dan 
memilih konten/informasi yang mereka dapatkan (baik positif maupun negatif) agar 
tidak langsung menyebarkannya sebelum diverifikasi dan dilakukan proses tabayun 
(memastikan kebenaran) serta memastikan kemanfaatannya.15 

Beberapa rumusan masalah yang peneliti angkat dalam penelitian ini yaitu: 
Pertama, bagaimana analisis Fatwa MUI tentang pedoman bersosial media berdasarkan 
etika muamalah dalam Islam. Kedua, bagaimana pandangan hukum Islam terhadap 
aktivitas buzzer politik dalam konteks penyebaran informasi dan propaganda politik. 
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisa isi dan dasar hukum Fatwa Majelis Ulama 
Indonesia nomor 24 pada tahun 2017 tentang hukum dan pedoman bermuamalah 
melalui media sosial dalam perspektif etika muamalah Islam, serta mengkaji pandangan 
hukum Islam terhadap aktivitas buzzer politik, khususnya penyebaran informasi dan 
propaganda politik di era digital. 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif, yaitu metode yang 
dilakukan dengan mengumpulkan serta menganalisis data dari berbagai buku dan karya 
tulis ilmiah yang berfokus pada studi kepustakaan (library research).16 Penelitian ini 
menggunakan beberapa metode pendekatan. Yang pertama, yuridis normatif, yakni 
metode penelitian yang dilakukan dengan cara meneliti bahan pustaka sebagai bahan 
dasar untuk penelitian,17 yang berguna untuk menghasilkan deskripsi tentang 
permasalahan yang sedang diteliti. Yang kedua, pendekatan sosial, jika diambil dari 
pengertian sosiologi secara terminologi, maka sosiologi adalah suatu ilmu pengetahuan 
tentang struktur sosial dalam masyarakat dan perubahannya baik dari sifat, perilaku dan 
perkembangan masyarakat serta proses sosialnya.18 Sehingga dapat disimpulkan bahwa 
pendekatan sosial adalah metode yang memfokuskan pada pemahaman dan analisis 
dampak sosial dari suatu fenomena yang ada di masyarakat. Yang terakhir, pendekatan 
politik, pendekatan ini peneliti gunakan untuk menganalisis bagaimana kekuasaan dan 
strategi digunakan untuk mencapai tujuan politik tertentu. Pendekatan ini juga 

 
14Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Quran dan Terjemahnya (Cet. I; Surabaya: Halim, 

2014), h. 516. 
15Ibnu Hibban Ulul’ilmi, “Pandangan Etika Bisnis Islam Terhadap Pelaku Endorsement (Studi 

Kasus Praktek Endorsement Produk Perawatan Tubuh dan Kecantikan di Instagram)”, Skripsi (Purwokerto: 
UIN Prof. K.H. Saifuddin Zuhri, 2022) h. 41. 

16Wiratna Sujarweni, Metode Penelitian (Yogyakarta: Pustaka Baru Press, 2015), h. 5. 
17Lexy J Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: PT. Remaja Rosdakarya, 2016), h. 

6. 
18Badan Pengembangan dan Pembinaan Bahasa, Kamus Besar Bahasa Indonesia, (Cet. VI; 

Jakarta: PT Gramedia Pustaka Utama, 2016), h. 1371. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502 

 

227 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin  
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)  

membantu peneliti untuk menganalisis etika buzzer politik yang harus sesuai dengan 
prinsip-prinsip etika politik Islam. 

Peneliti telah menelusuri penelitian-penelitian terdahulu yang telah dilakukan 
oleh peneliti lain, di antaranya adalah penelitian yang dilakukan oleh Fajri Hidayat19 
dalam skripsinya yang berjudul “Buzzer Penyebar Hoaks dan Fitnah Melalui Media Sosial 
dalam Perspektif Hukum Islam dan Hukum Positif (Analisis Hoaks Pada Pemilu Serentak 
2019 di Media Sosial)”. Dari penelitian ini diperoleh hasil bahwa para buzzer yang 
menyebarkan hoaks, khususnya dalam konteks pemilu, dapat dikenakan berbagai sanksi 
hukum, baik dalam hukum pidana Indonesia maupun berdasarkan hukum Islam. Skripsi 
ini lebih luas membahas tentang aktivitas buzzer dalam konteks Pemilu 2019 dan 
mengaitkan fenomena ini dengan hukum positif seperti UU ITE dan KUHP, sedangkan 
penelitian ini akan berfokus pada pandangan hukum Islam terhadap aktivitas buzzer 
politik, dengan pendekatan yang menitikberatkan pada Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017. 
Persamaan keduanya adalah penggunaan perspektif hukum Islam untuk menganalisis 
perilaku buzzer. 

Kemudian penelitian yang dilakukan oleh Christiany Juditha20 dalam jurnalnya 
yang berjudul “Buzzer di Media Sosial pada Pilkada dan Pemilu Indonesia”. Dalam jurnal 
ini diperoleh hasil bahwa buzzer politik memiliki pengaruh besar dalam mempromosikan 
dan memenangkan paslon tertentu, meskipun sering dikaitkan dengan hal negatif 
seperti hoaks, ujaran kebencian, dan black campaign. Jurnal ini menyoroti peran buzzer 
secara umum tanpa mengaitkannya langsung dengan pandangan hukum Islam. 
Sedangkan penelitian ini akan lebih spesifik menganalisis aktivitas buzzer politik 
berdasarkan Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017, dengan tujuan memberikan solusi berbasis 
hukum Islam. Namun, kedua penelitian ini sama-sama menyoroti dampak negatif buzzer 
terhadap keseimbangan sosial dan pentingnya untuk mengantisipasi dampak negatif dari 
aktivitas buzzer. 

Kemudian penelitian yang dilakukan oleh Hedy Dianisa Amin21 dalam skripsinya 
yang berjudul “Buzzer Politik Terhadap Sistem Demokrasi di Indonesia Persfektif Hukum 
Islam”. Dalam penelitian ini diperoleh hasil bahwa peran buzzer politik di Indonesia 
sangat berpengaruh terhadap sistem demokrasi, terutama melalui media sosial. Skripsi 
ini berfokus pada dampak buzzer politik terhadap polarisasi masyarakat dan kerusakan 
demokrasi dalam perspektif hukum Islam dan hukum positif. Sedangkan penelitian ini 
akan berfokus pada analisis hukum Islam terkait aktivitas buzzer politik berdasarkan 
Fatwa MUI, dengan tujuan memberikan panduan syariat yang spesifik untuk 
menghadapi fenomena tersebut. Persamaan kedua penelitian ini terletak pada 
pembahasan etika media sosial dan pelanggaran nilai syariat Islam oleh buzzer, seperti 
larangan fitnah dan hoaks. 

 
19Fajri Hidayat, “Buzzer Penyebar Hoaks Dan Fitnah Melalui Media Sosial Dalam Perspektif 

Hukum Islam Dan Hukum Positif (Analisis Hoaks Pada Pemilu Serentak 2019 Di Media Sosial)”, Skripsi 
(Jakarta: Fakultas Syari’ah dan Hukum UIN Syarif Hidayatullah, 1442 H/ 2021 M). 

20Christiany Juditha, “Buzzer di Media Sosial Pada Pilkada dan Pemilu Indonesia”, Prosiding 
Seminar Nasional Komunikasi dan Informatika 3, (2019). 

21Hedy Dianisa Amin, “Buzzer Politik Terhadap Sistem Demokrasi Di Indonesia Persfektif Hukum 
Islam”, Skripsi (Lampung: UIN Raden Intan, 2022). 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502 

 

228 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin  
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)  

Kemudian penelitian yang dilakukan oleh Shofa Robbani dan Ahmad Fauzi22 yang 
berjudul “Komersialisasi Jasa Buzzer Twitter Menurut Undang-Undang ITE dan Hukum 
Islam”. Jurnal ini membahas tentang praktik buzzer dalam menyebarkan isu di media 
sosial Twitter untuk kepentingan politik, serta membahas tentang komersialisasi jasa 
buzzer secara umum, baik dari segi hukum Islam maupun hukum positif. Sedangkan 
penelitian ini akan berfokus pada perspektif hukum Islam melalui analisis Fatwa MUI No. 
24 Tahun 2017 terhadap buzzer politik. Persamaannya terletak pada perhatian terhadap 
etika dan dampak dari aktivitas buzzer dalam masyarakat. 

Kemudian penelitian yang dilakukan oleh Muhamad Husein dan Syahrial 
Syarbaini23 yang berjudul “Propaganda Buzzer Politik pada Pemilihan Presiden 2024”. 
Jurnal ini mengungkapkan peran penting buzzer politik dalam kampanye pemilihan 
presiden Indonesia 2024. Propaganda dan pencitraan dianggap sebagai elemen utama 
dalam membangun dukungan publik terhadap calon tertentu. Buzzer berperan dalam 
menampakkan isu politik melalui media sosial, baik dengan menyebarkan konten positif 
untuk mendukung kandidat tertentu maupun menyerang lawan politik melalui hoaks, 
fitnah, dan narasi provokatif. Jurnal ini hanya fokus pada propaganda politik dan 
pengaruh buzzer dalam kampanye Pilpres 2024 melalui pendekatan komunikasi politik. 
Sedangkan penelitian ini akan berfokus pada hukum Islam dengan menganalisis aktivitas 
buzzer berdasarkan Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017. 
 

PEMBAHASAN 
Analisis Fatwa MUI tentang Pedoman Bersosial Media Berdasarkan Etika 
Muamalah dalam Islam 

Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) nomor 24 tahun 2017 ini secara resmi 
diterbitkan pada tanggal 13 Mei 2017. Fatwa tersebut dikeluarkan sebagai respon atas 
maraknya penyimpangan etika dalam bermuamalah melalui media sosial.Latar belakang 
ditetapkannya Fatwa MUI nomor 24 tahun 2017 tentang Hukum dan Pedoman 
Bermuamalah melalui Media Sosial tidak terlepas dari realitas perkembangan teknologi 
informasi yang mempermudah komunikasi dan akses informasi di tengah masyarakat. 
Kemajuan ini sejatinya dapat mendatangkan manfaat besar, seperti mempererat 
silaturahim, mendukung kegiatan ekonomi, pendidikan, dan berbagai aktivitas positif 
lainnya. 

 Namun, pada saat yang sama, media sosial seringkali disalahgunakan sehingga 
menjadi saluran penyebaran hoaks, fitnah, gibah, namīmah, ujaran kebencian, dan 
berbagai informasi menyesatkan lainnya yang mengakibatkan perpecahan dan gangguan 
dalam kehidupan sosial. Tidak sedikit pula pihak yang menjadikan konten berisi 
kebohongan, aib, dan provokasi sebagai sarana untuk meraih keuntungan ekonomi 
maupun politik. Melihat kondisi ini, MUI merasa perlu menetapkan fatwa sebagai rambu 

 
22Shofa Robbani dan Ahmad Fauzi, “Komersialisasi Jasa Buzzer Twitter Menurut Undang-Undang 

ITE dan Hukum Islam” At-Tuhfah: Jurnal Studi Keislaman 11, no.1, (2022). 
23Muhamad Husein dan Syahrial Syarbaini, “Propaganda Buzzer Politik Pada Pemilihan Presiden 

2024”, Jurnal Peurawi: Media Kajian Komunikasi Islam 7, No. 2 (2024). 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502 

 

229 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin  
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)  

hukum dan pedoman etika bermuamalah di ruang digital agar umat tidak terjerumus 
dalam perilaku yang bertentangan dengan nilai Islam.24 

Sedangkan dalam menetapkan Fatwa nomor 24 tahun 2017 ini Majelis Ulama 
Indonesia (MUI) berlandaskan dalil dari Al-Qur’an, hadis, dan beberapa pendapat  
ulama. Beberapa dalil yang menjadi dasar dikeluarkannya fatwa ini adalah: 
a. Dalil Al-Qur’an 

Firman Allah Swt. yang memerintahkan pentingnya tabayun (memastikan 
kebenaran) ketika memperoleh informasi dalam Q.S. al-Ḥujurāt/49: 6. 

قٌ   جَاۤءكَُمْ   اِّنْ   آ  ا مَنُ وْ   الَّذِّيْنَ   ايَ ُّهَآ  ي   بُ وْا  انَْ   آ  فَ تَ بَ ي َّنُ وْ   بِّنَ بَا    ٓ  فاَسِّ ي ْ َهَالةَ    ٓ  قَ وْمًا  تُصِّ  فَ تُصْبِّحُوْا  بِِّ
 ن دِّمِّيَْ  فَ عَلْتُمْ  مَا عَل ى

Terjemahnya: 
Wahai orang-orang yang beriman, jika seorang fasik datang kepadamu membawa 
berita penting, maka telitilah kebenarannya agar kamu tidak mencelakakan suatu 
kaum karena ketidaktahuan(mu) yang berakibat kamu menyesali perbuatanmu 
itu.25 
Menurut   al-Sa'dī, ayat ini mengajarkan tentang pentingnya adab bagi orang-

orang berakal, yaitu kehati-hatian dalam menerima berita dari orang fasik. Ketika 
menerima berita, kita tidak boleh langsung menerima tanpa diteliti, karena bisa 
menimbulkan kerugian besar dan penyesalan, seperti hilangnya hak orang lain atau 
timbulnya fitnah. Maka dari itu, wajib hukumnya untuk melakukan verifikasi (tabayun) 
terhadap berita dari orang fasik. Jika bukti menunjukkan kebenaran, maka berita 
tersebut boleh diterima. Jika terbukti dusta, maka wajib ditolak.26 

Dengan demikian ayat ini menegaskan bahwa menyebarkan berita tanpa 
verifikasi atau dengan tujuan yang tidak baik, apalagi dilakukan secara sistematis oleh 
para buzzer demi kepentingan politik atau ekonomi, adalah perilaku yang dilarang dalam 
Islam. Tindakan seperti itu tidak hanya menciderai nilai-nilai kebenaran dan keadilan, 
tetapi juga berpotensi menciptakan perpecahan dan fitnah di tengah masyarakat. 
Kemudian ayat tentang perintah berbuat adil sekalipun terhadap orang yang dibenci. 
Allah Swt. berfirman dalam Q.S. Al-Maidah/5: 8. 

لْقِّسْطِّ   شُهَدَاۤءَ   لِِّ  ِّ   قَ وَّامِّيَْ   كُوْنُ وْا  ا مَنُ وْا  الَّذِّيْنَ   ايَ ُّهَآ  ي     اَلَّ   ىٓ  عَل    قَ وْم    شَنَا نُ   يََْرِّمَنَّكُمْ   وَلَ   ٓ  بِِّ
اَ ٓ  خَبِّيٌْْ  الِ  َ   اِّنَّ ٓ   الِ  َ  وَات َّقُوا ٓ  لِّلت َّقْو ى اقَْ رَبُ  هُوَ  ٓ  اِّعْدِّلُوْآ   تَ عْدِّلُوْا  تَ عْمَلُوْنَ  بِِّ

Terjemahnya: 
Wahai orang-orang yang beriman, jadilah kamu penegak (kebenaran) karena 
Allah (dan) saksi-saksi (yang bertindak) dengan adil. Janganlah kebencianmu 
terhadap suatu kaum mendorong kamu untuk berlaku tidak adil. Berlakulah adil 

 
24Majelis Ulama Indonesia, “Fatwa Majelis Ulama Indonesia No. 24 Tahun 2017 Tentang Hukum 

Dan Pedoman Bermuamalah Melalui Media Sosial,” (Jakarta: 2017), h. 1. 
25Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Quran dan Terjemahnya (Cet. I; Surabaya: Halim, 

2014), h. 516. 
26‘Abdurraḥmān al-Sa‘dī, Taisīr al-Karīmi al-Raḥmān fī Tafsīr Kalāmi al-Mannān, (Cet. I; 

Muassasatu al-Risālah, 1420 H/2000 M), h. 799. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502 

 

230 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin  
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)  

karena (adil) itu lebih dekat pada takwa. Bertakwalah kepada Allah. 
Sesungguhnya Allah Maha Teliti terhadap apa yang kamu kerjakan.27 
Imam al-Ṭabarī menjelaskan dalam tafsirnya bahwa Allah Swt. memerintahkan 

orang-orang beriman untuk menjadikan sikap adil dan jujur sebagai bagian dari karakter 
dan akhlak mereka, baik dalam memperlakukan kawan maupun lawan. Menurut beliau, 
seorang mukmin harus menegakkan kebenaran karena Allah, dan memberikan kesaksian 
yang adil tanpa dipengaruhi oleh kebencian terhadap suatu kelompok atau loyalitas 
kepada pihak tertentu. Dalam hal ini, seorang muslim tidak dibenarkan melampaui batas 
terhadap musuh karena permusuhan, atau meremehkan hukum terhadap sahabat 
karena kedekatan. Sebaliknya, ia harus berhenti pada batasan yang telah Allah tetapkan 
dan mengikuti hukum-Nya secara adil dan objektif.28 

Dalam konteks buzzer politik yang sering kali menyampaikan informasi atau opini 
dengan cara yang terlalu memihak satu pihak, membela pihak tertentu meskipun salah, 
atau menyerang lawan dengan fitnah dan kebohongan. Sikap semacam ini jelas 
bertentangan dengan prinsip keadilan dalam syariat Islam, yang menuntut objektivitas 
dan kejujuran dalam menyampaikan informasi. Oleh karena itu, perilaku buzzer politik 
yang menyimpang dari nilai keadilan termasuk dalam tindakan yang dikecam dalam Al-
Qur’an dan tidak sesuai dengan adab bermuamalah yang diajarkan Islam. 
b. Hadis Nabi Muhammad saw. 

Hadis  Nabi  Muhammad  saw.  yang  dijadikan  dasar  hukum  oleh  MUI  dalam 
fatwanya  tentang pedoman bersosial media berdasarkan etika muamalah dalam islam 
adalah hadis yang memerintahkan jujur dan melarang berbohong. Rasulullah saw. 
bersabda: 

َّ يَ هْدِّي إِّلََ الْْنََّةِّ، وَإِّنَّ الرَّجُلَ ليََصْدُقُ حَتََّّ يُكْتَ  دْقَ يَ هْدِّي إِّلََ الْبِّ ِّ، وَإِّنَّ الْبِّ د ِّيقًا، إِّنَّ الص ِّ بَ صِّ
تََّّ يُكْتَبَ وَإِّنَّ الْكَذِّبَ يَ هْدِّي إِّلََ الْفُجُورِّ، وَإِّنَّ الْفُجُورَ يَ هْدِّي إِّلََ النَّارِّ، وَإِّنَّ الرَّجُلَ ليََكْذِّبُ حَ 

ابًِ )رواه مسلم(   29كَذَّ

Artinya: 
Sesungguhnya jujur itu menunjukkan (pelakunya) kepada kebaikan, dan kebaikan 
itu menunjukkan kepada Surga. Sesungguhnya jika seseorang itu senantiasa 
berlaku jujur dan tetap memilih jujur sehingga dicatat sebagai orang yang jujur. 
Dan jauhilah oleh kalian sifat dusta, karena sesungguhnya dusta itu menunjukkan 
pelakunya kepada keburukan, dan keburukan itu menunjukkan kepada api 
Neraka. Seseorang senantiasa berdusta dan berusaha untuk selalu berdusta 
sehingga dicatat sebagai seorang pendusta. (H.R. Muslim) 
Dalam konteks penelitian ini, hadis ini dapat digunakan untuk menilai perilaku 

buzzer politik yang kerap menyebarkan informasi tidak benar, fitnah, atau hoaks demi 

 
27Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Quran dan Terjemahnya (Cet. I; Surabaya: Halim, 

2014), h. 108. 
28Muḥammad bin Jarīr al-Ṭabarī, Tafsīr al-Ṭabarī Jami‘ al-Bayān, Juz 8 (Cet. I; Kairo: Dār Hijr, 1422 

H/2001 M), h. 222–223. 
29Muṣlim bin al-Ḥajjāj bin Muṣlim al-Qusyairī al-Naisābūrī, Ṣaḥīḥ Muslim, Juz 8 (Turki: Dār al-

Ṭibā‘ah al-‘Āmirah, 1334 H), h. 29. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502 

 

231 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin  
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)  

kepentingan kelompok atau individu tertentu. Aktivitas semacam ini bukan hanya 
bertentangan dengan prinsip tabayun (memastikan kebenaran), tetapi juga masuk dalam 
kategori kebohongan yang terus-menerus dilakukan yang bisa saja menjadi karakter. 
Oleh karena itu, MUI menjadikan hadis ini sebagai salah satu landasan dalam 
menetapkan bahwa menyebarkan informasi yang tidak benar, apalagi dengan sengaja 
dan terorganisir seperti yang dilakukan oleh buzzer politik, merupakan perbuatan yang 
diharamkan dan bertentangan dengan nilai-nilai Islam. Perilaku seperti ini juga berkaitan 
dengan hadis Nabi Muhammad saw. yang mengkategorikan sebagai pembohong bagi 
setiap orang yang menyampaikan setiap hal yang didengarnya. Rasulullah saw. bersabda: 

لْمَرْءِّ كَذِّبًِ أَنْ يَُُد ِّثَ بِّكُل ِّ مَا سَِّعَ   30كَفَى بِِّ

Artinya: 
Cukuplah seseorang (dianggap) berdusta jika ia menceritakan semua yang ia 
dengar. 
Hadis ini tidak hanya melarang kebohongan, tetapi juga menekankan pentingnya 

memilah informasi sebelum disampaikan kepada orang lain. Dalam konteks buzzer 
politik, bahwa tidak semua buzzer pasti menyebarkan berita bohong, ada juga yang 
menyampaikan informasi yang benar. Namun, jika buzzer membagikan semua informasi 
tanpa mengecek kebenarannya terlebih dahulu, maka ia termasuk dalam peringatan 
hadis ini. Menyampaikan informasi yang belum jelas bisa menyesatkan orang lain, 
meskipun tidak bermaksud untuk berdusta. Oleh karena itu, dalam pandangan hukum 
Islam, setiap orang yang menyebarkan informasi, termasuk buzzer politik, harus berhati-
hati dan bertanggung jawab agar tidak menjadi penyebab tersebarnya kebohongan dan 
kerusakan di tengah masyarakat. 

Kemudian hadis Nabi Muhammad saw. yang menjelaskan larangan mengikuti 
prasangka tentang seseorang, juga mencari kesalahan dan menghina orang lain, hadis 
yang diriwayatkan oleh Imam Bukhārī: 

عَنِّ النَّبِّ ِّ  عَنْ   وَلَ   صلى الله عليه وسلم أَبِِّ هُريَْ رةََ  سُوا،  تَََسَّ وَلَ   ، الظَّنَّ أَكْذَبُ الْْدَِّيثِّ وَالظَّنَّ؛ فإَِّنَّ  كُمْ  إِّيََّّ قاَلَ: 
 31تَََسَّسُوا، وَلَ تَََاسَدُوا، وَلَ تَدَابَ رُوا، وَلَ تَ بَاغَضُوا، وكَُونوُا عِّبَادَ اللهِّ إِّخْوَانًً )رواه البخاري( 

Artinya: 
Dari Abū Hurairah ra. Nabi saw. bersabda: “Berhati-hatilah kalian dari tindakan 
berprasangka buruk, karena prasangka buruk adalah sedusta-dusta ucapan. 
Janganlah kalian saling mencari berita kejelekan orang lain, saling memata-matai, 
saling mendengki, saling membelakangi, dan saling membenci. Jadilah kalian 
hamba-hamba Allah yang bersaudara.” (H.R. al-Bukhārī) 
Aktivitas buzzer yang sering mencari kesalahan lawan, menggiring opini, atau 

menyebarkan aib dan keburukan orang lain merupakan bentuk dari tajassus (memata-
matai), tahassus (mencari-cari kesalahan), ḥasad (dengki), tadābur (memutus 

 
30Muslim bin al-Ḥajjāj bin Muṣlim al-Qusyairī al-Naisābūrī, Ṣaḥīḥ Muslim, Juz 1 (Turki: Dār al-

Ṭibā‘ah al-‘Āmirah, 1334 H), h. 8. (Muqaddimah Ṣaḥīḥ Muslim) 
31Muḥammad bin Ismā‘īl al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Juz 5 (Cet. V; Damaskus: Dār Ibn Kaṡīr, 1414 

H/1993 M), h. 2253. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502 

 

232 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin  
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)  

hubungan), dan tabāgaḍ (saling membenci) yang semua itu dapat merusak ukhuwah 
Islamiah. 

Dalam konteks media sosial dan aktivitas buzzer politik, hadis-hadis ini 
memberikan pedoman moral yang kuat bahwa menyampaikan informasi tanpa tabayun, 
menyebarkan kebohongan, mencari-cari kesalahan orang lain, hingga menggiring opini 
publik secara tidak jujur merupakan perbuatan yang bertentangan dengan prinsip-
prinsip ajaran Islam, merusak ukhuwah Islamiah, menimbulkan permusuhan, fitnah, dan 
perpecahan di tengah masyarakat. Oleh karena itu, pengguna media sosial, khususnya 
yang terlibat dalam penyebaran opini seperti buzzer, harus selalu menjunjung etika 
komunikasi dan prinsip kebenaran sebagaimana yang diajarkan oleh Rasulullah saw. 
c. Kaidah Fikih 

Dalil maupun sumber hukum yang dijadikan pedoman dalam menetapkan fatwa 
MUI adalah kaidah-kaidah fiqhiyyah. Salah satunya adalah kaidah sadd al-Żarī’ah. Sadd 

al-Żarī’ah terdiri dari dua kata, yaitu sadd dan al-Żarī’ah. Sad berasal dari kata سد  –   يسد 
yang bermakna 32 ِّالث َّلْم وَرَدْمُ  الْلََلِّ   .(menutup kekurangan dan menimbun celah) إغْلََق 

Sedangkan kata al-Żarī’ah secara bahasa bermakna الوسيلة (jalan atau sarana), 

sedangkan secara istilah Ibnu Badrān mengartikan bahwa al-Żarī’ah yaitu sesuatu yang 
secara lahir tampak mubah (boleh), tetapi dapat mengantarkan kepada hal yang 
haram.33 Menurut Imām al-Bājī didalam kitabnya al-Isyārātu fī Uṣūl al-Fiqhi: 

اَ إِّلََ فِّعْلِّ الْمحظُوْر بَِحَة، وَيَ تَ وَصَّلُ بِِّ رهَُا الإِّ ْ ظاَهِّ راَئِّع هِّيَ الْمَسْألَةَ التِِّ  34الذَّ

Artinya: 
Al-Żarī’ah adalah perkara-parkara yang mana zahirnya dibolehkan, akan tetapi 
dikhawatirkan bisa membawa kepada perbuatan yang diharamkan. 
Dari beberapa pengertian di atas, dapat dipahami bahwa segala sesuatu yang 

pada dasarnya boleh, tetapi berpotensi kuat mengarah pada sesuatu yang haram, maka 
dihukumi haram pula demi mencegah terjadinya keharaman tersebut. 

 Majelis Ulama Indonesia menggunakan kaidah ini sebagai dasar 
pertimbangan karena aktivitas bermedia sosial, termasuk aktivitas buzzer politik, yang 
tampaknya netral atau bahkan bertujuan baik pada permukaan, sering kali menjadi pintu 
berbagai keburukan. Dengan menggunakan sadd al-Żarī’ah, MUI menegaskan bahwa 
ketika suatu aktivitas media sosial terbukti menjadi jalan bagi terjadinya keburukan dan 
keharaman secara masif, maka aktivitas tersebut, termasuk pekerjaan sebagai buzzer 
yang menyebar fitnah dan hoaks, diharamkan, meskipun aktivitas menyampaikan 
informasi secara umum bukanlah perbuatan yang haram. 

Kemudian beberapa kaidah fikih lain yang MUI gunakan untuk mengeluarkan 
fatwa ini diantaranya: 

 
32Ibn Manẓūr Muḥammad bin Mukrim bin ‘Alī al-Anṣārī, Lisān al-‘Arab, Juz 3 (Cet. III; Beirut: Dār 

Ṣādir, 1414 H), h. 207. 
33Muḥammad Muṣṭafā al-Zuḥailī, al-Wajīz fī Uṣūl al-Fiqh al-Islāmī, Juz 1 (Cet. II; Damaskus: Dār 

al-Khaīr, 1427 H/2006 M), h. 279. 
34Abū al-Walīd Sulaimān bin Khalaf al-Bājī, al-Isyārāh fī Uṣūl al-Fiqh, (Cet. I; Beirut: Dār al-Kutub 

al-‘Ilmiyyah, 1424 H/2003 M), h. 80. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502 

 

233 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin  
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)  

بَِحَةُ إِّلَّ أَنْ يَدُلَّ دَلِّيْلٌ عَلَى تََْرِّيِّ   35الَأصْلُ فِِّ الْمُعَامَلََتِّ اَلْإِّ

Artinya: 
Pada dasarnya, segala bentuk muamalah boleh dilakukan, kecuali ada dalil yang 
mengharamkannya. 
Landasan kaidah ini dapat ditemukan dalam firman Allah Swt. dalam Q.S. al-

Baqarah/2: 29. 

عًا   هُوَ الَّذِّيْ خَلَقَ لَكُمْ مَّا فِِّ الَْرْضِّ جَِّي ْ
Terjemahnya: 

Dialah Allah yang menjadikan segala yang ada di bumi untuk kamu.36 
Ayat ini menunjukkan bahwa segala ciptaan Allah di muka bumi pada dasarnya 

diperbolehkan untuk dimanfaatkan selama tidak ada larangan yang jelas dalam syariat. 
Hal ini juga diperkuat oleh hadis Nabi Muhammad saw. yang diriwayatkan oleh Abū 
Ṡa‘labah al-Khusyanī ra. bahwa Rasulullah saw. bersabda: 

حُدُودًا   وَحَّدَ  تَهِّكُوهَا،  تَ ن ْ فَلََ  حُرُمَات   وَحَرَّمَ  تُضَي ِّعُوهَا،  فَلََ  فَ راَئِّضَ  فَ رَضَ  وَجَلَّ  عَزَّ  الََِّ  فَلََ إِّنَّ 
)ُّ ارَقُطْنِِّ هَا )رَوَاهُ الدَّ  37تَ عْتَدُوهَا، وَسَكَتَ عَنْ أَشْيَاءَ مِّنْ غَيِّْْ نِّسْيَان  فَلََ تَ بْحَثوُا عَن ْ

Artinya: 
Sesungguhnya Allah telah menetapkan beberapa kewajiban maka janganlah 
engkau menyepelekannya, dan Dia telah pula mengharamkan beberapa hal maka 
janganlah engkau jatuh ke dalamnya, dan Dia telah menentukan batasan-batasan 
maka janganlah engkau melanggarnya. Dia juga mendiamkan beberapa hal 
karena kasih sayangnya kepada kalian bukannya lupa, maka janganlah engkau 
membahasnya. (H.R. al-Dāraquṭnī) 
Kaidah dan hadis di atas menunjukkan bahwa aktivitas buzzer politik sebagai 

bagian dari strategi komunikasi politik termasuk dalam kategori muamalah yang hukum 
asalnya boleh. Namun, kebolehan ini menjadi gugur apabila aktivitas tersebut melanggar 
prinsip-prinsip syariat seperti kejujuran, keadilan, dan tanggung jawab sosial. Ketika 
buzzer menyebarkan informasi palsu, hoaks, fitnah, memprovokasi permusuhan, atau 
mengadu domba antara kelompok masyarakat, maka aktivitas tersebut menjadi haram 
karena masuk dalam kategori muamalah yang bertentangan dengan nilai-nilai Islam. 

Kemudian kaidah fikih berikutnya adalah: 

دِّ أَوْلََ مِّنْ جَلْبِّ الْمَصَالِّحِّ   38دَرْءُ الْمَفَاسِّ

Artinya: 

 
35Jalāl al-Dīn ‘Abd-Raḥmān al-Suyūṭī, al-Asybāh wa al-Naẓāir fī Qawā‘id wa Furū‘ Fiqh al-

Syāfi‘iyyah, (Cet. I; Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1403 H/1983 M), h. 60. 
36Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an dan Terjemahnya (Cet. I; Surabaya: Halim, 

2014), h. 5. 
37Abū al-Ḥasan bin ‘Umar al-Bagdādī al-Dāraquṭnī, Sunan al-Dāraquṭnī, Juz 5 (Cet. I; Beirut: 

Muassasah al-Risālah, 1424 H/2004 M), h. 325. (Hadīs Hasan) 
38Muslim bin Muḥammad bin Mājid al-Dūsarī, al-Mumti‘ fī al-Qawā‘id al-Fiqhiyyah, (Cet. I; 

Riyadh: Dār Zidnī, 1428 H/2007 M), h. 253. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502 

 

234 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin  
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)  

Menghindarkan mafsadat (kerusakan) didahulukan atas mendatangkan 
maslahat. 
Kaidah ini merupakan prinsip penting dalam penetapan hukum Islam, khususnya 

ketika terjadi pertentangan antara manfaat dan mudarat dalam suatu perbuatan. 
Landasan kaidah ini berasal dari hadis sahih yang diriwayatkan oleh Ibnu ‘Abbās ra. 
bahwa Rasulullah saw. bersabda: 

راَرَ )رَوَاهُ إبْنُ مَاجَه(   39لَ ضَرَرَ وَلَ ضِّ

Artinya: 
Tidak boleh melakukan sesuatu yang membahayakan diri sendiri ataupun orang 
lain. (H.R. Ibnu Mājah) 
Hadis yang sekaligus menjadi kaidah fikih ini menegaskan bahwa segala bentuk 

perbuatan yang dapat menimbulkan kerusakan, baik secara individu maupun sosial, 
harus dicegah. Meskipun ada anggapan bahwa buzzer dapat membantu menyampaikan 
informasi atau meningkatkan partisipasi politik, namun apabila aktivitas tersebut 
menimbulkan kerusakan yang lebih besar, maka berdasarkan kaidah ini, praktik 
semacam itu harus ditinggalkan. Kaidah dan hadis di atas juga berkaitan dengan kaidah: 

 40الضَّرَرُ يُ زاَلُ 

Artinya: 
Segala mudarat (bahaya atau kerugian) harus dihilangkan. 
Kaidah ini berarti bahwa setiap bentuk tindakan yang dapat membahayakan 

individu maupun masyarakat harus dihindarkan dan dihilangkan. Dalam konteks ini, 
dampak negatif dari aktivitas buzzer, penyebaran berita bohong, dan manipulasi opini 
publik di media sosial dianggap sebagai bentuk mudarat yang nyata. Oleh karena itu, 
MUI mengeluarkan fatwa sebagai bentuk penghilangan mudarat tersebut, agar 
masyarakat terlindungi dari kerusakan moral, sosial, bahkan politik akibat 
penyalahgunaan media sosial. Dengan menggunakan kaidah-kaidah di atas, MUI 
menetapkan bahwa setiap aktivitas di media sosial yang merugikan orang lain secara 
syar’ī adalah haram, dan umat Islam wajib menjauhinya. 
d. Pendapat Para Ulama 

Diantara beberapa pendapat Ulama yang MUI gunakan sebagai landasan untuk 
mengeluarkan fatwa ini adalah pendapat Imām al-Nawawī yang memberikan penjelasan 
hadis tentang perilaku penyebaran setiap berita yang datang kepadanya. Dari hadis 
tersebut Imam al-Nawawī menjelaskan bahwa: 

نْسَ  انُ فإَِّنَّهُ وَأمََّا مَعْنََ الْْدَِّيثِّ وَالْْثََرِّ الَّتِِّ فِِّ الْبَابِّ فَفِّيهَا الزَّجْرُ عَنِّ التَّحْدِّيثِّ بِّكُل ِّ مَا سَِّعَ الْإِّ
اَ لَْ  خْبَارِّهِّ بِِّ ثَ بِّكُل ِّ مَا سَِّعَ فَ قَدْ كَذَبَ لإِِّّ دْقَ وَالْكَذِّبَ فإَِّذَا حَدَّ  41 يَكُنْ يَسْمَعُ فِِّ الْعَادَةِّ الص ِّ

Artinya: 
 

39Ibn Mājah Abū ‘Abdullāh Muḥammad bin Yazīd al-Qazwīnī, Sunan Ibn Mājah, Juz 2 (t.t.p.: Dār 
Ihyā al-Kutub al-‘Arabiyyah, t.th.), h. 784. (Ṡaḥīḥ ligairih oleh al-Albānī) 

40Muḥammad Ṣidqī bin Ahmad al-Būrnū, al-Wajīz fī Qawā’id al-Fiqhiyyah al-Kulliyyah, (Cet. IV; 
Beirut: Muassasah al-Risālah al-‘Alamiyyah, 1416 H/ 1996 M), h. 251. 

41Muḥyī al-Dīn Yaḥyā bin Syaraf al-Nawawī, al-Minhāj Syarḥ Ṣaḥīḥ Muslim bin al-Ḥajjāj, Juz 1 (Cet. 
II; Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāṡ al-‘Arabī, 1392 H), h. 75. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502 

 

235 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin  
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)  

Adapun makna hadis ini dan makna atsar-atsar yang semisalnya adalah 
peringatan dari menyampaikan setiap informasi yang didengar oleh seseorang, karena 
biasanya ia mendengar kabar yang benar dan yang dusta, maka jika ia menyampaikan 
setiap yang ia dengar, berarti ia telah berdusta karena menyampaikan sesuatu yang tidak 
terjadi. 

Menurut Imam al-Nawawī, seseorang tidak boleh menyampaikan semua 
informasi yang ia dengar karena tidak semua yang didengarnya itu benar. Jika ia 
menyebarkan berita tanpa klarifikasi, maka ia termasuk dalam golongan pendusta, 
karena menyampaikan sesuatu yang belum tentu terjadi. 

Kemudian pendapat Imam al-Qurṭubī dalam menafsirkan ayat al-Quran terkait 
gibah: 

يهِّ مَيْتاً( مَثَّلَ   َنَّ الْمَي ِّتَ لَ  قَ وْلهُُ تَ عَالََ: )أَيُِّبُّ أَحَدكُُمْ أَنْ يََْكُلَ لَْْمَ أَخِّ تَةِّ، لأِّ كْلِّ الْمَي ْ ُ الْغِّيبَةَ بَِِّ الَِّ
كْلِّ لَْْمِّهِّ كَمَا أَنَّ الَْْيَّ لَ يَ عْلَمُ بِّغِّيبَةِّ مَنِّ اغْتَابهَُ   42يَ عْلَمُ بَِِّ

Artinya: 
Mengenai firman Allah Swt., (Adakah seorang di antara kamu yang suka 

memakan daging saudaranya yang sudah mati?) Allah Swt. mengumpamakan mengenai 
kejahatan gībah dengan memakan daging orang mati karena orang mati tidak dapat 
mengetahui kalau dagingnya dimakan orang lain, sebagaimana orang yang hidup tidak 
mengetahui orang mempergunjingkannya. 

Imam al-Qurṭubī menafsirkan bahwa Allah mengibaratkan gibah (menggunjing) 
seperti memakan daging saudara sendiri yang sudah mati. Gibah digambarkan demikian 
karena orang yang digunjingkan tidak mengetahui bahwa kehormatannya sedang dilukai. 
Dalam konteks media sosial, perilaku menyebarkan aib, celaan, atau keburukan orang 
lain termasuk dalam bentuk gibah modern yang sangat dikecam.  

Berdasarkan latar belakang dan dalil-dalil yang MUI gunakan untuk 
mengeluarkan Fatwa nomor 24 tahun 2017, hasil dan konsekuensi fatwa yang khusus 
membahas aktivitas buzzer termuat di dalam ketentuan hukum pada poin ke-sembilan, 
bahwa: aktivitas buzzer di media sosial yang menjadikan penyebaran informasi berisi 
hoaks, gibah, fitnah, namīmah, bullying, aib, gosip, dan hal-hal sejenis sebagai profesi 
untuk memperoleh keuntungan, baik secara ekonomi maupun non-ekonomi, hukumnya 
haram. Ketentuan ini tidak hanya berlaku bagi pelaku utama, tetapi juga mencakup siapa 
saja yang menyuruh, mendukung, membantu, memanfaatkan jasa, atau memfasilitasi 
aktivitas tersebut.43 Dengan demikian, jelas bahwa aktivitas buzzer politik yang bekerja 
menyebarkan disinformasi dan ujaran kebencian demi kepentingan kelompok tertentu 
termasuk dalam kategori perbuatan yang diharamkan dan tidak dapat dibenarkan secara 
syariat maupun secara moral. 

 

Pandangan Hukum Islam terhadap Aktivitas Buzzer Politik dalam Konteks 
Penyebaran Informasi dan Propaganda Politik 

 
42Muḥammad bin Aḥmad al-Anṣārī al-Qurṭubī, al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān, Juz 16 (Cet. II; Kairo: 

Dār al-Kutub al-Miṣriyyah, 1384 H/1964 M), h. 335. 
43Majelis Ulama Indonesia, “Fatwa Majelis Ulama Indonesia No. 24 Tahun 2017 Tentang Hukum 

Dan Pedoman Bermuamalah Melalui Media Sosial,” (Jakarta: 2017), h. 15. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502 

 

236 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin  
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)  

Peran buzzer politik di era digital tidak hanya sebagai penyampai pesan atau 
pendukung kampanye, tetapi juga seringkali bertransformasi menjadi alat propaganda 
yang digunakan untuk membentuk opini publik secara masif, bahkan dengan cara yang 
manipulatif dan menyalahi etika Islam. Dalam praktiknya, para buzzer kerap 
menyebarkan informasi yang belum terverifikasi kebenarannya (hoaks), gibah, fitnah, 
namīmah, bullying, membuka aib, gosip, serta memanipulasi persepsi masyarakat demi 
kepentingan politik kelompok tertentu. Aktivitas semacam ini bertentangan dengan 
prinsip dasar kejujuran dan tabayun (memastikan kebenaran), sedangkan Islam sangat 
menjunjung tinggi prinsip tabayun sebagaimana yang termaktub dalam Q.S. al-
Ḥujurāt/49: 6. 

قٌ  جَاۤءكَُمْ  اِّنْ  آ  ا مَنُ وْ  الَّذِّيْنَ  ايَ ُّهَآ  ي    آ  فَ تَ بَ ي َّنُ وْ  بِّنَ بَا   ٓ  فاَسِّ
Terjemahnya: 

Wahai orang-orang yang beriman! Jika seseorang yang fasik datang kepadamu 
membawa suatu berita, maka telitilah kebenarannya.44 
Ayat ini menjadi dasar utama bahwa setiap informasi yang diterima, terlebih yang 

beredar secara masif di media sosial, harus melalui proses verifikasi sebelum 
disebarluaskan. Ulama kontemporer seperti ‘Abdu al-Karīm Zaidān juga menegaskan 
dalam bukunya Uṣūl al-Da’wah bahwa pentingnya berkata jujur dalam ucapan, yaitu 
seseorang yang mengucapkan hanya hal-hal yang benar, sesuai kenyataan, dan tidak 
mengandung kebatilan dalam bentuk apa pun, baik berupa kebohongan, fitnah, atau 
manipulasi fakta.45 

Lebih lanjut, hukum Islam mengharamkan penyebaran informasi yang bersifat 
dusta, mencemarkan nama baik, atau menimbulkan perpecahan di tengah masyarakat. 
Dalam sebuah hadis sahih, Rasulullah saw. bersabda: 

لْمَرْءِّ كَذِّبًِ أَنْ يَُُد ِّثَ بِّكُل ِّ مَا سَِّعَ   46كَفَى بِِّ

Artinya: 
Cukuplah seseorang (dianggap) berdusta jika ia menceritakan semua yang ia 
dengar. 
Hadis ini memperkuat larangan menyebarkan informasi tanpa memilah terlebih 

dahulu, sebagaimana banyak dilakukan oleh buzzer yang menyebarkan berbagai isu 
politik secara masif tanpa memperhatikan keabsahan informasi tersebut. 

Penyebaran hoaks tidak hanya berdampak pada kerusakan informasi, tetapi juga 
dapat menyesatkan cara berpikir masyarakat dalam mengambil sikap atau menentukan 
pilihan politik. Imam al-Māwardī dalam karyanya Adāb al-Dunyā wa al-Dīn menunjukkan 
betapa bahayanya kebohongan, karena dapat merusak kesadaran dan kemampuan 
berpikir jernih seseorang. Beliau mengibaratkan seorang pendusta sebagai pencuri, 
bukan pencuri harta, melainkan pencuri akal. Beliau menyatakan: 

 
44Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Quran dan Terjemahnya (Cet. I; Surabaya: Halim, 

2014), h. 516.  
45‘Abd al-Karīm Zaidān, Uṣūl al-Da‘wah (Cet. IX; t.t.p..: Muassasah al-Risālah, 1421 H/2001 M), h. 

347. 
46Muṣlim bin al-Ḥajjāj bin Muṣlim al-Qusyairī al-Naisābūrī, Ṣaḥīḥ Muslim, Juz 1 (Turki: Dār al-

Ṭibā‘ah al-‘Āmirah, 1334 H), h. 8. (Muqaddimah Ṣaḥīḥ Muslim) 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502 

 

237 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin  
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)  

ابُ يَسْرِّقُ عَقْلَك َنَّ الل ِّصَّ يَسْرِّقُ مَالَك، وَالْكَذَّ ؛ لأِّ ابُ لِّصٌّ  47الْكَذَّ

Artinya: 
Pendusta adalah ‘pencuri’. Kalau pencuri itu mengambil hartamu, maka pendusta 
itu mencuri akalmu. 
Bila buzzer digunakan sebagai alat untuk menyebarkan hoaks (informasi palsu), 

fitnah (tuduhan tanpa dasar), gibah (menggunjing), namīmah (adu domba), hingga 
bullying yang menyerang karakter pribadi tokoh atau kelompok, maka peran tersebut 
bukan lagi sekadar strategi komunikasi, tetapi telah menjadi sarana yang merusak 
keharmonisan sosial. Hal ini sesuai dengan peringatan al-Māwardī yang menyatakan 
bahwa kebohongan merupakan pusat kejahatan dan asal segala perilaku tercela. Begitu 
juga kebohongan akan melahirkan adu domba, dan adu domba akan menghasilkan 
kebencian, dan kebencian akan mengundang permusuhan. Di dalam suasana 
permusuhan tidak ada rasa aman dan ketenangan.48 

Aktivitas buzzer juga kerap kali mengacu kepada perbuatan namīmah (mengadu 
domba). Imam Ibnu Qudāmah mengatakan bahwa mengadu domba kebanyakan 
diidentikkan dengan perkataan seseorang tentang orang lain, seperti perkataannya: 
“Fulan berkata begini dan begitu tentang dirimu, atau Fulan berbuat begini tentang 
hakmu, atau perkataan-perkataan lainnya yang serupa (yang dapat memancing 
konflik).”49 Buzzer yang sering kali menyebarkan informasi atau potongan pernyataan 
tokoh politik tertentu dengan maksud memecah belah atau menciptakan permusuhan. 
Oleh karena itu, aktivitas buzzer yang menyebarkan informasi bernuansa provokatif dan 
adu domba, termasuk dalam larangan syariat yang harus dihindari, apalagi jika dilakukan 
secara terorganisir demi kepentingan politik tertentu. 

Dalam konteks politik, masyarakat biasanya terpecah menjadi beberapa kubu 
untuk mendukung paslon (pasangan calon) tertentu. Hal seperti inilah yang 
dimanfaatkan oleh buzzer politik untuk mempengaruhi opini-opini publik yang biasanya 
membawa mereka kepada perilaku bermuka dua. Imam Ibnu Qudāmah mengungkapkan 
bahwa salah satu bentuk tercela dari akhlak dalam pergaulan sosial adalah perilaku 
bermuka dua, yaitu ketika seseorang berpindah-pindah di antara dua pihak yang saling 
bermusuhan dan menyampaikan ucapan dari satu pihak ke pihak lain untuk 
menimbulkan permusuhan.50 Dalam sebuah hadis disebutkan bahwa: 

 51إِّنَّ شَرَّ النَّاسِّ ذُو الْوَجْهَيِّْ، الَّذِّي يََْتِِّ هَؤُلَءِّ بِّوَجْه ، وَهَؤُلَءِّ بِّوَجْه  )رَوَاهُ البُخَارِّي(

Artinya: 

 
47Abū al-Ḥasan ‘Alī bin Muḥammad al-Māwardī, Adāb al-Dunyā wa al-Dīn (t.t.p.: Dār Maktabah 

al-Ḥayāh, 1986 H), h. 261. 
48Abū al-Ḥasan ‘Alī bin Muḥammad al-Māwardī, Adāb al-Dunyā wa al-Dīn (t.t.p.: Dār Maktabah 

al-Ḥayāh, 1986 H), h. 261. 
49Aḥmad bin ‘Abd Raḥmān bin Qudāmah al-Maqdisī, Mukhtaṣar Minhāj al-Qāṣidīn (Damaskus: 

Maktabah Dār al-Bayān, 1398 H/1978 M), h. 174. 
50Aḥmad bin ‘Abd Raḥmān bin Qudāmah al-Maqdisī, Mukhtaṣar Minhāj al-Qāṣidīn (Damaskus: 

Maktabah Dār al-Bayān, 1398 H/1978 M), h. 175. 
51Muḥammad bin Ismā‘īl al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Juz 6 (Cet. V; Damaskus: Dār Ibn Kaṡīr, 1414 

H/1993 M), h. 2626. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502 

 

238 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin  
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)  

Sesungguhnya orang yang paling jahat adalah orang yang memiliki dua wajah, 
yang datang kepada seseorang dengan satu wajah dan kepada yang lain dengan wajah 
yang lain pula. (H.R. al-Bukhārī) 

Buzzer politik yang sering kali mengambil peran sebagai penyampai informasi 
atau opini secara strategis dan terarah untuk menciptakan perpecahan atau membentuk 
persepsi sesuai kepentingan kelompok tertentu. Mereka memanfaatkan media sosial 
untuk mendekati berbagai kelompok dengan narasi yang berbeda, seolah-olah berpihak 
kepada semua, padahal sebenarnya sedang menjalankan misi tertentu yang bisa 
menimbulkan kerusakan sosial dan politik. Aktivitas semacam ini termasuk dalam 
perbuatan tercela dan dilarang dalam Islam, juga bertentangan dengan prinsip kejujuran, 
amanah, dan ukhuwah Islamiah. 

Selanjutnya, aktivitas buzzer politik juga erat kaitannya dengan praktik gibah, 
yakni menyampaikan aib atau keburukan seseorang yang tidak disukainya, meskipun hal 
itu benar adanya.52 Dalam Q.S. al-Ḥujurāt/49: 12, Allah Swt. berfirman: 

  ب َّعْضُكُمْ   يَ غْتَبْ   وَلَ   تَََسَّسُوْا   وَّلَ   اِّثٌْ   الظَّن ِّ   بَ عْضَ   اِّنَّ   ٓ  الظَّن ِّ   م ِّنَ   كَثِّيْْاً  اجْتَنِّبُ وْا  ا مَنُوا  الَّذِّيْنَ   ايَ ُّهَآ  ٰ  ي
يْهِّ  لَْْمَ  يََّْكُلَ  انَْ  اَحَدكُُمْ  اَيُِّبُّ  ٓ  بَ عْضًا تًا  اَخِّ  ٓ  فَكَرِّهْتُمُوْهُ  مَي ْ

Terjemahnya: 
Wahai orang-orang yang beriman, jauhilah banyak dari prasangka, sesungguhnya 
sebagian prasangka itu dosa. Dan janganlah mencari-cari kesalahan orang lain 
dan janganlah menggunjing satu sama lain. Adakah salah seorang di antara kamu 
yang suka memakan daging saudaranya yang sudah mati? Maka tentu kamu 
merasa jijik terhadapnya.53 
Ayat ini secara tegas mengharamkan gibah karena dampaknya sangat merusak 

kehormatan dan persaudaraan sesama Muslim. Dalam konteks buzzer politik, sering kali 
praktik ini terjadi saat mereka menyerang citra pribadi tokoh lawan politik, menyebarkan 
aib yang belum tentu relevan dengan kapasitas publik, atau bahkan memperbesar 
kesalahan masa lalu untuk menjatuhkan kehormatan di hadapan publik. Tindakan 
semacam ini tidak hanya melanggar prinsip larangan gibah dalam Islam, tetapi juga 
menciptakan politik yang tidak sehat. Ketika politik lebih banyak diwarnai oleh serangan 
terhadap sisi personal daripada gagasan dan program, maka masyarakat akan kehilangan 
fokus terhadap substansi. Akibatnya, ruang publik menjadi bising oleh kebencian dan 
prasangka, serta menggerus nilai ukhuwah Islamiah yang seharusnya menjadi dasar 
dalam membangun peradaban yang adil dan bermartabat. Dalam jangka panjang, hal ini 
dapat merusak kepercayaan masyarakat terhadap proses demokrasi dan memperdalam 
jurang perpecahan sosial. 

Kemudian, bentuk lain dari aktivitas buzzer yang melanggar syariat adalah 
penyebaran fitnah. Fitnah di sini bukan hanya berarti tuduhan tanpa dasar, tetapi juga 
mencakup pemberitaan palsu yang sengaja direkayasa untuk mencoreng reputasi 
seseorang. Dalam hal ini, Allah Swt. berfirman dalam Q.S. al-Aḥzāb/33: 58. 

 
52‘Alī bin Muḥammad al-Jurjānī, al-Ta‘rīfāt (Cet. I; Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1983), h. 163. 
53Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Quran dan Terjemahnya (Cet. I; Surabaya: Halim, 

2014), h. 517. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502 

 

239 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin  
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)  

ن تِّ بِّغَيِّْْ مَا اكْتَسَبُ وْا فَ قَدِّ  نِّيَْ وَالْمُؤْمِّ نًاوَالَّذِّيْنَ يُ ؤْذُوْنَ الْمُؤْمِّ  احْتَمَلُوْا بُِتَْانًً وَّاِّثْْاً مُّبِّي ْ
Terjemahnya: 

Orang-orang yang menyakiti mukminin dan mukminat, tanpa ada kesalahan yang 
mereka perbuat, sungguh, mereka telah menanggung kebohongan dan dosa 
yang nyata.54 
Ayat ini menegaskan bahwa menyakiti kehormatan seorang muslim melalui 

tuduhan palsu adalah dosa besar yang nyata. Penyebaran fitnah yang dilakukan buzzer 
untuk menjatuhkan lawan atau memenangkan pihak tertentu termasuk dalam tindakan 
yang sangat tercela. Lebih dari sekadar mencederai kehormatan pribadi, fitnah dalam 
politik dapat merusak tatanan sosial secara luas. Maka dari itu, dalam perspektif hukum 
Islam, fitnah politik adalah bentuk agresi informasi yang harus dihindari dan dilawan 
dengan edukasi, verifikasi (tabayun), dan penyampaian informasi yang jujur. 

Selanjutnya adalah bullying (perundungan), yang dalam dunia buzzer dilakukan 
dengan penghinaan, perendahan, atau serangan personal terhadap lawan politik di 
ruang publik. Islam sangat menentang segala bentuk tindakan menyakiti sesama, baik 
secara fisik maupun verbal. Rasulullah saw. bersabda dalam hadis riwayat al-Bukhārī: 

 55الْمُسْلِّمُ مَنْ سَلِّمَ الْمُسْلِّمُونَ مِّنْ لِّسَانِّهِّ وَيَدِّهِّ )رَوَاهُ البُخَارِّيْ( 

Artinya: 
Seorang muslim adalah yang membuat muslim lainnya selamat dari gangguan 
lisan dan tangannya. (H.R. Al-Bukhārī) 
Tindakan bullying yang dilakukan oleh buzzer politik yang bertujuan untuk 

menjatuhkan lawan politik sangat bertentangan dengan nilai-nilai moral dan juga 
melanggar prinsip-prinsip dasar ajaran Islam yang menjunjung tinggi kehormatan dan 
harga diri setiap muslim. Para ulama menegaskan bahwa menyakiti orang lain melalui 
kata-kata kasar, hinaan, atau ejekan termasuk dalam dosa besar. Dalam Fatḥ al-Bārī, Ibnu 
Ḥajar al-‘Asqalānī menjelaskan bahwa hadis tersebut menunjukkan bahwa 
kesempurnaan iman seorang Muslim tercermin dari kemampuannya menjaga lisan dan 
perbuatannya agar tidak menimbulkan mudarat bagi orang lain.56 Oleh karena itu, 
praktik bullying dalam aktivitas buzzer harus dikategorikan sebagai perbuatan tercela 
yang bertentangan dengan akhlak Islam dan tidak dapat dibenarkan dengan alasan 
apapun, termasuk dalam kepentingan politik. 

Adapun membuka aib (َكَشْفُ العَوْرة) orang lain juga merupakan perbuatan yang 

dilarang dalam Islam, sebagaimana Rasulullah saw. memperingatkan orang yang suka 
mencari-cari aib dan kesalahan orang lain, beliau bersabda: 

 
54Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Quran dan Terjemahnya (Cet. I; Surabaya: Halim, 

2014), h. 426. 
55Muḥammad bin Ismā‘īl al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Juz 1 (Cet. V; Damaskus: Dār Ibn Kaṡīr, 1414 

H/1993 M), h. 11. 
56Aḥmad bin ‘Alī bin Ḥajar al-‘Asqalānī, Fatḥ al-Bārī bi Syarḥ al-Bukhārī, Juz 1 (Cet. I; Mesir: al-

Maktabah al-Salafiyyah, 1380–1390 H), h. 53. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502 

 

240 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin  
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)  

م؛ فإنَّه مَن تتَ بَّع عَوْرةَ أخيه المسلِّمِّ تتَ بَّع اللهُ ع وهم، ول تتَّبِّعوا عَوْراتِِّ سلِّميَ، ول تُ عَيْ ِّ
ُ
ورتهَ لَ تُ ؤْذُوا الم

مِّْذِّيْ(  57)رواه التِِّ

Artinya: 
Janganlah kalian menyakiti kaum muslimin! Janganlah menjelekkan mereka! 
Jangan mencari-cari kekurangan mereka! Sebab, barang siapa mencari-cari 
kekurangan saudaranya yang muslim, niscaya Allah akan mencari-cari 
kekurangannya. (H.R. al-Tirmiżī) 
Buzzer seringkali menggali, mengekspos, dan menyebarkan aib atau kesalahan 

pribadi lawan politik, yang bahkan tidak relevan dengan kapasitas orang tersebut. 
Tujuannya semata-mata adalah untuk menjatuhkan reputasi di hadapan masyarakat dan 
meraih dukungan untuk kelompok atau kandidat yang dibelanya. Membuka aib 
seseorang tidak hanya mengundang permusuhan, tetapi juga bisa menghancurkan 
martabat individu dan menimbulkan fitnah sosial yang meluas. Dengan demikian, 
aktivitas buzzer yang berfokus pada pencemaran nama baik lewat pengungkapan aib 
merupakan bentuk penyimpangan yang harus dikritisi dalam bingkai nilai-nilai Islam. 

Selain itu, buzzer yang bekerja atas dasar bayaran atau loyalitas kepada kekuatan 
politik tertentu, dan bukan kepada kebenaran, telah melakukan bentuk khiyānah 
(pengkhianatan) terhadap umat. Allah Swt. berfirman dalam Q.S. al-Anfāl/8: 27. 

ن تِّكُمْ  آ  وَتََُوْنُ وْ  وَالرَّسُوْلَ  الِ  َ  تََُوْنوُا لَ  ا مَنُ وْا الَّذِّيْنَ  ايَ ُّهَآ  ي    تَ عْلَمُوْنَ  وَانَْ تُمْ  امَ 
Terjemahnya: 

Wahai orang-orang yang beriman! Janganlah kamu mengkhianati Allah dan Rasul 
(Muhammad) dan (juga) janganlah kamu mengkhianati amanat-amanat yang 
dipercayakan kepadamu, sedangkan kamu mengetahui.58 
Demikian pula aktivitas menyebarkan gosip atau rumor, yang tidak berdasar, 

sering menjadi alat bagi buzzer untuk mengarahkan opini publik secara manipulatif. 
Imam Ibnu Rajab al-Ḥanbalī juga menekankan bahwa ucapan yang tidak benar, jika 
menyebar, akan menjadi fitnah besar dalam masyarakat. Dalam Jāmi’ al-‘Ulūm wa al-
Ḥikam, beliau menjelaskan bahwa menyebarkan gosip hukumnya haram, karena dapat 
menimbulkan permusuhan dan kebencian.59 Hal ini sesuai dengan konsekuensi hukum 
dalam Fatwa MUI nomor 24 tahun 2017 bahwa aktivitas buzzer politik yang menjadi 
profesi untuk menyebarkan informasi yang mengandung hoaks, fitnah, dan sejenisnya 
adalah haram, bahkan orang yang menyuruh, mendukung, atau memanfaatkan jasa 
tersebut juga berdosa. 

Maka, jelaslah bahwa semua aktivitas tersebut—hoaks, gibah, fitnah, namīmah, 
bullying, membuka aib, khiyānah, dan gosip—tidak hanya melanggar prinsip etika Islam, 
tetapi juga menimbulkan dampak sosial yang besar, yakni memecah belah masyarakat 

 
57Abū ‘Īsā Muḥammad bin ‘Īsā al-Tirmiżī, Sunan al-Tirmiżī, Juz 3 (Cet. I; Beirut: Dār al-Garb al-

Islāmī, 1996 H), h. 554. (Hadīs Hasan Garīb oleh al-Tirmiżī) 
58Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Quran dan Terjemahnya (Cet. I; Surabaya: Halim, 

2014), h. 180. 
59Zain al-Dīn ‘Abd Raḥmān bin Aḥmad al-Bagdādī al-Dimasyqī, Jāmi‘ al-‘Ulūm wa al-Ḥikam, Juz 2 

(Cet. VII; Beirut: Muassasah al-Risālah, 1417 H/1997 M), h. 266. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502 

 

241 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin  
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)  

dan merusak kepercayaan publik. Maka, praktik buzzer politik seperti ini wajib dikritisi 
dan dihentikan, karena bertentangan dengan prinsip-prinsip ajaran Islam. 

Fikih siyāsah terdiri dari dua kata, fiqh dan siyāsah. Fiqh berasal dari kosa kata 

bahasa arab  فقَِّهَ –  يَ فْقَهُ – فَ قْهًا yang artinya mengetahui sesuatu dan memahaminya.60 

Siyāsah juga berasal dari bahasa arab ًيَاسَة  ,yang berarti memimpin سَاسَ – يَسُوْسُ – سِّ

mengurus dan mengembala, misalnya  
 
سِيَاسَة مْرَ 

َ
الأ  artinya, mengatur urusan untuk سَاسَ 

kebaikannya.61 Sedangkan secara terminologis didefenisikan oleh ‘Abdu al-Wahāb Khalāf 
adalah: 

يَ ت َ  لَ  مَِِّّا  الْمَضَار ِّ  وَدَفْعَ  الْمَصَالِّحِّ  تَقيق  يكفل  اَ  بِِّ يَّة  سْلََمِّ الإِّ وْلةَِّ  لِّلدَّ العَامَّةَ  الشئونِّ  ى تَدْبِّيُْْ  عَدَّ
اَ الكُل ِّيَّة   62حُدُوْدَ الشَرِّيْ عَة وأُصُوْلِِّ

Artinya: 
Pengelolaan keadaan umum pemerintahan Islam untuk terciptanya 
kemaslahatan dan terhindarnya kerusakan dengan tidak bertentangan dengan 
ketentuan syariat Islam dan prinsip-prinsip umum syariat. 
Pendapat ‘Abdu al-Wahāb Khalāf mengenai siyāsah syar’iyyah sangat relevan 

dengan pembahasan aktivitas buzzer politik dalam perspektif hukum Islam. Dalam 
konteks buzzer politik, konsep ini menjadi penting sebagai solusi dalam membingkai 
aktivitas komunikasi politik yang masif di media sosial. Strategi penggunaan buzzer hanya 
dapat dibenarkan jika dilakukan untuk tujuan maslahat, seperti menyampaikan 
informasi yang jujur, mengajak kepada kebaikan, atau menjaga stabilitas sosial. Namun, 
jika aktivitas buzzer politik justru digunakan untuk menyebarkan hoaks, fitnah, gībah, 
memecah belah masyarakat, atau manipulasi opini publik demi kepentingan kelompok 
tertentu, maka hal tersebut bertentangan dengan prinsip siyāsah syar’iyyah 
sebagaimana dijelaskan al-Khalāf. Sebab, tindakan tersebut tidak membawa 
kemaslahatan, melainkan dapat menimbulkan kerusakan dan ukhuwah Islāmiyah yang 
menjadi dasar dalam etika politik Islam. 

Imam al-Māwardī dalam kitab al-Ahkām al-Sulṭāniyah juga menegaskan bahwa 
tugas penguasa adalah: 

نْ يَا  يَاسَةُ الدُّ راَسَةُ الد ِّينِّ وَسِّ  63حِّ

Artinya: 
Menjaga agama dan mengatur urusan dunia dengannya. 
Perkataan Imam al-Māwardī ini merupakan inti dari konsep siyāsah syar’iyyah, 

yaitu bahwa kekuasaan dan pemerintahan dalam Islam harus berlandaskan pada nilai-

 
60Ibn Manẓūr Muḥammad bin Mukrim bin ‘Alī al-Anṣārī, Lisān al-‘Arab, Juz 13 (Cet. III; Beirut: Dār 

Ṣādir, 1414 H), h. 522. 
61Abdurraḥmān Tāj, al-Siyāsah al-Syar‘iyyah wa al-Fiqh al-Islāmī (Mesir: Maṭba‘ah Dār al-Ta’līf, 

1415 H), h. 7. 
62‘Abd al-Wahāb Khalāf, al-Siyāsah al-Syar‘iyyah au Niẓām al-Daulah al-Islāmiyyah (Kairo: 

Maṭba‘ah al-Salafiyyah, 1350 H), h. 14. 
63Abū al-Ḥasan ‘Alī bin Muḥammad al-Māwardī, al-Aḥkām al-Sulṭāniyyah (Kairo: Dār al-Ḥadīṡ, 

1431 H), h. 15. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502 

 

242 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin  
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)  

nilai agama demi mewujudkan keteraturan dan kemaslahatan dunia. Aktivitas buzzer 
yang menyebarkan hoaks, fitnah, ujaran kebencian, atau manipulasi opini publik jelas 

mencederai prinsip الد ِّيْن راَسَةُ   Agama Islam mengajarkan .(penjagaan agama) حِّ

kejujuran, keadilan, serta larangan menyebarkan informasi yang tidak benar atau yang 
dapat merusak keharmonisan sosial. Maka, aktivitas buzzer semacam ini bertentangan 

dengan perintah untuk نْ يَا يَاسَةُ الدُّ  karena ia ,(mengatur urusan dunia dengan agama) سِّ

tidak menggunakan prinsip agama sebagai landasan etika politik. 
Yūsuf al-Qarḍāwī dalam kitabnya al-Siyāsah al-Syar’iyyah menjelaskan bahwa 

siyāsah syar’iyyah adalah apa yang dipandang oleh seorang pemimpin atau yang ia 
keluarkan berupa hukum dan keputusan sebagai pencegahan terhadap kerusakan yang 
sedang terjadi, perlindungan dari kerusakan yang dikhawatirkan akan terjadi, atau 
sebagai penanganan terhadap kondisi tertentu.64 Definisi ini menegaskan bahwa 
tindakan dan kebijakan politik yang diambil dalam Islam harus bersifat proaktif dalam 
menghadapi potensi kerusakan sosial. Aktivitas buzzer yang dapat menimbulkan 
kegaduhan publik, yang mengancam keharmonisan masyarakat, maka jelas 
bertentangan dengan tujuan utama siyāsah syar’iyyah. Sebaliknya, jika buzzer 
dimanfaatkan untuk menyampaikan informasi yang benar, menjaga stabilitas, dan 
memperkuat ukhuwah, maka hal itu dapat dinilai sesuai dengan prinsip-prinsip syariat. 

Lebih jauh lagi, kepemimpinan yang dibangun dari hasil kecurangan atau 
menghalalkan segala cara, seperti penggunaan buzzer politik untuk menyebarkan fitnah, 
hoaks, serta adu domba, pada akhirnya akan menciptakan sistem pemerintahan yang 
rapuh secara moral dan sosial. Pemimpin yang lahir dari proses ini cenderung sulit 
menjaga objektivitas dalam mengambil kebijakan, karena kekuasaannya harus dibayar 
kepada kelompok-kelompok yang membantunya meraih jabatan. Akibatnya, 
pemerintahannya penuh dengan kepentingan pribadi dan kelompok, bukan kepentingan 
rakyat secara keseluruhan. 

Seorang pemimpin yang meraih kekuasaan dengan cara-cara yang tidak benar 
akan diliputi rasa khawatir kehilangan kekuasaan, sehingga berbagai keputusan sering 
diambil bukan untuk maslahat umat, tetapi untuk mempertahankan posisinya dan 
mengamankan jaringan politiknya. Kondisi ini tentu bertentangan dengan tujuan utama 
kepemimpinan dalam Islam, yaitu menghadirkan keadilan, kesejahteraan, dan persatuan 
umat. Rasulullah saw. telah memperingatkan dalam sabdanya: 

الْْنََّةَ  عَلَيْهِّ   ُ الَِّ حَرَّمَ  إِّلَّ  لَِمُْ،  غَاشٌّ  وَهُوَ  فَ يَمُوتُ  الْمُسْلِّمِّيَ،  مِّنَ  رَعِّيَّةً  يلَِّي  وَال   مِّنْ  )رَوَاهُ مَا   
 65البُخَارِّيْ( 

Artinya: 

 
64Yūsuf al-Qarḍāwī, al-Siyāsah al-Syar‘iyyah (Cet. I; Mesir: Maktabah Wahbah, 1419 H/1989 M), 

h. 15. 
65Muḥammad bin Ismā‘īl al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Juz 6 (Cet. V; Damaskus: Dār Ibn Kaṡīr, 1414 

H/1993 M), h. 2614. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502 

 

243 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin  
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)  

Tidaklah seorang hamba yang Allah jadikan pemimpin atas kaum muslimin, lalu 
ia mati dalam keadaan menipu rakyatnya, melainkan Allah haramkan baginya 
surga. (H.R. al-Bukhārī) 
Hadis ini menjadi peringatan keras bahwa kepemimpinan adalah amanah besar 

yang wajib dijalankan dengan jujur dan adil. Dalam siyāsah syar’iyyah, pemimpin harus 
menjaga agama dan mengatur urusan dunia dengan nilai-nilai Islam. Jika kepemimpinan 
diraih atau dijalankan dengan menghalalkan segala cara untuk meraih kekuasaan, 
menyebar kebohongan, hoaks, fitnah, atau menggunakan propaganda yang merusak, 
maka hal tersebut telah menyimpang dari prinsip siyāsah syar’iyyah yang menjadi sebab 
kemurkaan Allah dan menghilangkan peluang masuk surga. 

Sebaliknya, siyāsah syar’iyyah hadir sebagai solusi komprehensif agar 
pemerintahan berjalan di atas rel syariat dengan tujuan utama menciptakan 
kemaslahatan umat dan mencegah segala bentuk kerusakan. Dalam kerangka ini, 
kekuasaan dipandang sebagai amanah besar, bukan sekadar alat meraih keuntungan 
atau mempertahankan kedudukan. Oleh sebab itu, setiap langkah politik, termasuk 
komunikasi politik dan penggunaan media, wajib menjunjung prinsip keadilan, 
kejujuran, dan tanggung jawab moral. Seperti ditegaskan dalam kaidah fikih: 

دِّ أَوْلََ مِّنْ جَلْبِّ الْمَصَالِّحِّ   66دَرْءُ الْمَفَاسِّ

Artinya: 
Menghindarkan mafsadah (kerusakan) didahulukan atas mendatangkan 
maslahat. 
Maka siyāsah syar’iyyah mengarahkan pemimpin agar dalam setiap kebijakan 

dan strateginya lebih fokus mencegah terjadinya kerusakan sosial, termasuk akibat dari 
praktik kecurangan politik. Dengan mengembalikan prinsip kepemimpinan kepada nilai 
agama, siyāsah syar’iyyah menjadi benteng agar penguasa tidak terjebak pada godaan 
kekuasaan yang menyesatkan dan tetap memprioritaskan kesejahteraan rakyat di atas 
kepentingan kelompok. 

Dalam konteks siyāsah syar’iyyah, kondisi semacam ini jelas menyalahi prinsip 
keadilan dan maslahah yang menjadi fondasi utama kepemimpinan dalam Islam. Dalam 
Q.S. al-Naḥl/16: 90, Allah Swt. berfirman: 

حْسَانِّ  لْعَدْلِّ وَالِّْ َ يََْمُرُ بِِّ  اِّنَّ الِ  
Terjemahnya: 

Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) berlaku adil dan berbuat kebajikan.67 
Ayat ini menjadi landasan bahwa setiap bentuk kebijakan politik harus 

menjunjung tinggi keadilan dan kebaikan, termasuk dalam strategi komunikasi politik. 
Dalam konteks dakwah digital dan politik Islam kontemporer, para aktivis dan pemimpin 
umat harus mencontoh sikap Rasulullah saw. dalam menyampaikan pesan dengan adil 
dan hikmah, sebagaimana diperintahkan dalam Q.S. al-Naḥl/16: 125. 

 
66Muslim bin Muḥammad bin Mājid al-Dūsarī, al-Mumti‘ fī al-Qawā‘id al-Fiqhiyyah (Cet. I; Riyadh: 

Dār Zidnī, 1428 H/2007 M), h. 253. 
67Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Quran dan Terjemahnya (Cet. I; Surabaya: Halim, 

2014), h. 277. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502 

 

244 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin  
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)  

ْ هِّيَ اَحْسَنُ  لَّتِِّ لِّْكْمَةِّ وَالْمَوْعِّظةَِّ الَْْسَنَةِّ وَجَادِّلِْمُْ بِِّ  ٓ  ادُعُْ اِّلَ  سَبِّيْلِّ ربَ ِّكَ بِِّ
Terjemahnya: 

Serulah (manusia) ke jalan Tuhanmu dengan hikmah dan pengajaran yang baik 
serta debatlah mereka dengan cara yang lebih baik.68 
Dalam tafsirnya, Imam al-Sa’dī menjelaskan bahwa ajakan kepada kebaikan, 

termasuk dalam konteks dakwah dan komunikasi sosial, harus dilakukan dengan 
kebijaksanaan, nasihat yang baik, dan berdebat dengan cara yang paling baik. Tujuan 
utama dalam komunikasi publik menurut Islam, sebagaimana dijelaskan dalam tafsir ini, 
adalah untuk menebarkan hidayah dan memperbaiki masyarakat, bukan untuk 
menciptakan kemenangan debat, menyudutkan lawan, apalagi menyulut permusuhan.69 
Berdasarkan hal tersebut, dapat dipahami bahwa aktivitas di media sosial, termasuk 
dalam ranah politik, harus menjunjung nilai hikmah, kejujuran, dan tanggung jawab 
moral, demi menjaga stabilitas umat. 

Urgensi penerapan konsep siyāsah syar’iyyah menjadi sangat penting di tengah 
maraknya penggunaan buzzer politik yang sering menyebarkan informasi menyesatkan 
demi kepentingan kelompok tertentu. Di era media sosial yang serba cepat ini, 
masyarakat mudah terpengaruh oleh opini yang belum tentu benar, sehingga 
menimbulkan perpecahan dan ketegangan. Dalam situasi seperti ini, siyāsah syar’iyyah 
berperan sebagai pedoman penting yang menuntun pemimpin agar bersikap jujur, adil, 
dan bertanggung jawab dalam setiap kebijakan. Konsep ini menekankan bahwa tujuan 
politik dalam Islam bukan sekadar meraih kekuasaan, tetapi menciptakan kemaslahatan 
dan mencegah kerusakan. Oleh karena itu, pemimpin yang mengedepankan prinsip 
siyāsah syar’iyyah tidak akan menggunakan cara-cara yang menyesatkan atau merusak, 
seperti menyewa buzzer untuk menjatuhkan lawan. Sebaliknya, ia akan fokus menjaga 
persatuan umat, menyebarkan kebenaran, dan menjunjung tinggi nilai-nilai keadilan 
dalam kepemimpinannya. 

Dengan demikian, siyāsah syar’iyyah bukan hanya menjadi prinsip normatif, 
tetapi juga menjadi panduan dalam memfilter aktivitas politik digital. Ia tidak memberi 
ruang kepada praktik propaganda dan adu domba, melainkan membimbing setiap 
tindakan politik agar tetap dalam jalur maslahat dan menjauh dari kerusakan 
(mafsadah). Aktivitas buzzer politik yang berorientasi pada propaganda, memecah belah 
masyarakat, serta menghalalkan segala macam cara demi memenangkan kelompok 
tertentu, tidak sejalan dengan nilai-nilai siyāsah syar’iyyah. Oleh karena itu, siyāsah 
syar’iyyah harusnya menjadi solusi agar kepemimpinan dibangun dan dijalankan di atas 
kejujuran, amanah, dan prinsip maslahat, bukan dengan menghalalkan segala cara demi 
kepentingan kelompok tertentu. 
 

KESIMPULAN 
Berdasarkan pembahasan yang telah peneliti uraikan di atas, maka dapat ditarik 

kesimpulan tentang perspektif hukum Islam terhadap buzzer politik (studi analisis Fatwa 
 

68Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Quran dan Terjemahnya (Cet. I; Surabaya: Halim, 
2014), h. 281. 

69‘Abdurraḥmān al-Sa‘dī, Taisīr al-Karīm al-Raḥmān fī Tafsīr Kalām al-Mannān (Cet. I; Muassasah 
al-Risālah, 1420 H/2000 M), h. 452. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502 

 

245 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin  
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)  

MUI nomor 24 Tahun 2017), bahwa Fatwa MUI nomor 24 tahun 2017 tentang Hukum 
dan Pedoman Bermuamalah melalui Media Sosial memberikan landasan syariat dan etis 
bagi umat Islam dalam menggunakan media sosial. Fatwa ini menekankan prinsip 
tabayun (memastikan kebenaran), kejujuran, dan larangan terhadap hoaks, gibah, 
fitnah, namīmah, gosip, bullying, dan membuka aib. Aktivitas buzzer politik yang 
menyebarkan disinformasi, menyerang karakter pribadi, atau memperkeruh ruang 
publik jelas bertentangan dengan prinsip-prinsip tersebut. Fatwa ini tidak hanya menjadi 
rujukan hukum, tetapi juga pedoman moral yang relevan dalam menghadapi tantangan 
komunikasi digital, khususnya di ranah politik. 

Dalam perspektif hukum Islam dan siyāsah syar’iyyah, aktivitas politik dalam 
Islam harus bertujuan menciptakan kemaslahatan dan mencegah kerusakan sosial 
(mafsadah). Buzzer politik yang berperan dalam memecah belah masyarakat, menebar 
kebencian, atau menyebarkan informasi yang menyesatkan tidak dapat dibenarkan 
secara moral maupun hukum Islam. Sebaliknya, jika digunakan untuk mendukung 
keadilan, menyampaikan kebenaran, dan menjaga persatuan, aktivitas tersebut dapat 
diarahkan kepada kemaslahatan publik. Oleh karena itu, siyāsah syar’iyyah menjadi 
solusi agar kepemimpinan dibangun dan dijalankan di atas kejujuran, amanah, dan 
prinsip maslahat, bukan dengan menghalalkan segala cara demi kepentingan kelompok 
tertentu. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Al-Qurān al-Karīm 
 
Buku 
 
Al-Anṣārī, Ibn Manẓūr Muḥammad bin Mukrim bin ‘Alī, Lisān al-‘Arab, Cet. III; Beirut: Dār 

Ṣādir, 1414 H. 
Al-‘Asqalānī, Aḥmad bin ‘Alī bin Ḥajar, Fatḥ al-Bārī bi Syarḥ al-Bukhārī, Cet. I; Mesir: al-

Maktabah al-Salafiyyah, 1380–1390 H. 
Badan Pengembangan dan Pembinaan Bahasa, Kamus Besar Bahasa Indonesia, Cet. VI; 

Jakarta: PT Gramedia Pustaka Utama, 2016. 
Al-Bājī, Abū al-Walīd Sulaimān bin Khalaf, al-Isyārāh fī Uṣūl al-Fiqh, Cet. I; Beirut: Dār al-

Kutub al-‘Ilmiyyah, 1424 H/2003 M. 
Al-Bukhārī, Muḥammad bin Ismā‘īl, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Cet. V; Damaskus: Dār Ibn Kaṡīr, 

1414 H/1993 M. 
Al-Būrnū, Muḥammad Ṣidqi bin Ahmad, al-Wajīz fī Qawā’id al-Fiqhiyyah al-Kulliyyah, 

(Cet. IV; Beirut: Muassasah al-Risālah al-‘Alamiyyah, 1416 H/ 1996 M. 
Al-Dāraquṭnī, Abū al-Ḥasan bin ‘Umar al-Bagdādī, Sunan al-Dāruquṭnī, Cet. I; Beirut: 

Muassasah al-Risālah, 1424 H/ 2004 M. 
Al-Dimasyqī, Zain al-Dīn ‘Abdurraḥmān bin Aḥmad al-Bagdādī, Jāmi‘ al-‘Ulūm wa al-

Ḥikam, Cet. VII; Beirut: Muassasah al-Risālah, 1417 H/1997 M. 
Al-Dūsarī, Muslim bin Muḥammad bin Mājid, al-Mumti‘ fī al-Qawā‘id al-Fiqhiyyah, Cet. 

I; Riyadh: Dār Zidnī, 1428 H/2007 M. 
Echols, John M. dan Hassan Shadily, Kamus Inggris-Indonesia, Cet. XXVIII; Jakarta: PT 

Gramedia Pustaka Utama, 2006. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502 

 

246 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin  
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)  

Al-Jurjānī, ‘Alī bin Muḥammad, al-Ta‘rīfāt, Cet. I; Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1983. 
Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Quran dan Terjemahnya, Cet.I; Surabaya: 

Halim, 2014. 
Khalāf, ‘Abd al-Wahāb, al-Siyāsah al-Syar‘iyyah au Niẓām al-Daulah al-Islāmiyyah, Kairo: 

Maṭba‘ah al-Salafiyyah, 1350 H. 
Komisi Majelis Ulama Indonesia (MUI), Fatwa Majelis Ulama Indonesia No. 24 Tahun 

2017 Tentang Hukum Dan Pedoman Bermuamalah Melalui Media Sosial, Jakarta: 
2017. 

Al-Maqdisī, Aḥmad bin ‘Abd al-Raḥmān bin Qudāmah, Mukhtaṣar Minhāj al-Qāṣidīn, 
Damaskus: Maktabah Dār al-Bayān, 1398 H/1978 M. 

Al-Māwardī, Abū al-Ḥasan ‘Alī bin Muḥammad, Adāb al-Dunyā wa al-Dīn, t.t.p.: Dār 
Maktabah al-Ḥayāh, 1986 H. 

Al-Māwardī, Abū al-Ḥasan ‘Alī bin Muḥammad, al-Aḥkām al-Sulṭāniyyah, Kairo: Dār al-
Ḥadīṡ, 1431 H. 

Moleong, Lexy J, Metodologi Penelitian Kualitatif, Bandung: PT. Remaja Rosdakarya, 
2016. 

Morissan, Teori Komunikasi Individu Hingga Massa, Jakarta: Kencana, 2013. 
Al-Naisābūrī Muṣlim bin al-Ḥajjāj bin Muṣlim al-Qusyairī, Ṣaḥīḥ Muslim, Turki: Dār al-

Ṭibā‘ah al-‘Āmirah, 1334 H. 
Al-Nawawī, Muḥyī al-Dīn Yaḥyā bin Syaraf, al-Minhāj Syarḥ Ṣaḥīḥ Muslim bin al-Ḥajjāj, 

Cet. II; Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāṡ al-‘Arabī, 1392 H. 
Al-Qarḍāwī, Yūsuf, al-Siyāsah al-Syar‘iyyah, Cet. I; Mesir: Maktabah Wahbah, 1419 

H/1989 M. 
al-Qazwīnī, Ibn Mājah Abū ‘Abdullāh Muḥammad bin Yazīd, Sunan Ibn Mājah, Juz 2, 

t.t.p.: Dār Ihyā al-Kutub al-‘Arabiyyah, t.th. 
Al-Qurṭubī, Muḥammad bin Aḥmad al-Anṣārī, al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān, Cet. II; Kairo: 

Dār al-Kutub al-Miṣriyyah, 1384 H/1964 M. 
Al-Sa‘dī, ‘Abd al-Raḥmān, Taisīr al-Karīmi al-Raḥmān fī Tafsīr Kalāmi al-Mannān, Cet. I; 

Muassasatu al-Risālah, 1420 H/2000 M. 
Sujarweni, Wiratna, Metode Penelitian, Yogyakarta: Pustaka Baru Press, 2015. 
Al-Suyūṭī, Jalāl al-Dīn ‘Abd al-Raḥmān, al-Asybāh wa al-Naẓāir fī Qawā‘id wa Furū‘ Fiqh 

al-Syāfi‘iyyah, Cet. I; Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1403 H/1983 M. 
Al-Ṭabarī, Muḥammad bin Jarīr, Tafsīr al-Ṭabarī Jami‘ al-Bayān, Cet. I; Kairo: Dār Hijr, 

1422 H/2001 M. 
Tāj, ‘Abd al-Raḥmān, al-Siyāsah al-Syar‘iyyah wa al-Fiqh al-Islāmī, Mesir: Maṭba‘ah Dār 

al-Ta’līf, 1415 H. 
Al-Tirmiżī, Abū ‘Īsā Muḥammad bin ‘Īsā, Sunan al-Tirmiżī, Cet. I; Beirut: Dār al-Garb al-

Islāmī, 1996 H. 
Zaidān, ‘Abd al-Karīm, Uṣūl al-Da‘wah, Cet. IX; t.t.p.: Muassasah al-Risālah, 1421 H/2001 

M. 
Al-Zuḥailī, Muḥammad Muṣṭafā, al-Wajīz fī Uṣūl al-Fiqh al-Islāmī, Cet. II; Damaskus: Dār 

al-Khaīr, 1427 H/2006 M. 
 
Jurnal: 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502 

 

247 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin  
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)  

Felicia, dan Riris Loisa, ”Peran Buzzer Politik dalam Aktivitas Kampanye di Media Sosial 
Twitter”, Koneksi 2, no. 2, (Desember 2018): h. 352-359. 

Husein, Muhamad dan Syahrial Syarbaini, “Propaganda Buzzer Politik Pada Pemilihan 
Presiden 2024”, Jurnal Peurawi: Media Kajian Komunikasi Islam 7, No. 2 (2024). h. 
37-60. 

Juditha, Christiany, “Buzzer di Media Sosial Pada Pilkada dan Pemilu Indonesia”, 
Prosiding Seminar Nasional Komunikasi dan Informatika 3, (2019). h. 199-212. 

Kurniawan, Riko, dkk., “Buzzer Media Sosial dan Pembentukan Perspektif Pemilih 
Millenial dalam Pemilu 2019”, Jurnal Politik Walisongo (JPW) 3, no. 1, (2021): h. 54-
72. 

Kurniawati, Rizki, “Buzzer Sebagai Alat Politik Ditinjau Dari Perspektif Penegakan Hukum 
Di Indonesia”, Justicia Sains: Jurnal Ilmu Hukum 08, no. 02, (November 2023): h. 
260-275. 

Maura, Nisrina dan Zahra Nur Huwaida, “Dampak Buzzer Politik dalam Demokrasi 
Digital”, Program Studi Manajemen, Fakultas Pendidikan Ekonomi dan Bisnis, 
Universitas Pendidikan Indonesia, (April 2025): h. 1-8. 

Mustika, Rieka, “Pergeseran Peran Buzzer ke Dunia Politik di Media Sosial”, Jurnal 
Diakom 2, no. 2, (2019): h. 151-158. 

Robbani, Shofa dan Ahmad Fauzi, “Komersialisasi Jasa Buzzer Twitter Menurut Undang-
Undang ITE dan Hukum Islam” At-Tuhfah: Jurnal Studi Keislaman 11, no.1, (2022). 
h. 27-48. 

 
Skripsi: 
 
Amin, Hedy Dianisa, “Buzzer Politik Terhadap Sistem Demokrasi Di Indonesia Persfektif 

Hukum Islam”, Skripsi, Lampung: UIN Raden Intan, 2022. 
Hidayat, Fajri, “Buzzer Penyebar Hoaks Dan Fitnah Melalui Media Sosial Dalam 

Perspektif Hukum Islam Dan Hukum Positif (Analisis Hoaks Pada Pemilu Serentak 
2019 Di Media Sosial)”, Skripsi, Jakarta: Fakultas Syari’ah dan Hukum UIN Syarif 
Hidayatullah, 1442 H/ 2021 M. 

Ulul’ilmi, Ibnu Hibban, “Pandangan Etika Bisnis Islam Terhadap Pelaku Endorsement 
(Studi Kasus Praktek Endorsement Produk Perawatan Tubuh dan Kecantikan di 
Instagram)”, Skripsi, Purwokerto: UIN Prof. K.H. Saifuddin Zuhri, 2022. 

 
Situs dan Sumber Online: 
 
Kumparan News, “Suburnya Buzzer dan Berkembangnya Bisnis Penggiringan Opini”, 

Situs Resmi Kumparan. https://kumparan.com/kumparannews/suburnya-buzzer-
dan-berkembangnya-bisnis-penggiringan-opini-1536203838240146622 

 


