=
AL-FIKRAH AL-FIKRAH: vol. 3 1(2026)

JURNAL .
KAJIAN ISLAM Jurnal Kajian Islam

https://journal.stiba.ac.id/index.php/fikrah/index

doi:
10.36701/fikrah.v3i1.2502

Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi

Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)
The Perspective of Islamic Law on Political Buzzers (Analysis Study of
MUI Fatwa No. 24 of 2017)

Fauzan Abdillah Syihab

Institut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia
Email: fauzanabdillahsyihab@gmail.com

Muhammad Taufan Djafri
Institut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia
Email: muhtaufandjafri@stiba.ac.id

Saharuddin

Institut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia
Email: saharuddin@stiba.ac.id

Article Info Abstract
Received  :20102025 The phenomenon of information technology development has had a
Revised  :25102025 major impact on the dynamics of political communication in the

Accepted :28 102025

digital era, including the emergence of political buzzers who play a
Published :3001 2026 g g g f p pay

role in shaping public opinion. This study aims to analyze the activities
of political buzzers from the perspective of Islamic law by referring to
the Fatwa of the Indonesian Council of Ulama (MUI) Number 24 of
2017 concerning the Law and Guidelines for Social Media Interaction.
The phenomenon of political buzzers is often misused to spread
Kata kunci:  hukum islam, buzzer hoaxes, slander, backbiting (gibah), talebearing (namimah), and hate

politik, fatwa mui speech for the interests of certain groups, ultimately leading to social
damage and division among the people. This research uses a
qualitative-descriptive method with juridical, social, and political
approaches based on library research. The findings show that political
buzzer activities that justify any means are contrary to Islamic law
Copyright: 2026, Fauzan Abdillah | values and siyasah syar’iyyah, which emphasize honesty, justice, and

Keywords: islamic law, political
buzzers, mui fatwa

Syihab, Muhammad responsibility in upholding religion and managing worldly affairs
Taufan Djafri, based on the principle of public benefit (maslahat). Siyasah syar’iyyah
Saharuddin (authors) | emerges as a solution so that leadership is not born of fraud but is

built upon trust and sharia principles to achieve public good and
prevent harm. The implementation of this research is expected to
serve as a moral reference in formulating political communication
policies and social media literacy programs based on Islamic values to
safeguard unity and the welfare of the community.

Abstrak

Fenomena perkembangan teknologi informasi telah membawa
dampak besar terhadap dinamika komunikasi politik di era digital,
termasuk munculnya buzzer politik yang memainkan peran dalam
pembentukan opini publik. Penelitian ini bertujuan untuk
menganalisis aktivitas buzzer politik dalam perspektif hukum Islam
dengan merujuk pada Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) nomor

222 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin (authors)
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-FIKRAH Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247

JURNAL

KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502

24 tahun 2017 tentang Hukum dan Pedoman Bermuamalah melalui
Media Sosial. Fenomena buzzer politik sering disalahgunakan untuk
menyebarkan hoaks, fitnah, gibah, namimah, hingga ujaran
kebencian demi kepentingan kelompok tertentu, yang akhirnya
menimbulkan kerusakan sosial dan perpecahan umat. Penelitian ini
menggunakan metode kualitatif-deskriptif dengan pendekatan
yuridis, sosial, dan politik berbasis studi kepustakaan. Hasil kajian
menunjukkan bahwa aktivitas buzzer politik yang menghalalkan
segala cara bertentangan dengan nilai syariat Islam dan siyasah
syar'iyyah, yang menekankan kejujuran, keadilan, dan tanggung
jawab untuk menjaga agama serta mengatur urusan dunia dengan
prinsip maslahat. Siyasah syar'iyyah hadir sebagai solusi agar
kepemimpinan tidak lahir dari kecurangan, tetapi dibangun di atas
amanah dan prinsip syariat demi terwujudnya kemaslahatan dan
terhindarnya kerusakan. Implementasi hasil penelitian ini diharapkan
dapat menjadi rujukan moral dalam menyusun kebijakan komunikasi
politik serta literasi media sosial yang berbasis nilai Islam untuk
menjaga persatuan dan kesejahteraan umat.

@ @O  This work is licensed under a Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International (CC BY-NC-SA 4.0)

How to cite:  Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin. “Perspektif Hukum Islam terhadap
Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUl No. 24 Tahun 2017)”, AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam, Vol. 3, No.
(1) (2026): 222-247. https://doi.org/10.36701/fikrah.v3i1.2502

PENDAHULUAN
Komunikasi merupakan salah satu aspek fundamental dalam kehidupan
manusia.l Dalam pandangan Islam, komunikasi tidak hanya dipandang sebagai alat
untuk bertukar informasi, tetapi juga sebagai sarana untuk menyampaikan kebenaran
dan menjaga keharmonisan sosial. Hal ini telah Allah Swt. firmankan dalam Q.S. Ali
‘Imran/3: 104.

2 L seg mgs Ao, A2
R Bagdsg syaddy oy A ) okl i 1 1K

Terjemahnya:
Dan hendaklah diantara kalian ada segolongan orang yang menyeru kepada
kebajikan, menyuruh (berbuat) yang makruf, dan mencegah dari yang mungkar.?
Namun, seiring dengan berkembangnya zaman dan teknologi, internet dan
perangkat seluler telah mengubah cara manusia dalam berkomunikasi. Media sosial,
yang awalnya hanya menjadi sarana komunikasi, kini berkembang menjadi ruang
strategis untuk seseorang menampakkan diri dan mendapatkan pengakuan dari
masyarakat luas, termasuk bagi mereka yang berkeinginan untuk memiliki kedudukan di
kursi pemerintahan. Di mana interaksi sosial di ruang publik memiliki pengaruh kuat
dalam membentuk persepsi dan perspektif politik di kalangan pengguna media sosial.?
Namun demikian, penggunaan media sosial sebagai alat politik juga menghadirkan
dampak negatif, seperti penyebaran berita palsu (hoaks), ujaran kebencian, dan fitnah

Morissan, Teori Komunikasi Individu Hingga Massa (Jakarta: Kencana, 2013), h. 3.

ZKementerian Agama Republik Indonesia, Al-Quran dan Terjemahnya (Cet. |; Surabaya: Halim,
2014), h. 63.

3Riko Kurniawan, dkk., “Buzzer Media Sosial dan Pembentukan Perspektif Pemilih Millenial dalam
Pemilu 2019”, Jurnal Politik Walisongo (JPW) 3, no. 1, (2021): h. 56.

223 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-:J:!::A H Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247
KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502

yang dapat merusak tatanan sosial. Salah satu aktor utama dalam dinamika ini dikenal
dengan buzzer.

Buzzer adalah sekelompok orang vyang memiliki “pekerjaan” untuk
menyebarluaskan atau memperkuat sebuah opini atau gagasan, khususnya di media
sosial atau platform digital lainnya.* Buzzer berasal dari bahasa Inggris yang berarti bel,
lonceng, atau dengungan.® Secara harfiah buzzer politik diartikan sebagai sebuah
aktivitas pemasaran politik yang berisi informasi pada saluran komunikasi digital untuk
mempengaruhi opini publik dalam proses politik dan menjadikan perbincangan luas
(viral) yang bisa membentuk persepsi masyarakat terhadap isu-isu tertentu.b Buzzer
politik ini sering kali dihubungkan dengan manipulasi informasi, penyebaran berita palsu
(hoaks), dan kampanye hitam yang bertujuan untuk mempengaruhi opini publik dan
kepentingan politik tertentu.’

Berdasarkan penelitian yang dilakukan oleh CIPG pada 2017, istilah buzzer
pertama kali diperkenalkan pada tahun 2009, awalnya digunakan untuk mendukung
kegiatan promosi suatu perusahaan. Pada masa tersebut, konsep buzzer masih berada
dalam konotasi positif sebagai figur yang membantu perusahaan dalam strategi
pemasaran. Hingga akhirnya pada 2012 buzzer mulai digunakan untuk kepentingan
politik yaitu pencitraan. Buzzer politik digunakan secara luas untuk kepentingan politik
pada Pemilihan Presiden (Pilpres) 2014 dan pada Pemilihan Gubernur (Pilgub) DKI
Jakarta 2017.8 Kemudian digunakan kembali pada Pemilihan Presiden (Pilpres) 2019 dan
2024. Buzzer politik merupakan salah satu kunci kesuksesan daripada calon kepala
daerah atau kepala negara agar kelak dapat terpilih. Tidak hanya berfungsi untuk
marketing, buzzer politik juga memiliki fungsi untuk menjatuhkan dan membuat lawan
politik terlihat buruk di depan publik. Dengan fungsi seperti ini buzzer menjadi roda
penggerak utama dalam marketing dan juga kampanye hitam (black campaign).®

Buzzer di Indonesia, sering dimanfaatkan oleh elite politik untuk membentuk
opini publik, membangun dukungan masyarakat, serta mengangkat isu-isu tertentu guna
mendukung pasangan calon atau kandidat yang menggunakan jasa mereka. Akun-akun
buzzer umumnya menggunakan identitas palsu (anonymous), tujuannya adalah untuk
menyebarkan konten yang mengandung misinformasi dan disinformasi. Ketika konten
tersebut dibagikan secara berulang di tengah masyarakat yang minim literasi digital, hal
ini dapat menciptakan polarisasi yang menyimpang dan berpotensi berkembang menjadi

4Rizki Kurniawati, “Buzzer Sebagai Alat Politik Ditinjau Dari Perspektif Penegakan Hukum Di
Indonesia”, Justicia Sains: Jurnal llmu Hukum 08, no. 02, (November 2023): h. 264.

3John M. Echols dan Hassan Shadily, Kamus Inggris-Indonesia, (Cet. XXVIII; Jakarta: PT Gramedia
Pustaka Utama, 2006), h. 91.

®Hedy Dianisa Amin, “Buzzer Politik Terhadap Sistem Demokrasi Di Indonesia Persfektif Hukum
Islam”, Skripsi (Lampung: UIN Raden Intan, 2022) h. 1.

’Felicia dan Riris Loisa, ”Peran Buzzer Politik dalam Aktivitas Kampanye di Media Sosial Twitter”,
Koneksi 2, no. 2, (Desember 2018): h. 353.

8Rieka Mustika, “Pergeseran Peran Buzzer ke Dunia Politik di Media Sosial”, Jurnal Diakom 2, no.
2,(2019): h. 154.

SChristiany Juditha, “Buzzer di Media Sosial Pada Pilkada dan Pemilu Indonesia”, Prosiding
Seminar Nasional Komunikasi dan Informatika 3, (2019): h. 200.

224 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-FIKRAH Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247

JURNAL

KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502

ujaran kebencian, hoaks, atau bahkan strategi politik untuk menjatuhkan elektabilitas
lawan politik.*?

Seorang pengamat politik Universitas Negeri Solo (UNS) Agus Riewanto
berpendapat bahwa dengan penggunaan media sosial kampanye dapat dilakukan lebih
efektif dibandingkan dengan kampanye menggunakan baliho di pinggir jalan. Hal ini
karena pengguna media sosial cenderung lebih percaya pada pendapat teman atau
kenalan mereka di dunia maya daripada iklan visual di dunia maya. Dalam praktiknya,
kampanye di media sosial bisa berisi kampanye positif (positive campaign) yang
menyampaikan visi dan misi, kampanye negatif (negative campaign) berupa kritik
berbasis data, atau bahkan kampanye hitam (black campaign) yang berisi fitnah. Peran
media sosial serta munculnya relawan digital memberikan nuansa baru, karena
digerakkan secara bebas oleh masyarakat. Semua ini bisa sangat memengaruhi
keberhasilan atau kegagalan seorang tokoh politik dalam meraih jabatan penting.!

Keberadaan buzzer juga membawa dampak negatif terhadap sistem demokrasi
yang bisa menyebabkan terjadinya perpecahan di tengah masyarakat, menurunnya
kepercayaan terhadap lembaga-lembaga demokrasi, serta rusaknya prinsip-prinsip dasar
dalam pelaksanaan pemilu. Propaganda politik yang disebarkan secara masif sering kali
mencerminkan bahwa demokrasi telah dipengaruhi oleh kepentingan pribadi para elit
politik. Hal ini dapat menimbulkan berbagai akibat serius, seperti munculnya konflik
antarkelompok, pemerintahan yang terlihat tidak berjalan dengan semestinya, bahkan
mengancam persatuan bangsa, yang pada akhirnya dapat membahayakan masa depan
negara.!?

Profesi buzzer sendiri memiliki dua kategori yakni, buzzer yang dilakukan secara
sukarela dan buzzer profesional—yakni dibayar untuk menyebarkan pesan tertentu.
Biasanya buzzer sesuai permintaan ini dilirik oleh para aktor politik seperti untuk
memenangkan pilkada, pileg, hingga pilpres.'> Fenomena ini menjadi sorotan karena
berpotensi menyebarkan informasi yang tidak terverifikasi, menimbulkan fitnah, dan
memperkeruh suasana politik. Dalam perspektif Islam, fenomena ini juga menjadi
perhatian penting, karena Islam sangat menganjurkan agar memilah dan memilih
informasi yang didapatkan, sebagaimana ditegaskan dalam firman Allah Swt. Q.S. al-
Hujurat/49:6.

o 274

- I PP - ? 2R Z A~ ° I ° .j P )
‘PW 4.5\.@_2- ,M,m RINEE s Ly 3aab (STls O) 10k 3 J_U\ \-é-:":-uf'cs

Terjemahnya:

0Rizki Kurniawati, “Buzzer Sebagai Alat Politik Ditinjau Dari Perspektif Penegakan Hukum Di
Indonesia”, Justicia Sains: Jurnal Ilmu Hukum 08, no. 02, (November 2023): h. 265.

UcChristiany Juditha, “Buzzer di Media Sosial Pada Pilkada dan Pemilu Indonesia”, Prosiding
Seminar Nasional Komunikasi dan Informatika 3, (2019): h. 206.

2Nisrina Maura dan Zahra Nur Huwaida, “Dampak Buzzer Politik dalam Demokrasi Digital”,
Program Studi Manajemen, Fakultas Pendidikan Ekonomi dan Bisnis, Universitas Pendidikan Indonesia,
(April 2025): h. 3.

BKumparan News, “Suburnya Buzzer dan Berkembangnya Bisnis Penggiringan Opini”, Situs
Resmi Kumparan. https://kumparan.com/kumparannews/suburnya-buzzer-dan-berkembangnya-bisnis-
penggiringan-opini-1536203838240146622

225 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-J'::L(:A H Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247
KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502

Wahai orang-orang yang beriman, jika seorang fasik datang kepadamu membawa
berita penting, maka telitilah kebenarannya agar kamu tidak mencelakakan suatu
kaum karena ketidaktahuan(mu) yang berakibat kamu menyesali perbuatanmu
itu.14

Seiring dengan meningkatnya peran media sosial dalam dunia politik, khususnya
di Indonesia, maka Majelis Ulama Indonesia (MUI) mengeluarkan Fatwa nomor 24 tahun
2017 tentang hukum dan pedoman bermuamalah melalui media sosial untuk
memberikan pedoman kepada umat muslim terkait etika bersosial media. Fatwa ini
menekankan bahwa setiap muslim harus menjaga adab dalam bermuamalah di media
sosial, menghindari penyebaran fitnah, hoaks, ujaran kebencian, serta memilah dan
memilih konten/informasi yang mereka dapatkan (baik positif maupun negatif) agar
tidak langsung menyebarkannya sebelum diverifikasi dan dilakukan proses tabayun
(memastikan kebenaran) serta memastikan kemanfaatannya.'®

Beberapa rumusan masalah yang peneliti angkat dalam penelitian ini yaitu:
Pertama, bagaimana analisis Fatwa MUI tentang pedoman bersosial media berdasarkan
etika muamalah dalam Islam. Kedua, bagaimana pandangan hukum Islam terhadap
aktivitas buzzer politik dalam konteks penyebaran informasi dan propaganda politik.
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisa isi dan dasar hukum Fatwa Majelis Ulama
Indonesia nomor 24 pada tahun 2017 tentang hukum dan pedoman bermuamalah
melalui media sosial dalam perspektif etika muamalah Islam, serta mengkaji pandangan
hukum Islam terhadap aktivitas buzzer politik, khususnya penyebaran informasi dan
propaganda politik di era digital.

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif, yaitu metode yang
dilakukan dengan mengumpulkan serta menganalisis data dari berbagai buku dan karya
tulis ilmiah yang berfokus pada studi kepustakaan (library research).'® Penelitian ini
menggunakan beberapa metode pendekatan. Yang pertama, yuridis normatif, yakni
metode penelitian yang dilakukan dengan cara meneliti bahan pustaka sebagai bahan
dasar untuk penelitian,}” yang berguna untuk menghasilkan deskripsi tentang
permasalahan yang sedang diteliti. Yang kedua, pendekatan sosial, jika diambil dari
pengertian sosiologi secara terminologi, maka sosiologi adalah suatu ilmu pengetahuan
tentang struktur sosial dalam masyarakat dan perubahannya baik dari sifat, perilaku dan
perkembangan masyarakat serta proses sosialnya.'® Sehingga dapat disimpulkan bahwa
pendekatan sosial adalah metode yang memfokuskan pada pemahaman dan analisis
dampak sosial dari suatu fenomena yang ada di masyarakat. Yang terakhir, pendekatan
politik, pendekatan ini peneliti gunakan untuk menganalisis bagaimana kekuasaan dan
strategi digunakan untuk mencapai tujuan politik tertentu. Pendekatan ini juga

14Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Quran dan Terjemahnya (Cet. |; Surabaya: Halim,
2014), h. 516.

Blbnu Hibban Ulul’ilmi, “Pandangan Etika Bisnis Islam Terhadap Pelaku Endorsement (Studi
Kasus Praktek Endorsement Produk Perawatan Tubuh dan Kecantikan di Instagram)”, Skripsi (Purwokerto:
UIN Prof. K.H. Saifuddin Zuhri, 2022) h. 41.

®Wiratna Sujarweni, Metode Penelitian (Yogyakarta: Pustaka Baru Press, 2015), h. 5.

7Lexy J Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: PT. Remaja Rosdakarya, 2016), h.
6.

18Badan Pengembangan dan Pembinaan Bahasa, Kamus Besar Bahasa Indonesia, (Cet. VI;
Jakarta: PT Gramedia Pustaka Utama, 2016), h. 1371.

226 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-J'::L(:A H Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247
KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502

membantu peneliti untuk menganalisis etika buzzer politik yang harus sesuai dengan
prinsip-prinsip etika politik Islam.

Peneliti telah menelusuri penelitian-penelitian terdahulu yang telah dilakukan
oleh peneliti lain, di antaranya adalah penelitian yang dilakukan oleh Fajri Hidayat'®
dalam skripsinya yang berjudul “Buzzer Penyebar Hoaks dan Fitnah Melalui Media Sosial
dalam Perspektif Hukum Islam dan Hukum Positif (Analisis Hoaks Pada Pemilu Serentak
2019 di Media Sosial)”. Dari penelitian ini diperoleh hasil bahwa para buzzer yang
menyebarkan hoaks, khususnya dalam konteks pemilu, dapat dikenakan berbagai sanksi
hukum, baik dalam hukum pidana Indonesia maupun berdasarkan hukum Islam. Skripsi
ini lebih luas membahas tentang aktivitas buzzer dalam konteks Pemilu 2019 dan
mengaitkan fenomena ini dengan hukum positif seperti UU ITE dan KUHP, sedangkan
penelitian ini akan berfokus pada pandangan hukum Islam terhadap aktivitas buzzer
politik, dengan pendekatan yang menitikberatkan pada Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017.
Persamaan keduanya adalah penggunaan perspektif hukum Islam untuk menganalisis
perilaku buzzer.

Kemudian penelitian yang dilakukan oleh Christiany Juditha?® dalam jurnalnya
yang berjudul “Buzzer di Media Sosial pada Pilkada dan Pemilu Indonesia”. Dalam jurnal
ini diperoleh hasil bahwa buzzer politik memiliki pengaruh besar dalam mempromosikan
dan memenangkan paslon tertentu, meskipun sering dikaitkan dengan hal negatif
seperti hoaks, ujaran kebencian, dan black campaign. Jurnal ini menyoroti peran buzzer
secara umum tanpa mengaitkannya langsung dengan pandangan hukum Islam.
Sedangkan penelitian ini akan lebih spesifik menganalisis aktivitas buzzer politik
berdasarkan Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017, dengan tujuan memberikan solusi berbasis
hukum Islam. Namun, kedua penelitian ini sama-sama menyoroti dampak negatif buzzer
terhadap keseimbangan sosial dan pentingnya untuk mengantisipasi dampak negatif dari
aktivitas buzzer.

Kemudian penelitian yang dilakukan oleh Hedy Dianisa Amin?! dalam skripsinya
yang berjudul “Buzzer Politik Terhadap Sistem Demokrasi di Indonesia Persfektif Hukum
Islam”. Dalam penelitian ini diperoleh hasil bahwa peran buzzer politik di Indonesia
sangat berpengaruh terhadap sistem demokrasi, terutama melalui media sosial. Skripsi
ini berfokus pada dampak buzzer politik terhadap polarisasi masyarakat dan kerusakan
demokrasi dalam perspektif hukum Islam dan hukum positif. Sedangkan penelitian ini
akan berfokus pada analisis hukum Islam terkait aktivitas buzzer politik berdasarkan
Fatwa MUI, dengan tujuan memberikan panduan syariat yang spesifik untuk
menghadapi fenomena tersebut. Persamaan kedua penelitian ini terletak pada
pembahasan etika media sosial dan pelanggaran nilai syariat Islam oleh buzzer, seperti
larangan fitnah dan hoaks.

Fajri Hidayat, “Buzzer Penyebar Hoaks Dan Fitnah Melalui Media Sosial Dalam Perspektif
Hukum Islam Dan Hukum Positif (Analisis Hoaks Pada Pemilu Serentak 2019 Di Media Sosial)”, Skripsi
(Jakarta: Fakultas Syari’ah dan Hukum UIN Syarif Hidayatullah, 1442 H/ 2021 M).

DChristiany Juditha, “Buzzer di Media Sosial Pada Pilkada dan Pemilu Indonesia”, Prosiding
Seminar Nasional Komunikasi dan Informatika 3, (2019).

2IHedy Dianisa Amin, “Buzzer Politik Terhadap Sistem Demokrasi Di Indonesia Persfektif Hukum
Islam”, Skripsi (Lampung: UIN Raden Intan, 2022).

227 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-FIKRAH Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247

JURNAL

KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502

Kemudian penelitian yang dilakukan oleh Shofa Robbani dan Ahmad Fauzi?? yang
berjudul “Komersialisasi Jasa Buzzer Twitter Menurut Undang-Undang ITE dan Hukum
Islam”. Jurnal ini membahas tentang praktik buzzer dalam menyebarkan isu di media
sosial Twitter untuk kepentingan politik, serta membahas tentang komersialisasi jasa
buzzer secara umum, baik dari segi hukum Islam maupun hukum positif. Sedangkan
penelitian ini akan berfokus pada perspektif hukum Islam melalui analisis Fatwa MUI No.
24 Tahun 2017 terhadap buzzer politik. Persamaannya terletak pada perhatian terhadap
etika dan dampak dari aktivitas buzzer dalam masyarakat.

Kemudian penelitian yang dilakukan oleh Muhamad Husein dan Syahrial
Syarbaini?® yang berjudul “Propaganda Buzzer Politik pada Pemilihan Presiden 2024”.
Jurnal ini mengungkapkan peran penting buzzer politik dalam kampanye pemilihan
presiden Indonesia 2024. Propaganda dan pencitraan dianggap sebagai elemen utama
dalam membangun dukungan publik terhadap calon tertentu. Buzzer berperan dalam
menampakkan isu politik melalui media sosial, baik dengan menyebarkan konten positif
untuk mendukung kandidat tertentu maupun menyerang lawan politik melalui hoaks,
fitnah, dan narasi provokatif. Jurnal ini hanya fokus pada propaganda politik dan
pengaruh buzzer dalam kampanye Pilpres 2024 melalui pendekatan komunikasi politik.
Sedangkan penelitian ini akan berfokus pada hukum Islam dengan menganalisis aktivitas
buzzer berdasarkan Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017.

PEMBAHASAN
Analisis Fatwa MUI tentang Pedoman Bersosial Media Berdasarkan Etika

Muamalah dalam Islam

Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) nomor 24 tahun 2017 ini secara resmi
diterbitkan pada tanggal 13 Mei 2017. Fatwa tersebut dikeluarkan sebagai respon atas
maraknya penyimpangan etika dalam bermuamalah melalui media sosial.Latar belakang
ditetapkannya Fatwa MUI nomor 24 tahun 2017 tentang Hukum dan Pedoman
Bermuamalah melalui Media Sosial tidak terlepas dari realitas perkembangan teknologi
informasi yang mempermudah komunikasi dan akses informasi di tengah masyarakat.
Kemajuan ini sejatinya dapat mendatangkan manfaat besar, seperti mempererat
silaturahim, mendukung kegiatan ekonomi, pendidikan, dan berbagai aktivitas positif
lainnya.

Namun, pada saat yang sama, media sosial seringkali disalahgunakan sehingga
menjadi saluran penyebaran hoaks, fitnah, gibah, namimah, ujaran kebencian, dan
berbagai informasi menyesatkan lainnya yang mengakibatkan perpecahan dan gangguan
dalam kehidupan sosial. Tidak sedikit pula pihak yang menjadikan konten berisi
kebohongan, aib, dan provokasi sebagai sarana untuk meraih keuntungan ekonomi
maupun politik. Melihat kondisi ini, MUl merasa perlu menetapkan fatwa sebagai rambu

22Shofa Robbani dan Ahmad Fauzi, “Komersialisasi Jasa Buzzer Twitter Menurut Undang-Undang
ITE dan Hukum Islam” At-Tuhfah: Jurnal Studi Keislaman 11, no.1, (2022).

BMuhamad Husein dan Syahrial Syarbaini, “Propaganda Buzzer Politik Pada Pemilihan Presiden
2024”, Jurnal Peurawi: Media Kajian Komunikasi Islam 7, No. 2 (2024).

228 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-FIKRAH Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247

JURNAL

KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502

hukum dan pedoman etika bermuamalah di ruang digital agar umat tidak terjerumus
dalam perilaku yang bertentangan dengan nilai Islam.?

Sedangkan dalam menetapkan Fatwa nomor 24 tahun 2017 ini Majelis Ulama
Indonesia (MUI) berlandaskan dalil dari Al-Qur’an, hadis, dan beberapa pendapat
ulama. Beberapa dalil yang menjadi dasar dikeluarkannya fatwa ini adalah:

a. Dalil Al-Qur’an

Firman Allah Swt. yang memerintahkan pentingnya tabayun (memastikan

kebenaran) ketika memperoleh informasi dalam Q.S. al-Hujurat/49: 6.

YA P A S T S S-S S SN N P
I33eiats gz AP 1S O 15 3B G 03l FSEls O) K 3 g,d\ L@.is-:.....sd
Terjemahnya:

Wahai orang-orang yang beriman, jika seorang fasik datang kepadamu membawa
berita penting, maka telitilah kebenarannya agar kamu tidak mencelakakan suatu
kaum karena ketidaktahuan(mu) yang berakibat kamu menyesali perbuatanmu
itu.?

Menurut al-Sa'di, ayat ini mengajarkan tentang pentingnya adab bagi orang-
orang berakal, yaitu kehati-hatian dalam menerima berita dari orang fasik. Ketika
menerima berita, kita tidak boleh langsung menerima tanpa diteliti, karena bisa
menimbulkan kerugian besar dan penyesalan, seperti hilangnya hak orang lain atau
timbulnya fitnah. Maka dari itu, wajib hukumnya untuk melakukan verifikasi (tabayun)
terhadap berita dari orang fasik. Jika bukti menunjukkan kebenaran, maka berita
tersebut boleh diterima. Jika terbukti dusta, maka wajib ditolak.?®

Dengan demikian ayat ini menegaskan bahwa menyebarkan berita tanpa
verifikasi atau dengan tujuan yang tidak baik, apalagi dilakukan secara sistematis oleh
para buzzer demi kepentingan politik atau ekonomi, adalah perilaku yang dilarang dalam
Islam. Tindakan seperti itu tidak hanya menciderai nilai-nilai kebenaran dan keadilan,
tetapi juga berpotensi menciptakan perpecahan dan fitnah di tengah masyarakat.
Kemudian ayat tentang perintah berbuat adil sekalipun terhadap orang yang dibenci.
AIIah Swt berﬁrman dalam QS AI Maidah/5 8.

llf

et < - (’ ° 4w @ w @
SHECER S L\ss s 4'» 144515 © L;}msu;\ \jjm J,J
Terjemahnya:
Wahai orang-orang yang beriman, jadilah kamu penegak (kebenaran) karena
Allah (dan) saksi-saksi (yang bertindak) dengan adil. Janganlah kebencianmu
terhadap suatu kaum mendorong kamu untuk berlaku tidak adil. Berlakulah adil

2*Majelis Ulama Indonesia, “Fatwa Majelis Ulama Indonesia No. 24 Tahun 2017 Tentang Hukum
Dan Pedoman Bermuamalah Melalui Media Sosial,” (Jakarta: 2017), h. 1.

ZKementerian Agama Republik Indonesia, Al-Quran dan Terjemahnya (Cet. |; Surabaya: Halim,
2014), h. 516.

2%‘Abdurrahman al-Sa‘di, Taisir al-Karimi al-Rahman fi Tafsir Kalami al-Mannan, (Cet. |
Muassasatu al-Risalah, 1420 H/2000 M), h. 799.

229 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-FIKRAH Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247

JURNAL

KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502

karena (adil) itu lebih dekat pada takwa. Bertakwalah kepada Allah.

Sesungguhnya Allah Maha Teliti terhadap apa yang kamu kerjakan.?’

Imam al-TabarTi menjelaskan dalam tafsirnya bahwa Allah Swt. memerintahkan
orang-orang beriman untuk menjadikan sikap adil dan jujur sebagai bagian dari karakter
dan akhlak mereka, baik dalam memperlakukan kawan maupun lawan. Menurut beliau,
seorang mukmin harus menegakkan kebenaran karena Allah, dan memberikan kesaksian
yang adil tanpa dipengaruhi oleh kebencian terhadap suatu kelompok atau loyalitas
kepada pihak tertentu. Dalam hal ini, seorang muslim tidak dibenarkan melampaui batas
terhadap musuh karena permusuhan, atau meremehkan hukum terhadap sahabat
karena kedekatan. Sebaliknya, ia harus berhenti pada batasan yang telah Allah tetapkan
dan mengikuti hukum-Nya secara adil dan objektif.?8

Dalam konteks buzzer politik yang sering kali menyampaikan informasi atau opini
dengan cara yang terlalu memihak satu pihak, membela pihak tertentu meskipun salah,
atau menyerang lawan dengan fitnah dan kebohongan. Sikap semacam ini jelas
bertentangan dengan prinsip keadilan dalam syariat Islam, yang menuntut objektivitas
dan kejujuran dalam menyampaikan informasi. Oleh karena itu, perilaku buzzer politik
yang menyimpang dari nilai keadilan termasuk dalam tindakan yang dikecam dalam Al-
Qur’an dan tidak sesuai dengan adab bermuamalah yang diajarkan Islam.

b. Hadis Nabi Muhammad saw.

Hadis Nabi Muhammad saw. yang dijadikan dasar hukum oleh MUI dalam
fatwanya tentang pedoman bersosial media berdasarkan etika muamalah dalam islam
adalah hadis yang memerintahkan jujur dan melarang berbohong. Rasulullah saw.
bersabda:

ilo 8 G Bl 082 B i ) i 5 05 ) ) s B )
S B LT 4 B 0 ) st 5 B e ) s 03501 g
25 whans olg,) GIIS

Artinya:
Sesungguhnya jujur itu menunjukkan (pelakunya) kepada kebaikan, dan kebaikan
itu menunjukkan kepada Surga. Sesungguhnya jika seseorang itu senantiasa
berlaku jujur dan tetap memilih jujur sehingga dicatat sebagai orang yang jujur.
Dan jauhilah oleh kalian sifat dusta, karena sesungguhnya dusta itu menunjukkan
pelakunya kepada keburukan, dan keburukan itu menunjukkan kepada api
Neraka. Seseorang senantiasa berdusta dan berusaha untuk selalu berdusta
sehingga dicatat sebagai seorang pendusta. (H.R. Muslim)
Dalam konteks penelitian ini, hadis ini dapat digunakan untuk menilai perilaku
buzzer politik yang kerap menyebarkan informasi tidak benar, fitnah, atau hoaks demi

2’Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Quran dan Terjemahnya (Cet. |; Surabaya: Halim,
2014), h. 108.

ZMuhammad bin Jarir al-Tabari, Tafsir al-Tabari Jami’ al-Baydn, Juz 8 (Cet. |; Kairo: Dar Hijr, 1422
H/2001 M), h. 222-223.

BMuslim bin al-Hajjaj bin Muslim al-Qusyairi al-Naisabuari, Sahih Muslim, Juz 8 (Turki: Dar al-
Tiba‘ah al-‘Amirah, 1334 H), h. 29.

230 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-FIKRAH Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247

JURNAL

KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502

kepentingan kelompok atau individu tertentu. Aktivitas semacam ini bukan hanya
bertentangan dengan prinsip tabayun (memastikan kebenaran), tetapi juga masuk dalam
kategori kebohongan yang terus-menerus dilakukan yang bisa saja menjadi karakter.
Oleh karena itu, MUl menjadikan hadis ini sebagai salah satu landasan dalam
menetapkan bahwa menyebarkan informasi yang tidak benar, apalagi dengan sengaja
dan terorganisir seperti yang dilakukan oleh buzzer politik, merupakan perbuatan yang
diharamkan dan bertentangan dengan nilai-nilai Islam. Perilaku seperti ini juga berkaitan
dengan hadis Nabi Muhammad saw. yang mengkategorikan sebagai pembohong bagi
setiap orang yang menyampaikan setiap hal yang didengarnya. Rasulullah saw. bersabda:

P 2 L w A 0% .- ° .-
WVae G S &3 0T 6 Rl &S
Artinya:

Cukuplah seseorang (dianggap) berdusta jika ia menceritakan semua yang ia

dengar.

Hadis ini tidak hanya melarang kebohongan, tetapi juga menekankan pentingnya
memilah informasi sebelum disampaikan kepada orang lain. Dalam konteks buzzer
politik, bahwa tidak semua buzzer pasti menyebarkan berita bohong, ada juga yang
menyampaikan informasi yang benar. Namun, jika buzzer membagikan semua informasi
tanpa mengecek kebenarannya terlebih dahulu, maka ia termasuk dalam peringatan
hadis ini. Menyampaikan informasi yang belum jelas bisa menyesatkan orang lain,
meskipun tidak bermaksud untuk berdusta. Oleh karena itu, dalam pandangan hukum
Islam, setiap orang yang menyebarkan informasi, termasuk buzzer politik, harus berhati-
hati dan bertanggung jawab agar tidak menjadi penyebab tersebarnya kebohongan dan
kerusakan di tengah masyarakat.

Kemudian hadis Nabi Muhammad saw. yang menjelaskan larangan mengikuti
prasangka tentang seseorang, juga mencari kesalahan dan menghina orang lain, hadis
yang diriwayatkan oleh Imam Bukhari:

Vi dtiZ Y5 ccadt LIST 2B 36 il 26 106 E D e RE

31((5)593\ c\jj) L:b:—\ ) JL& ‘jﬂjfj WL.: .}b c\jj.:\.b ‘}[j c\j.l.w\.ﬁ ‘}[j jm.;
Artinya:
Dari Abl Hurairah ra. Nabi saw. bersabda: “Berhati-hatilah kalian dari tindakan
berprasangka buruk, karena prasangka buruk adalah sedusta-dusta ucapan.
Janganlah kalian saling mencari berita kejelekan orang lain, saling memata-matai,
saling mendengki, saling membelakangi, dan saling membenci. Jadilah kalian
hamba-hamba Allah yang bersaudara.” (H.R. al-Bukhari)
Aktivitas buzzer yang sering mencari kesalahan lawan, menggiring opini, atau
menyebarkan aib dan keburukan orang lain merupakan bentuk dari tajassus (memata-
matai), tahassus (mencari-cari kesalahan), hasad (dengki), tadabur (memutus

30Muslim bin al-Hajjaj bin Muslim al-Qusyairi al-Naisaburi, Sahih Muslim, Juz 1 (Turki: Dar al-
Tiba‘ah al-‘Amirah, 1334 H), h. 8. (Mugaddimah Sahih Muslim)

3IMuhammad bin Isma‘“il al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, Juz 5 (Cet. V; Damaskus: Dar Ibn Kasir, 1414
H/1993 M), h. 2253.

231 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-FIKRAH Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247

JURNAL

KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502

hubungan), dan tabagad (saling membenci) yang semua itu dapat merusak ukhuwah
Islamiah.

Dalam konteks media sosial dan aktivitas buzzer politik, hadis-hadis ini
memberikan pedoman moral yang kuat bahwa menyampaikan informasi tanpa tabayun,
menyebarkan kebohongan, mencari-cari kesalahan orang lain, hingga menggiring opini
publik secara tidak jujur merupakan perbuatan yang bertentangan dengan prinsip-
prinsip ajaran Islam, merusak ukhuwah Islamiah, menimbulkan permusuhan, fitnah, dan
perpecahan di tengah masyarakat. Oleh karena itu, pengguna media sosial, khususnya
yang terlibat dalam penyebaran opini seperti buzzer, harus selalu menjunjung etika
komunikasi dan prinsip kebenaran sebagaimana yang diajarkan oleh Rasulullah saw.
¢. Kaidah Fikih

Dalil maupun sumber hukum yang dijadikan pedoman dalam menetapkan fatwa
MUI adalah kaidah-kaidah fighiyyah. Salah satunya adalah kaidah sadd al-Zari’ah. Sadd

al-Zart’ah terdiri dari dua kata, yaitu sadd dan al-Zari’ah. Sad berasal dari kata Jews — s
yang bermakna 32(’4@5\ ’(Sjj Jﬁ-\ &)7&1 (menutup kekurangan dan menimbun celah).

Sedangkan kata al-Zari’ah secara bahasa bermakna A-Lyv‘jj‘ (jalan atau sarana),

sedangkan secara istilah Ibnu Badran mengartikan bahwa al-Zari’ah yaitu sesuatu yang
secara lahir tampak mubah (boleh), tetapi dapat mengantarkan kepada hal yang
haram.3? Menurut Imam al-Baji didalam kitabnya al-Isyaratu fi Usal al-Fighi:

b 3 )6 sy as byl Wels g Al s il
Artinya:

Al-Zari’ah adalah perkara-parkara yang mana zahirnya dibolehkan, akan tetapi

dikhawatirkan bisa membawa kepada perbuatan yang diharamkan.

Dari beberapa pengertian di atas, dapat dipahami bahwa segala sesuatu yang
pada dasarnya boleh, tetapi berpotensi kuat mengarah pada sesuatu yang haram, maka
dihukumi haram pula demi mencegah terjadinya keharaman tersebut.

Majelis Ulama Indonesia menggunakan kaidah ini sebagai dasar
pertimbangan karena aktivitas bermedia sosial, termasuk aktivitas buzzer politik, yang
tampaknya netral atau bahkan bertujuan baik pada permukaan, sering kali menjadi pintu
berbagai keburukan. Dengan menggunakan sadd al-Zari’ah, MUl menegaskan bahwa
ketika suatu aktivitas media sosial terbukti menjadi jalan bagi terjadinya keburukan dan
keharaman secara masif, maka aktivitas tersebut, termasuk pekerjaan sebagai buzzer
yang menyebar fitnah dan hoaks, diharamkan, meskipun aktivitas menyampaikan
informasi secara umum bukanlah perbuatan yang haram.

Kemudian beberapa kaidah fikih lain yang MUl gunakan untuk mengeluarkan
fatwa ini diantaranya:

2|bn Manzar Muhammad bin Mukrim bin ‘Ali al-Ansari, Lisan al-‘Arab, Juz 3 (Cet. lI; Beirut: Dar
Sadir, 1414 H), h. 207.

3Muhammad Mustafa al-Zuhaili, al-Wajiz fi Usil al-Figh al-Islam, Juz 1 (Cet. Il; Damaskus: Dar
al-Khair, 1427 H/2006 M), h. 279.

34Aba al-Walid Sulaiman bin Khalaf al-Baji, al-Isydrdah fi Usil al-Figh, (Cet. |; Beirut: Dar al-Kutub
al-‘llmiyyah, 1424 H/2003 M), h. 80.

232 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)



el - AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-:J:!::AH Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247
KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502
se 2 Je s 33 O Y] dspyl oslaiddl g Y
Artinya:
Pada dasarnya, segala bentuk muamalah boleh dilakukan, kecuali ada dalil yang
mengharamkannya.

Landasan kaidah ini dapat ditemukan dalam firman Allah Swt. dalam Q.S. al-
Bagarah/2: 29.

s 2V g B S als ol 5
Terjemahnya:
Dialah Allah yang menjadikan segala yang ada di bumi untuk kamu.3¢
Ayat ini menunjukkan bahwa segala ciptaan Allah di muka bumi pada dasarnya
diperbolehkan untuk dimanfaatkan selama tidak ada larangan yang jelas dalam syariat.

Hal ini juga diperkuat oleh hadis Nabi Muhammad saw. yang diriwayatkan oleh Abu
Sa‘labah al-Khusyani ra. bahwa Rasulullah saw. bersabda:

®

=

M6 15508 385 (BSES b ol #8555 (aealas Yo alis o Hag A )
(i 355) e 15 36 o 1B 5 2l 1e £S5 syl

C

Artinya:

Sesungguhnya Allah telah menetapkan beberapa kewajiban maka janganlah
engkau menyepelekannya, dan Dia telah pula mengharamkan beberapa hal maka
janganlah engkau jatuh ke dalamnya, dan Dia telah menentukan batasan-batasan
maka janganlah engkau melanggarnya. Dia juga mendiamkan beberapa hal
karena kasih sayangnya kepada kalian bukannya lupa, maka janganlah engkau
membahasnya. (H.R. al-Daraqutni)

Kaidah dan hadis di atas menunjukkan bahwa aktivitas buzzer politik sebagai
bagian dari strategi komunikasi politik termasuk dalam kategori muamalah yang hukum
asalnya boleh. Namun, kebolehan ini menjadi gugur apabila aktivitas tersebut melanggar
prinsip-prinsip syariat seperti kejujuran, keadilan, dan tanggung jawab sosial. Ketika
buzzer menyebarkan informasi palsu, hoaks, fitnah, memprovokasi permusuhan, atau
mengadu domba antara kelompok masyarakat, maka aktivitas tersebut menjadi haram
karena masuk dalam kategori muamalah yang bertentangan dengan nilai-nilai Islam.

Kemudian kaidah fikih berikutnya adalah:

Balladl s 2 31 aliad) 353
Artinya:

%)alal al-Din ‘Abd-Rahman al-Suyiti, al-Asybah wa al-Nazéir fi Qawad‘id wa Furi’ Figh al-
Syafi‘iyyah, (Cet. I; Beirut: Dar al-Kutub al-‘llmiyyah, 1403 H/1983 M), h. 60.

36Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an dan Terjemahnya (Cet. |; Surabaya: Halim,
2014), h. 5.

3Abid al-Hasan bin ‘Umar al-Bagdadi al-Daraqutni, Sunan al-Daraqutni, Juz 5 (Cet. |; Beirut:
Muassasah al-Risalah, 1424 H/2004 M), h. 325. (Hadis Hasan)

3Muslim bin Muhammad bin Majid al-Dasari, al-Mumti’ fi al-Qawa’‘id al-Fighiyyah, (Cet. I;
Riyadh: Dar Zidni, 1428 H/2007 M), h. 253.

233 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-FIKRAH Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247

JURNAL

KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502

Menghindarkan mafsadat (kerusakan) didahulukan atas mendatangkan

maslahat.

Kaidah ini merupakan prinsip penting dalam penetapan hukum Islam, khususnya
ketika terjadi pertentangan antara manfaat dan mudarat dalam suatu perbuatan.
Landasan kaidah ini berasal dari hadis sahih yang diriwayatkan oleh Ibnu ‘Abbas ra.
bahwa Rasulullah saw. bersabda:

39("\" ))) N2 Yﬁ §y N

Artinya:

Tidak boleh melakukan sesuatu yang membahayakan diri sendiri ataupun orang

l[ain. (H.R. Ibnu Majah)

Hadis yang sekaligus menjadi kaidah fikih ini menegaskan bahwa segala bentuk
perbuatan yang dapat menimbulkan kerusakan, baik secara individu maupun sosial,
harus dicegah. Meskipun ada anggapan bahwa buzzer dapat membantu menyampaikan
informasi atau meningkatkan partisipasi politik, namun apabila aktivitas tersebut
menimbulkan kerusakan yang lebih besar, maka berdasarkan kaidah ini, praktik
semacam itu harus ditinggalkan. Kaidah dan hadis di atas juga berkaitan dengan kaidah:

oJis 35
Artinya:

Segala mudarat (bahaya atau kerugian) harus dihilangkan.

Kaidah ini berarti bahwa setiap bentuk tindakan yang dapat membahayakan
individu maupun masyarakat harus dihindarkan dan dihilangkan. Dalam konteks ini,
dampak negatif dari aktivitas buzzer, penyebaran berita bohong, dan manipulasi opini
publik di media sosial dianggap sebagai bentuk mudarat yang nyata. Oleh karena itu,
MUl mengeluarkan fatwa sebagai bentuk penghilangan mudarat tersebut, agar
masyarakat terlindungi dari kerusakan moral, sosial, bahkan politik akibat
penyalahgunaan media sosial. Dengan menggunakan kaidah-kaidah di atas, MUI
menetapkan bahwa setiap aktivitas di media sosial yang merugikan orang lain secara
syar’T adalah haram, dan umat Islam wajib menjauhinya.

d. Pendapat Para Ulama

Diantara beberapa pendapat Ulama yang MUI gunakan sebagai landasan untuk
mengeluarkan fatwa ini adalah pendapat Imam al-Nawawi yang memberikan penjelasan
hadis tentang perilaku penyebaran setiap berita yang datang kepadanya. Dari hadis
tersebut Imam al-Nawawi menjelaskan bahwa:

86 Hdy) a1 Jﬁ, OWER IR 5 I JSTE ) L95\ L85 cod g Gl
a2 16 o3y OI8A8 e J& &5 36 il Rl 5 3 pang
Artinya:

31bn Majah Abi ‘Abdullah Muhammad bin Yazid al-Qazwini, Sunan Ibn Mdjah, Juz 2 (t.t.p.: Dar
Ihya al-Kutub al-‘Arabiyyah, t.th.), h. 784. (Sahih ligairih oleh al-Albani)

4°Muhammad Sidqi bin Ahmad al-Birna, al-Wajiz fi Qawa’id al-Fighiyyah al-Kulliyyah, (Cet. IV;
Beirut: Muassasah al-Risalah al-‘Alamiyyah, 1416 H/ 1996 M), h. 251.

“Muhyi al-Din Yahya bin Syaraf al-Nawawi, al-Minhdj Syarh Sahih Muslim bin al-Hajjaj, Juz 1 (Cet.
II; Beirut: Dar lhya’ al-Turas al-‘Arabi, 1392 H), h. 75.

234 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-FIKRAH Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247

JURNAL

KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502

Adapun makna hadis ini dan makna atsar-atsar yang semisalnya adalah
peringatan dari menyampaikan setiap informasi yang didengar oleh seseorang, karena
biasanya ia mendengar kabar yang benar dan yang dusta, maka jika ia menyampaikan
setiap yangia dengar, berarti ia telah berdusta karena menyampaikan sesuatu yang tidak
terjadi.

Menurut Imam al-Nawawi, seseorang tidak boleh menyampaikan semua
informasi yang ia dengar karena tidak semua yang didengarnya itu benar. Jika ia
menyebarkan berita tanpa klarifikasi, maka ia termasuk dalam golongan pendusta,
karena menyampaikan sesuatu yang belum tentu terjadi.

Kemudian pendapat Imam al-Qurtubt dalam menafsirkan ayat al-Quran terkait
gibah:

Ve &Y amd 8T wa d s (s el i 8T O 180T £20) 1w 43

P

.9 - ~ o /./ - ~ oz //
423&;\& :/*/ 2 0: ‘y s~ ‘:)T‘,f/ 9 J{L 2 o"

Artinya:

Mengenai firman Allah Swt., (Adakah seorang di antara kamu yang suka
memakan daging saudaranya yang sudah mati?) Allah Swt. mengumpamakan mengenai
kejahatan gibah dengan memakan daging orang mati karena orang mati tidak dapat
mengetahui kalau dagingnya dimakan orang lain, sebagaimana orang yang hidup tidak
mengetahui orang mempergunjingkannya.

Imam al-Qurtubi menafsirkan bahwa Allah mengibaratkan gibah (menggunjing)
seperti memakan daging saudara sendiri yang sudah mati. Gibah digambarkan demikian
karena orang yang digunjingkan tidak mengetahui bahwa kehormatannya sedang dilukai.
Dalam konteks media sosial, perilaku menyebarkan aib, celaan, atau keburukan orang
lain termasuk dalam bentuk gibah modern yang sangat dikecam.

Berdasarkan latar belakang dan dalil-dalil yang MUl gunakan untuk
mengeluarkan Fatwa nomor 24 tahun 2017, hasil dan konsekuensi fatwa yang khusus
membahas aktivitas buzzer termuat di dalam ketentuan hukum pada poin ke-sembilan,
bahwa: aktivitas buzzer di media sosial yang menjadikan penyebaran informasi berisi
hoaks, gibah, fitnah, namimah, bullying, aib, gosip, dan hal-hal sejenis sebagai profesi
untuk memperoleh keuntungan, baik secara ekonomi maupun non-ekonomi, hukumnya
haram. Ketentuan ini tidak hanya berlaku bagi pelaku utama, tetapi juga mencakup siapa
saja yang menyuruh, mendukung, membantu, memanfaatkan jasa, atau memfasilitasi
aktivitas tersebut.*®* Dengan demikian, jelas bahwa aktivitas buzzer politik yang bekerja
menyebarkan disinformasi dan ujaran kebencian demi kepentingan kelompok tertentu
termasuk dalam kategori perbuatan yang diharamkan dan tidak dapat dibenarkan secara
syariat maupun secara moral.

Pandangan Hukum Islam terhadap Aktivitas Buzzer Politik dalam Konteks
Penyebaran Informasi dan Propaganda Politik

42Muhammad bin Ahmad al-Ansari al-Qurtubi, al-Jami’ li Ahkam al-Qur’an, Juz 16 (Cet. Il; Kairo:
Dar al-Kutub al-Misriyyah, 1384 H/1964 M), h. 335.

43Majelis Ulama Indonesia, “Fatwa Majelis Ulama Indonesia No. 24 Tahun 2017 Tentang Hukum
Dan Pedoman Bermuamalah Melalui Media Sosial,” (Jakarta: 2017), h. 15.

235 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-FIKRAH Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247

JURNAL

KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502

Peran buzzer politik di era digital tidak hanya sebagai penyampai pesan atau
pendukung kampanye, tetapi juga seringkali bertransformasi menjadi alat propaganda
yang digunakan untuk membentuk opini publik secara masif, bahkan dengan cara yang
manipulatif dan menyalahi etika Islam. Dalam praktiknya, para buzzer kerap
menyebarkan informasi yang belum terverifikasi kebenarannya (hoaks), gibah, fitnah,
namimah, bullying, membuka aib, gosip, serta memanipulasi persepsi masyarakat demi
kepentingan politik kelompok tertentu. Aktivitas semacam ini bertentangan dengan
prinsip dasar kejujuran dan tabayun (memastikan kebenaran), sedangkan Islam sangat
menjunjung tinggi prinsip tabayun sebagaimana yang termaktub dalam Q.S. al-
Hujurat/49: 6.

5358 L 5306 235 515 35 g @i
Terjemahnya:

Wahai orang-orang yang beriman! Jika seseorang yang fasik datang kepadamu

membawa suatu berita, maka telitilah kebenarannya.*

Ayat ini menjadi dasar utama bahwa setiap informasi yang diterima, terlebih yang
beredar secara masif di media sosial, harus melalui proses verifikasi sebelum
disebarluaskan. Ulama kontemporer seperti ‘Abdu al-Karim Zaidan juga menegaskan
dalam bukunya Usdl al-Da’wah bahwa pentingnya berkata jujur dalam ucapan, yaitu
seseorang yang mengucapkan hanya hal-hal yang benar, sesuai kenyataan, dan tidak
mengandung kebatilan dalam bentuk apa pun, baik berupa kebohongan, fitnah, atau
manipulasi fakta.*®

Lebih lanjut, hukum Islam mengharamkan penyebaran informasi yang bersifat
dusta, mencemarkan nama baik, atau menimbulkan perpecahan di tengah masyarakat.
Dalam sebuah hadis sahih, Rasulullah saw. bersabda:

a8 B3 O 68 dly &
Artinya:

Cukuplah seseorang (dianggap) berdusta jika ia menceritakan semua yang ia

dengar.

Hadis ini memperkuat larangan menyebarkan informasi tanpa memilah terlebih
dahulu, sebagaimana banyak dilakukan oleh buzzer yang menyebarkan berbagai isu
politik secara masif tanpa memperhatikan keabsahan informasi tersebut.

Penyebaran hoaks tidak hanya berdampak pada kerusakan informasi, tetapi juga
dapat menyesatkan cara berpikir masyarakat dalam mengambil sikap atau menentukan
pilihan politik. Imam al-Mawardi dalam karyanya Adab al-Dunya wa al-Din menunjukkan
betapa bahayanya kebohongan, karena dapat merusak kesadaran dan kemampuan
berpikir jernih seseorang. Beliau mengibaratkan seorang pendusta sebagai pencuri,
bukan pencuri harta, melainkan pencuri akal. Beliau menyatakan:

4Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Quran dan Terjemahnya (Cet. |; Surabaya: Halim,
2014), h. 516.

4>‘Abd al-Karim Zaidan, Usdl al-Da‘wah (Cet. IX; t.t.p..: Muassasah al-Risalah, 1421 H/2001 M), h.
347.

4®Muslim bin al-Hajjaj bin Muslim al-Qusyairi al-Naisabari, Sahih Muslim, Juz 1 (Turki: Dar al-
Tiba‘ah al-‘Amirah, 1334 H), h. 8. (Mugaddimah Sahih Muslim)

236 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-:J:!::A H Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247
KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502
<o }"o/ .7:/9/ //;”c/‘,w q; 2 q/o
velliz 3 g OIS (G Gas Sl OY ¢Fa) LIAS)

Artinya:

Pendusta adalah ‘pencuri’. Kalau pencuriitu mengambil hartamu, maka pendusta

itu mencuri akalmu.

Bila buzzer digunakan sebagai alat untuk menyebarkan hoaks (informasi palsu),
fitnah (tuduhan tanpa dasar), gibah (menggunjing), namimah (adu domba), hingga
bullying yang menyerang karakter pribadi tokoh atau kelompok, maka peran tersebut
bukan lagi sekadar strategi komunikasi, tetapi telah menjadi sarana yang merusak
keharmonisan sosial. Hal ini sesuai dengan peringatan al-Mawardi yang menyatakan
bahwa kebohongan merupakan pusat kejahatan dan asal segala perilaku tercela. Begitu
juga kebohongan akan melahirkan adu domba, dan adu domba akan menghasilkan
kebencian, dan kebencian akan mengundang permusuhan. Di dalam suasana
permusuhan tidak ada rasa aman dan ketenangan.*

Aktivitas buzzer juga kerap kali mengacu kepada perbuatan namimah (mengadu
domba). Imam Ibnu Qudamah mengatakan bahwa mengadu domba kebanyakan
diidentikkan dengan perkataan seseorang tentang orang lain, seperti perkataannya:
“Fulan berkata begini dan begitu tentang dirimu, atau Fulan berbuat begini tentang
hakmu, atau perkataan-perkataan lainnya yang serupa (yang dapat memancing
konflik).”*® Buzzer yang sering kali menyebarkan informasi atau potongan pernyataan
tokoh politik tertentu dengan maksud memecah belah atau menciptakan permusuhan.
Oleh karena itu, aktivitas buzzer yang menyebarkan informasi bernuansa provokatif dan
adu domba, termasuk dalam larangan syariat yang harus dihindari, apalagi jika dilakukan
secara terorganisir demi kepentingan politik tertentu.

Dalam konteks politik, masyarakat biasanya terpecah menjadi beberapa kubu
untuk mendukung paslon (pasangan calon) tertentu. Hal seperti inilah yang
dimanfaatkan oleh buzzer politik untuk mempengaruhi opini-opini publik yang biasanya
membawa mereka kepada perilaku bermuka dua. Imam Ibnu Qudamah mengungkapkan
bahwa salah satu bentuk tercela dari akhlak dalam pergaulan sosial adalah perilaku
bermuka dua, yaitu ketika seseorang berpindah-pindah di antara dua pihak yang saling
bermusuhan dan menyampaikan ucapan dari satu pihak ke pihak lain untuk
menimbulkan permusuhan.>® Dalam sebuah hadis disebutkan bahwa:

(5 815) 435 o V385 ety VBB 0L o) cladg 95 W 55 G
Artinya:

4Ab{ al-Hasan ‘Alf bin Muhammad al-Mawardi, Adab al-Dunyé wa al-Din (t.t.p.: Dar Maktabah
al-Hayah, 1986 H), h. 261.

48Abi al-Hasan ‘Ali bin Muhammad al-Mawardi, Adab al-Dunyé wa al-Din (t.t.p.: Dar Maktabah
al-Hayah, 1986 H), h. 261.

“Ahmad bin ‘Abd Rahman bin Qudamah al-Maqdisi, Mukhtasar Minhdj al-Qasidin (Damaskus:
Maktabah Dar al-Bayan, 1398 H/1978 M), h. 174.

50Ahmad bin ‘Abd Rahman bin Qudamah al-Magqdisi, Mukhtasar Minhaj al-Qasidin (Damaskus:
Maktabah Dar al-Bayan, 1398 H/1978 M), h. 175.

>IMuhammad bin Isma‘il al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, Juz 6 (Cet. V; Damaskus: Dar Ibn Kasir, 1414
H/1993 M), h. 2626.

237 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-FIKRAH Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247

JURNAL

KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502

Sesungguhnya orang yang paling jahat adalah orang yang memiliki dua wajah,
yang datang kepada seseorang dengan satu wajah dan kepada yang lain dengan wajah
yang lain pula. (H.R. al-Bukhar)

Buzzer politik yang sering kali mengambil peran sebagai penyampai informasi
atau opini secara strategis dan terarah untuk menciptakan perpecahan atau membentuk
persepsi sesuai kepentingan kelompok tertentu. Mereka memanfaatkan media sosial
untuk mendekati berbagai kelompok dengan narasi yang berbeda, seolah-olah berpihak
kepada semua, padahal sebenarnya sedang menjalankan misi tertentu yang bisa
menimbulkan kerusakan sosial dan politik. Aktivitas semacam ini termasuk dalam
perbuatan tercela dan dilarang dalam Islam, juga bertentangan dengan prinsip kejujuran,
amanah, dan ukhuwah Islamiah.

Selanjutnya, aktivitas buzzer politik juga erat kaitannya dengan praktik gibah,
yakni menyampaikan aib atau keburukan seseorang yang tidak disukainya, meskipun hal
itu benar adanya >2 Dalam Q. S al- Hujurét/49 12 Allah Swt. berfirman:

&ttt d N suwsum* Sl o s s el ma:*
M“J@ww\v}ybu\(&wu&\ Ol

Terjemahnya:

Wahai orang-orang yang beriman, jauhilah banyak dari prasangka, sesungguhnya

sebagian prasangka itu dosa. Dan janganlah mencari-cari kesalahan orang lain

dan janganlah menggunjing satu sama lain. Adakah salah seorang di antara kamu
yang suka memakan daging saudaranya yang sudah mati? Maka tentu kamu
merasa jijik terhadapnya.>3

Avyat ini secara tegas mengharamkan gibah karena dampaknya sangat merusak
kehormatan dan persaudaraan sesama Muslim. Dalam konteks buzzer politik, sering kali
praktik ini terjadi saat mereka menyerang citra pribadi tokoh lawan politik, menyebarkan
aib yang belum tentu relevan dengan kapasitas publik, atau bahkan memperbesar
kesalahan masa lalu untuk menjatuhkan kehormatan di hadapan publik. Tindakan
semacam ini tidak hanya melanggar prinsip larangan gibah dalam Islam, tetapi juga
menciptakan politik yang tidak sehat. Ketika politik lebih banyak diwarnai oleh serangan
terhadap sisi personal daripada gagasan dan program, maka masyarakat akan kehilangan
fokus terhadap substansi. Akibatnya, ruang publik menjadi bising oleh kebencian dan
prasangka, serta menggerus nilai ukhuwah Islamiah yang seharusnya menjadi dasar
dalam membangun peradaban yang adil dan bermartabat. Dalam jangka panjang, hal ini
dapat merusak kepercayaan masyarakat terhadap proses demokrasi dan memperdalam
jurang perpecahan sosial.

Kemudian, bentuk lain dari aktivitas buzzer yang melanggar syariat adalah
penyebaran fitnah. Fitnah di sini bukan hanya berarti tuduhan tanpa dasar, tetapi juga
mencakup pemberitaan palsu yang sengaja direkayasa untuk mencoreng reputasi
seseorang. Dalam hal ini, Allah Swt. berfirman dalam Q.S. al-Ahzab/33: 58.

52/AlT bin Muhammad al-Jurjani, al-Tarifat (Cet. |; Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1983), h. 163.
>3Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Quran dan Terjemahnya (Cet. |; Surabaya: Halim,
2014), h. 517.

238 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-:J:!::A H Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247
KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502

(23 g B glai) A8 e U 25 ity b 0388 030
Terjemahnya:

Orang-orang yang menyakiti mukminin dan mukminat, tanpa ada kesalahan yang

mereka perbuat, sungguh, mereka telah menanggung kebohongan dan dosa

yang nyata.>*

Ayat ini menegaskan bahwa menyakiti kehormatan seorang muslim melalui
tuduhan palsu adalah dosa besar yang nyata. Penyebaran fitnah yang dilakukan buzzer
untuk menjatuhkan lawan atau memenangkan pihak tertentu termasuk dalam tindakan
yang sangat tercela. Lebih dari sekadar mencederai kehormatan pribadi, fitnah dalam
politik dapat merusak tatanan sosial secara luas. Maka dari itu, dalam perspektif hukum
Islam, fitnah politik adalah bentuk agresi informasi yang harus dihindari dan dilawan
dengan edukasi, verifikasi (tabayun), dan penyampaian informasi yang jujur.

Selanjutnya adalah bullying (perundungan), yang dalam dunia buzzer dilakukan
dengan penghinaan, perendahan, atau serangan personal terhadap lawan politik di
ruang publik. Islam sangat menentang segala bentuk tindakan menyakiti sesama, baik
secara fisik maupun verbal. Rasulullah saw. bersabda dalam hadis riwayat al-Bukhari:

s5({ el 3155) 083 wlad B Opilntdl ol s 2ledd
Artinya:

Seorang muslim adalah yang membuat muslim lainnya selamat dari gangguan

lisan dan tangannya. (H.R. Al-Bukharf)

Tindakan bullying yang dilakukan oleh buzzer politik yang bertujuan untuk
menjatuhkan lawan politik sangat bertentangan dengan nilai-nilai moral dan juga
melanggar prinsip-prinsip dasar ajaran Islam yang menjunjung tinggi kehormatan dan
harga diri setiap muslim. Para ulama menegaskan bahwa menyakiti orang lain melalui
kata-kata kasar, hinaan, atau ejekan termasuk dalam dosa besar. Dalam Fath al-Bari, lbnu
Hajar al-‘Asqalani menjelaskan bahwa hadis tersebut menunjukkan bahwa
kesempurnaan iman seorang Muslim tercermin dari kkmampuannya menjaga lisan dan
perbuatannya agar tidak menimbulkan mudarat bagi orang lain.>® Oleh karena itu,
praktik bullying dalam aktivitas buzzer harus dikategorikan sebagai perbuatan tercela
yang bertentangan dengan akhlak Islam dan tidak dapat dibenarkan dengan alasan
apapun, termasuk dalam kepentingan politik.

Adapun membuka aib (35533\ :,a.«:.f) orang lain juga merupakan perbuatan yang

dilarang dalam Islam, sebagaimana Rasulullah saw. memperingatkan orang yang suka
mencari-cari aib dan kesalahan orang lain, beliau bersabda:

>4Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Quran dan Terjemahnya (Cet. |; Surabaya: Halim,
2014), h. 426.

>Muhammad bin Isma‘1l al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, Juz 1 (Cet. V; Damaskus: Dar Ibn Kasir, 1414
H/1993 M), h. 11.

>6Ahmad bin ‘Ali bin Hajar al-‘Asqalani, Fath al-Bari bi Syarh al-Bukhari, Juz 1 (Cet. I; Mesir: al-
Maktabah al-Salafiyyah, 1380-1390 H), h. 53.

239 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-FIKRAH Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247

JURNAL

KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502

4:"))9 ) éfj r/\.wl\ as| Sﬁ.@éﬁ?uﬁ als ‘(’éb}; bx:zf Yy c('Jb)JZ:QS Yo ek \).3355 Y

(L oly))
Artinya:

Janganlah kalian menyakiti kaum muslimin! Janganlah menjelekkan mereka!

Jangan mencari-cari kekurangan mereka! Sebab, barang siapa mencari-cari

kekurangan saudaranya yang muslim, niscaya Allah akan mencari-cari

kekurangannya. (H.R. al-Tirmiz1)

Buzzer seringkali menggali, mengekspos, dan menyebarkan aib atau kesalahan
pribadi lawan politik, yang bahkan tidak relevan dengan kapasitas orang tersebut.
Tujuannya semata-mata adalah untuk menjatuhkan reputasi di hadapan masyarakat dan
meraih dukungan untuk kelompok atau kandidat yang dibelanya. Membuka aib
seseorang tidak hanya mengundang permusuhan, tetapi juga bisa menghancurkan
martabat individu dan menimbulkan fitnah sosial yang meluas. Dengan demikian,
aktivitas buzzer yang berfokus pada pencemaran nama baik lewat pengungkapan aib
merupakan bentuk penyimpangan yang harus dikritisi dalam bingkai nilai-nilai Islam.

Selain itu, buzzer yang bekerja atas dasar bayaran atau loyalitas kepada kekuatan
politik tertentu, dan bukan kepada kebenaran, telah melakukan bentuk khiydanah
(pengkhianatan) terhadap umat. Allah Swt. berfirman dalam Q.S. al-Anfal/8: 27.

207 T (- o

O3alss 55T 1S g5 I3t 1558 Y il a3 @i

Terjemahnya:

Wahai orang-orang yang beriman! Janganlah kamu mengkhianati Allah dan Rasul

(Muhammad) dan (juga) janganlah kamu mengkhianati amanat-amanat yang

dipercayakan kepadamu, sedangkan kamu mengetahui.>®

Demikian pula aktivitas menyebarkan gosip atau rumor, yang tidak berdasar,
sering menjadi alat bagi buzzer untuk mengarahkan opini publik secara manipulatif.
Imam lbnu Rajab al-Hanbali juga menekankan bahwa ucapan yang tidak benar, jika
menyebar, akan menjadi fitnah besar dalam masyarakat. Dalam Jami’ al-‘Ulim wa al-
Hikam, beliau menjelaskan bahwa menyebarkan gosip hukumnya haram, karena dapat
menimbulkan permusuhan dan kebencian.>® Hal ini sesuai dengan konsekuensi hukum
dalam Fatwa MUI nomor 24 tahun 2017 bahwa aktivitas buzzer politik yang menjadi
profesi untuk menyebarkan informasi yang mengandung hoaks, fitnah, dan sejenisnya
adalah haram, bahkan orang yang menyuruh, mendukung, atau memanfaatkan jasa
tersebut juga berdosa.

Maka, jelaslah bahwa semua aktivitas tersebut—hoaks, gibah, fitnah, namimah,
bullying, membuka aib, khiyanah, dan gosip—tidak hanya melanggar prinsip etika Islam,
tetapi juga menimbulkan dampak sosial yang besar, yakni memecah belah masyarakat

5’Abid ‘Isa Muhammad bin ‘Isa al-Tirmizi, Sunan al-Tirmizi, Juz 3 (Cet. |; Beirut: Dar al-Garb al-
Islami, 1996 H), h. 554. (Hadis Hasan Garib oleh al-Tirmizi)

>8Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Quran dan Terjemahnya (Cet. |; Surabaya: Halim,
2014), h. 180.

597ain al-Din ‘Abd Rahman bin Ahmad al-Bagdadi al-Dimasyq, Jami‘ al-‘Ulim wa al-Hikam, Juz 2
(Cet. VII; Beirut: Muassasah al-Risalah, 1417 H/1997 M), h. 266.

240 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-:J:!::A H Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247
KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502

dan merusak kepercayaan publik. Maka, praktik buzzer politik seperti ini wajib dikritisi
dan dihentikan, karena bertentangan dengan prinsip-prinsip ajaran Islam.
Fikih siyasah terdiri dari dua kata, figh dan siyasah. Figh berasal dari kosa kata

z %% 242, P . . H
bahasa arab g2 — 44s; — 428 yang artinya mengetahui sesuatu dan memahaminya.®

2 08 - )

Siyasah juga berasal dari bahasa arab gfwl;v; S J»\Lv yang berarti memimpin,

mengurus dan mengembala, misalnya Mb.w 52»53)\ (W artinya, mengatur urusan untuk

kebaikannya.®! Sedangkan secara terminologis didefenisikan oleh ‘Abdu al-Wahab Khalaf

adalah:

wiaz ¥ & sladl 255 e gad LSS Gy 50 SR gl 23
S Baly w2 5300

Artinya:

Pengelolaan keadaan umum pemerintahan Islam untuk terciptanya

kemaslahatan dan terhindarnya kerusakan dengan tidak bertentangan dengan

ketentuan syariat Islam dan prinsip-prinsip umum syariat.

Pendapat ‘Abdu al-Wahab Khalaf mengenai siyasah syar’iyyah sangat relevan
dengan pembahasan aktivitas buzzer politik dalam perspektif hukum Islam. Dalam
konteks buzzer politik, konsep ini menjadi penting sebagai solusi dalam membingkai
aktivitas komunikasi politik yang masif di media sosial. Strategi penggunaan buzzer hanya
dapat dibenarkan jika dilakukan untuk tujuan maslahat, seperti menyampaikan
informasi yang jujur, mengajak kepada kebaikan, atau menjaga stabilitas sosial. Namun,
jika aktivitas buzzer politik justru digunakan untuk menyebarkan hoaks, fitnah, gibah,
memecah belah masyarakat, atau manipulasi opini publik demi kepentingan kelompok
tertentu, maka hal tersebut bertentangan dengan prinsip siyasah syar’iyyah
sebagaimana dijelaskan al-Khalaf. Sebab, tindakan tersebut tidak membawa
kemaslahatan, melainkan dapat menimbulkan kerusakan dan ukhuwah Islamiyah yang
menjadi dasar dalam etika politik Islam.

Imam al-Mawardi dalam kitab al-Ahkam al-Sultaniyah juga menegaskan bahwa
tugas penguasa adalah:

SN s 0 Bt
Artinya:
Menjaga agama dan mengatur urusan dunia dengannya.

Perkataan Imam al-Mawardi ini merupakan inti dari konsep siyasah syar’iyyah,
yaitu bahwa kekuasaan dan pemerintahan dalam Islam harus berlandaskan pada nilai-

80lbn Manzar Muhammad bin Mukrim bin ‘AlT al-Ansari, Lis@n al-‘Arab, Juz 13 (Cet. III; Beirut: Dar
Sadir, 1414 H), h. 522.

81Abdurrahman Taj, al-Siyasah al-Syar‘iyyah wa al-Figh al-Islami (Mesir: Matba‘ah Dar al-Ta’lif,
1415 H), h. 7.

62‘Abd al-Wahab Khalaf, al-Siyasah al-Syar‘iyyah au Nizam al-Daulah al-Islamiyyah (Kairo:
Matba‘ah al-Salafiyyah, 1350 H), h. 14.

83Aba al-Hasan ‘All bin Muhammad al-Mawardi, al-Ahkam al-Sult@niyyah (Kairo: Dar al-Hadfs,
1431 H), h. 15.

241 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-FIKRAH Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247

JURNAL

KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502

nilai agama demi mewujudkan keteraturan dan kemaslahatan dunia. Aktivitas buzzer
yang menyebarkan hoaks, fitnah, ujaran kebencian, atau manipulasi opini publik jelas

mencederai prinsip u.ia;U\ i&\ja- (penjagaan agama). Agama Islam mengajarkan

kejujuran, keadilan, serta larangan menyebarkan informasi yang tidak benar atau yang
dapat merusak keharmonisan sosial. Maka, aktivitas buzzer semacam ini bertentangan

od, s
dengan perintah untuk &) 4% (mengatur urusan dunia dengan agama), karena ia

tidak menggunakan prinsip agama sebagai landasan etika politik.

Yasuf al-Qardawt dalam kitabnya al-Siyasah al-Syar’iyyah menjelaskan bahwa
siyasah syar’iyyah adalah apa yang dipandang oleh seorang pemimpin atau yang ia
keluarkan berupa hukum dan keputusan sebagai pencegahan terhadap kerusakan yang
sedang terjadi, perlindungan dari kerusakan yang dikhawatirkan akan terjadi, atau
sebagai penanganan terhadap kondisi tertentu.®* Definisi ini menegaskan bahwa
tindakan dan kebijakan politik yang diambil dalam Islam harus bersifat proaktif dalam
menghadapi potensi kerusakan sosial. Aktivitas buzzer yang dapat menimbulkan
kegaduhan publik, yang mengancam keharmonisan masyarakat, maka jelas
bertentangan dengan tujuan utama siyasah syar’iyyah. Sebaliknya, jika buzzer
dimanfaatkan untuk menyampaikan informasi yang benar, menjaga stabilitas, dan
memperkuat ukhuwah, maka hal itu dapat dinilai sesuai dengan prinsip-prinsip syariat.

Lebih jauh lagi, kepemimpinan yang dibangun dari hasil kecurangan atau
menghalalkan segala cara, seperti penggunaan buzzer politik untuk menyebarkan fitnah,
hoaks, serta adu domba, pada akhirnya akan menciptakan sistem pemerintahan yang
rapuh secara moral dan sosial. Pemimpin yang lahir dari proses ini cenderung sulit
menjaga objektivitas dalam mengambil kebijakan, karena kekuasaannya harus dibayar
kepada kelompok-kelompok yang membantunya meraih jabatan. Akibatnya,
pemerintahannya penuh dengan kepentingan pribadi dan kelompok, bukan kepentingan
rakyat secara keseluruhan.

Seorang pemimpin yang meraih kekuasaan dengan cara-cara yang tidak benar
akan diliputi rasa khawatir kehilangan kekuasaan, sehingga berbagai keputusan sering
diambil bukan untuk maslahat umat, tetapi untuk mempertahankan posisinya dan
mengamankan jaringan politiknya. Kondisi ini tentu bertentangan dengan tujuan utama
kepemimpinan dalam Islam, yaitu menghadirkan keadilan, kesejahteraan, dan persatuan
umat. Rasulullah saw. telah memperingatkan dalam sabdanya:

) i e A s Y] BG Ay B8 Gl e By Ul 2 G
55(Lg )=
Artinya:

84Yasuf al-Qardawi, al-Siydasah al-Syar‘iyyah (Cet. |; Mesir: Maktabah Wahbah, 1419 H/1989 M),
h. 15.

85Muhammad bin Isma‘il al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, Juz 6 (Cet. V; Damaskus: Dar Ibn Kasir, 1414
H/1993 M), h. 2614.

242 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-FIKRAH Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247

JURNAL

KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502

Tidaklah seorang hamba yang Allah jadikan pemimpin atas kaum muslimin, lalu
ia mati dalam keadaan menipu rakyatnya, melainkan Allah haramkan baginya
surga. (H.R. al-Bukhar)

Hadis ini menjadi peringatan keras bahwa kepemimpinan adalah amanah besar
yang wajib dijalankan dengan jujur dan adil. Dalam siyasah syar’iyyah, pemimpin harus
menjaga agama dan mengatur urusan dunia dengan nilai-nilai Islam. Jika kepemimpinan
diraih atau dijalankan dengan menghalalkan segala cara untuk meraih kekuasaan,
menyebar kebohongan, hoaks, fitnah, atau menggunakan propaganda yang merusak,
maka hal tersebut telah menyimpang dari prinsip siyasah syar’iyyah yang menjadi sebab
kemurkaan Allah dan menghilangkan peluang masuk surga.

Sebaliknya, siyasah syar’iyyah hadir sebagai solusi komprehensif agar
pemerintahan berjalan di atas rel syariat dengan tujuan utama menciptakan
kemaslahatan umat dan mencegah segala bentuk kerusakan. Dalam kerangka ini,
kekuasaan dipandang sebagai amanah besar, bukan sekadar alat meraih keuntungan
atau mempertahankan kedudukan. Oleh sebab itu, setiap langkah politik, termasuk
komunikasi politik dan penggunaan media, wajib menjunjung prinsip keadilan,
kejujuran, dan tanggung jawab moral. Seperti ditegaskan dalam kaidah fikih:

seflanl s 2 J3f il 453

Artinya:

Menghindarkan mafsadah (kerusakan) didahulukan atas mendatangkan

maslahat.

Maka siyasah syar’iyyah mengarahkan pemimpin agar dalam setiap kebijakan
dan strateginya lebih fokus mencegah terjadinya kerusakan sosial, termasuk akibat dari
praktik kecurangan politik. Dengan mengembalikan prinsip kepemimpinan kepada nilai
agama, siyasah syar’iyyah menjadi benteng agar penguasa tidak terjebak pada godaan
kekuasaan yang menyesatkan dan tetap memprioritaskan kesejahteraan rakyat di atas
kepentingan kelompok.

Dalam konteks siyasah syar’iyyah, kondisi semacam ini jelas menyalahi prinsip
keadilan dan maslahah yang menjadi fondasi utama kepemimpinan dalam Islam. Dalam
Q.S. al-Nahl/16: 90, Allah Swt. berfirman:

CQ\

s
A

SCT"O

L yig Jady 54t 4 &y
Terjemahnya:
Sesungguhnya Allah menyuruh (kamu) berlaku adil dan berbuat kebajikan.®’
Ayat ini menjadi landasan bahwa setiap bentuk kebijakan politik harus
menjunjung tinggi keadilan dan kebaikan, termasuk dalam strategi komunikasi politik.
Dalam konteks dakwah digital dan politik Islam kontemporer, para aktivis dan pemimpin
umat harus mencontoh sikap Rasulullah saw. dalam menyampaikan pesan dengan adil

dan hikmah, sebagaimana diperintahkan dalam Q.S. al-Nahl/16: 125.

%Muslim bin Muhammad bin Majid al-Disar1, al-Mumti’ fi al-Qawa‘id al-Fighiyyah (Cet. |; Riyadh:
Dar Zidni, 1428 H/2007 M), h. 253.

57Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Quran dan Terjemahnya (Cet. |; Surabaya: Halim,
2014), h. 277.

243 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-FIKRAH Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247

JURNAL

KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502

St o ol thotss e sl w8y & o By
Terjemahnya:

Serulah (manusia) ke jalan Tuhanmu dengan hikmah dan pengajaran yang baik

serta debatlah mereka dengan cara yang lebih baik.%®

Dalam tafsirnya, Imam al-Sa’di menjelaskan bahwa ajakan kepada kebaikan,
termasuk dalam konteks dakwah dan komunikasi sosial, harus dilakukan dengan
kebijaksanaan, nasihat yang baik, dan berdebat dengan cara yang paling baik. Tujuan
utama dalam komunikasi publik menurut Islam, sebagaimana dijelaskan dalam tafsir ini,
adalah untuk menebarkan hidayah dan memperbaiki masyarakat, bukan untuk
menciptakan kemenangan debat, menyudutkan lawan, apalagi menyulut permusuhan.®®
Berdasarkan hal tersebut, dapat dipahami bahwa aktivitas di media sosial, termasuk
dalam ranah politik, harus menjunjung nilai hikmah, kejujuran, dan tanggung jawab
moral, demi menjaga stabilitas umat.

Urgensi penerapan konsep siyasah syar’iyyah menjadi sangat penting di tengah
maraknya penggunaan buzzer politik yang sering menyebarkan informasi menyesatkan
demi kepentingan kelompok tertentu. Di era media sosial yang serba cepat ini,
masyarakat mudah terpengaruh oleh opini yang belum tentu benar, sehingga
menimbulkan perpecahan dan ketegangan. Dalam situasi seperti ini, siyasah syar’iyyah
berperan sebagai pedoman penting yang menuntun pemimpin agar bersikap jujur, adil,
dan bertanggung jawab dalam setiap kebijakan. Konsep ini menekankan bahwa tujuan
politik dalam Islam bukan sekadar meraih kekuasaan, tetapi menciptakan kemaslahatan
dan mencegah kerusakan. Oleh karena itu, pemimpin yang mengedepankan prinsip
siyasah syar’iyyah tidak akan menggunakan cara-cara yang menyesatkan atau merusak,
seperti menyewa buzzer untuk menjatuhkan lawan. Sebaliknya, ia akan fokus menjaga
persatuan umat, menyebarkan kebenaran, dan menjunjung tinggi nilai-nilai keadilan
dalam kepemimpinannya.

Dengan demikian, siyasah syar’iyyah bukan hanya menjadi prinsip normatif,
tetapi juga menjadi panduan dalam memfilter aktivitas politik digital. la tidak memberi
ruang kepada praktik propaganda dan adu domba, melainkan membimbing setiap
tindakan politik agar tetap dalam jalur maslahat dan menjauh dari kerusakan
(mafsadah). Aktivitas buzzer politik yang berorientasi pada propaganda, memecah belah
masyarakat, serta menghalalkan segala macam cara demi memenangkan kelompok
tertentu, tidak sejalan dengan nilai-nilai siyasah syar’iyyah. Oleh karena itu, siyasah
syar’iyyah harusnya menjadi solusi agar kepemimpinan dibangun dan dijalankan di atas
kejujuran, amanah, dan prinsip maslahat, bukan dengan menghalalkan segala cara demi
kepentingan kelompok tertentu.

KESIMPULAN
Berdasarkan pembahasan yang telah peneliti uraikan di atas, maka dapat ditarik
kesimpulan tentang perspektif hukum Islam terhadap buzzer politik (studi analisis Fatwa

®8Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Quran dan Terjemahnya (Cet. |; Surabaya: Halim,
2014), h. 281.

8‘Abdurrahman al-Sa‘di, Taisir al-Karim al-Rahman fi Tafsir Kalam al-Mannan (Cet. |; Muassasah
al-Risalah, 1420 H/2000 M), h. 452.

244 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-FIKRAH Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247

JURNAL

KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502

MUI nomor 24 Tahun 2017), bahwa Fatwa MUI nomor 24 tahun 2017 tentang Hukum
dan Pedoman Bermuamalah melalui Media Sosial memberikan landasan syariat dan etis
bagi umat Islam dalam menggunakan media sosial. Fatwa ini menekankan prinsip
tabayun (memastikan kebenaran), kejujuran, dan larangan terhadap hoaks, gibah,
fitnah, namimah, gosip, bullying, dan membuka aib. Aktivitas buzzer politik yang
menyebarkan disinformasi, menyerang karakter pribadi, atau memperkeruh ruang
publik jelas bertentangan dengan prinsip-prinsip tersebut. Fatwa ini tidak hanya menjadi
rujukan hukum, tetapi juga pedoman moral yang relevan dalam menghadapi tantangan
komunikasi digital, khususnya di ranah politik.

Dalam perspektif hukum Islam dan siyasah syar’iyyah, aktivitas politik dalam
Islam harus bertujuan menciptakan kemaslahatan dan mencegah kerusakan sosial
(mafsadah). Buzzer politik yang berperan dalam memecah belah masyarakat, menebar
kebencian, atau menyebarkan informasi yang menyesatkan tidak dapat dibenarkan
secara moral maupun hukum Islam. Sebaliknya, jika digunakan untuk mendukung
keadilan, menyampaikan kebenaran, dan menjaga persatuan, aktivitas tersebut dapat
diarahkan kepada kemaslahatan publik. Oleh karena itu, siyasah syar’iyyah menjadi
solusi agar kepemimpinan dibangun dan dijalankan di atas kejujuran, amanah, dan
prinsip maslahat, bukan dengan menghalalkan segala cara demi kepentingan kelompok
tertentu.

DAFTAR PUSTAKA
Al-Quran al-Karim

Buku

Al-Ansar1, Ibn Manzir Muhammad bin Mukrim bin ‘Ali, Lisan al-‘Arab, Cet. lll; Beirut: Dar
Sadir, 1414 H.

Al-‘Asgalani, Ahmad bin ‘AlT bin Hajar, Fath al-Bari bi Syarh al-Bukhari, Cet. |; Mesir: al-
Maktabah al-Salafiyyah, 1380-1390 H.

Badan Pengembangan dan Pembinaan Bahasa, Kamus Besar Bahasa Indonesia, Cet. VI;
Jakarta: PT Gramedia Pustaka Utama, 2016.

Al-Baji, Aba al-Walid Sulaiman bin Khalaf, al-Isyarah fi Usal al-Figh, Cet. |; Beirut: Dar al-
Kutub al-‘limiyyah, 1424 H/2003 M.

Al-Bukhari, Muhammad bin Isma‘ll, Sahih al-Bukhari, Cet. V; Damaskus: Dar lbn Kasir,
1414 H/1993 M.

Al-Birnd, Muhammad Sidqi bin Ahmad, al-Wajiz fi Qawa’id al-Fighiyyah al-Kulliyyah,
(Cet. IV; Beirut: Muassasah al-Risalah al-‘Alamiyyah, 1416 H/ 1996 M.

Al-Daraqutni, Abd al-Hasan bin ‘Umar al-Bagdadi, Sunan al-Daruqutni, Cet. |; Beirut:
Muassasah al-Risalah, 1424 H/ 2004 M.

Al-Dimasyqi, Zain al-Din ‘Abdurrahman bin Ahmad al-Bagdadi, Jami‘ al-‘Uldm wa al-
Hikam, Cet. VII; Beirut: Muassasah al-Risalah, 1417 H/1997 M.

Al-Dasari, Muslim bin Muhammad bin Majid, al-Mumti’ fi al-Qawa‘id al-Fighiyyah, Cet.
I; Riyadh: Dar Zidnt, 1428 H/2007 M.

Echols, John M. dan Hassan Shadily, Kamus Inggris-Indonesia, Cet. XXVIII; Jakarta: PT
Gramedia Pustaka Utama, 2006.

245 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-FIKRAH Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247

JURNAL

KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502

Al-Jurjani, ‘Al bin Muhammad, al-Tarifat, Cet. |; Beirut: Dar al-Kutub al-‘llmiyyah, 1983.

Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Quran dan Terjemahnya, Cet.l; Surabaya:
Halim, 2014.

Khalaf, ‘Abd al-Wahab, al-Siyasah al-Syar‘iyyah au Nizam al-Daulah al-Islamiyyah, Kairo:
Matba‘ah al-Salafiyyah, 1350 H.

Komisi Majelis Ulama Indonesia (MUI), Fatwa Majelis Ulama Indonesia No. 24 Tahun
2017 Tentang Hukum Dan Pedoman Bermuamalah Melalui Media Sosial, Jakarta:
2017.

Al-Maqdis1i, Ahmad bin ‘Abd al-Rahman bin Qudamah, Mukhtasar Minhaj al-Qasidin,
Damaskus: Maktabah Dar al-Bayan, 1398 H/1978 M.

Al-Mawardi, Abu al-Hasan ‘Ali bin Muhammad, Adab al-Dunya wa al-Din, t.t.p.: Dar
Maktabah al-Hayah, 1986 H.

Al-Mawardi, Abu al-Hasan ‘Al bin Muhammad, al-Ahkam al-Sultaniyyah, Kairo: Dar al-
Hadis, 1431 H.

Moleong, Lexy J, Metodologi Penelitian Kualitatif, Bandung: PT. Remaja Rosdakarya,
2016.

Morissan, Teori Komunikasi Individu Hingga Massa, Jakarta: Kencana, 2013.

Al-Naisabart Muslim bin al-Hajjaj bin Muslim al-Qusyairi, Sahih Muslim, Turki: Dar al-
Tiba‘ah al-‘Amirah, 1334 H.

Al-Nawawi, Muhyt al-Din Yahya bin Syaraf, al-Minhaj Syarh Sahih Muslim bin al-Hajjaj,
Cet. Il; Beirut: Dar lhya’ al-Turas al-‘Arabri, 1392 H.

Al-Qardawi, Yasuf, al-Siyasah al-Syar‘iyyah, Cet. |; Mesir: Maktabah Wahbah, 1419
H/1989 M.

al-Qazwini, Ibn Majah Abu ‘Abdullah Muhammad bin Yazid, Sunan Ibn Mdjah, Juz 2,
t.t.p.: Dar lhya al-Kutub al-‘Arabiyyah, t.th.

Al-Qurtubt, Muhammad bin Ahmad al-Ansari, al-Jami‘ li Ahkam al-Qur’an, Cet. II; Kairo:
Dar al-Kutub al-Misriyyah, 1384 H/1964 M.

Al-Sa‘di, ‘Abd al-Rahman, Taisir al-Karimi al-Rahman fi Tafsir Kalami al-Mannan, Cet. |;
Muassasatu al-Risalah, 1420 H/2000 M.

Sujarweni, Wiratna, Metode Penelitian, Yogyakarta: Pustaka Baru Press, 2015.

Al-Suyati, Jalal al-Din ‘Abd al-Rahman, al-Asybah wa al-Nazdir fi Qawa‘id wa Furi’ Figh
al-Syafi‘iyyah, Cet. I; Beirut: Dar al-Kutub al-‘llmiyyah, 1403 H/1983 M.

Al-Tabari, Muhammad bin Jarir, Tafsir al-Tabari Jami* al-Bayan, Cet. |; Kairo: Dar Hijr,
1422 H/2001 M.

Taj, ‘Abd al-Rahman, al-Siyasah al-Syar‘iyyah wa al-Figh al-Islami, Mesir: Matba‘ah Dar
al-Ta’lif, 1415 H.

Al-Tirmizi, Abd ‘Tsd Muhammad bin ‘Isa, Sunan al-Tirmizi, Cet. |; Beirut: Dar al-Garb al-
Islamt, 1996 H.

Zaidan, ‘Abd al-Karim, Usal al-Da‘wah, Cet. IX; t.t.p.: Muassasah al-Risalah, 1421 H/2001
M.

Al-Zuhailt, Muhammad Mustafa, al-Wajiz fi Usil al-Figh al-Islami, Cet. |I; Damaskus: Dar
al-Khair, 1427 H/2006 M.

Jurnal:

246 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)



et — AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam
AL-FIKRAH Vol. 3, No. 1 (2026): 222-247

JURNAL

KAJIAN ISLAM doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2502

Felicia, dan Riris Loisa, "Peran Buzzer Politik dalam Aktivitas Kampanye di Media Sosial
Twitter”, Koneksi 2, no. 2, (Desember 2018): h. 352-359.

Husein, Muhamad dan Syahrial Syarbaini, “Propaganda Buzzer Politik Pada Pemilihan
Presiden 2024”, Jurnal Peurawi: Media Kajian Komunikasi Islam 7, No. 2 (2024). h.
37-60.

Juditha, Christiany, “Buzzer di Media Sosial Pada Pilkada dan Pemilu Indonesia”,
Prosiding Seminar Nasional Komunikasi dan Informatika 3, (2019). h. 199-212.
Kurniawan, Riko, dkk., “Buzzer Media Sosial dan Pembentukan Perspektif Pemilih
Millenial dalam Pemilu 2019”, Jurnal Politik Walisongo (JPW) 3, no. 1, (2021): h. 54-

72.

Kurniawati, Rizki, “Buzzer Sebagai Alat Politik Ditinjau Dari Perspektif Penegakan Hukum
Di Indonesia”, Justicia Sains: Jurnal lImu Hukum 08, no. 02, (November 2023): h.
260-275.

Maura, Nisrina dan Zahra Nur Huwaida, “Dampak Buzzer Politik dalam Demokrasi
Digital”, Program Studi Manajemen, Fakultas Pendidikan Ekonomi dan Bisnis,
Universitas Pendidikan Indonesia, (April 2025): h. 1-8.

Mustika, Rieka, “Pergeseran Peran Buzzer ke Dunia Politik di Media Sosial”, Jurnal
Diakom 2, no. 2, (2019): h. 151-158.

Robbani, Shofa dan Ahmad Fauzi, “Komersialisasi Jasa Buzzer Twitter Menurut Undang-
Undang ITE dan Hukum Islam” At-Tuhfah: Jurnal Studi Keislaman 11, no.1, (2022).
h. 27-48.

Skripsi:

Amin, Hedy Dianisa, “Buzzer Politik Terhadap Sistem Demokrasi Di Indonesia Persfektif
Hukum Islam”, Skripsi, Lampung: UIN Raden Intan, 2022.

Hidayat, Fajri, “Buzzer Penyebar Hoaks Dan Fitnah Melalui Media Sosial Dalam
Perspektif Hukum Islam Dan Hukum Positif (Analisis Hoaks Pada Pemilu Serentak
2019 Di Media Sosial)”, Skripsi, Jakarta: Fakultas Syari’ah dan Hukum UIN Syarif
Hidayatullah, 1442 H/ 2021 M.

Ulul’ilmi, lbnu Hibban, “Pandangan Etika Bisnis Islam Terhadap Pelaku Endorsement
(Studi Kasus Praktek Endorsement Produk Perawatan Tubuh dan Kecantikan di
Instagram)”, Skripsi, Purwokerto: UIN Prof. K.H. Saifuddin Zuhri, 2022.

Situs dan Sumber Online:
Kumparan News, “Suburnya Buzzer dan Berkembangnya Bisnis Penggiringan Opini”,

Situs Resmi Kumparan. https://kumparan.com/kumparannews/suburnya-buzzer-
dan-berkembangnya-bisnis-penggiringan-opini-1536203838240146622

247 | Fauzan Abdillah Syihab, Muhammad Taufan Djafri, Saharuddin
Perspektif Hukum Islam terhadap Buzzer Politik (Studi Analisis Fatwa MUI No. 24 Tahun 2017)



