
1 | Aisyah, Kurnaemi Anita, Sri Reski Wahyuni Nur  
Tayamum pada Pelaksanaan Salat Jenazah (Telaah Komparatif Mazhab Hanafi dan Syafii)  

 

AL-FIKRAH: 
Jurnal Kajian Islam 

https://journal.stiba.ac.id/index.php/fikrah/index 

Vol. 3, No. 1 (2026) 
p.1-25 

doi: 
10.36701/fikrah.v3i1.2572 

 

Tayamum pada Pelaksanaan Salat Jenazah (Telaah 
Komparatif Mazhab Hanafi dan Syafii) 

The Permissibility of Tayamum in Funeral Prayer (a Comparative 
Analysis of the Hanafi and Syafii Schools of Thought) 

 
Aisyah 

Institut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia 
Email: aisyaheyes@gmail.com  

 

Kurnaemi Anita 
Institut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia 

Email: kurnaemi@stiba.ac.id 
 

Sri Reski Wahyuni Nur  

Institut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia 
Email: srireskinur@stiba.ac.id 

 

Article Info Abstract 
Received 

Revised 
Accepted 
Published 

 
Keywords: 

 
 
 
 

Kata kunci: 
 
 
 
 
 
 

: 1 October 2025 
: 10 October 2025 
: 18 October 2025 
: 30 January 2025 
 
Tayamum, Funeral 
Prayer, Syafii School, 
Hanafi School, 
Comparative Fikih 
 
Tayamum, Salat 
Jenazah, Mazhab 
Syafii, Mazhab Hanafi, 
Komparatif Fikih  

Islamic jurisprudence (Fikih) is a discipline that examines practical 
Islamic rulings based on detailed scriptural evidence, including 
purification rituals in emergency situations such as tayamum (dry 
ablution). This study explores the viewpoints of the Hanafi and Syafii 
schools regarding the permissibility of tayamum for individuals 
preparing to perform funeral prayers, while evaluating the stronger 
opinion between the two. Employing a qualitative approach, this 
research utilizes library-based methods, normative analysis, and 
comparative study between the two schools. The findings reveal that 
the Hanafi school permits tayamum even when water is available, 
provided there is concern that the funeral prayer may not be 
performed on time, emphasizing practicality and ease. Conversely, the 
Syafii school mandates the use of water (wudu) as long as it is 
accessible, even if this risks delaying the prayer. The Syafii stance is 
deemed stronger due to its reliance on authentic hadith as a legal 
basis and rejection of weak narrations. The novelty of this research 
lies in its focused examination of tayamum for funeral prayers a topic 
rarely explored in depth alongside a detailed analysis of each school’s 
legal methodology. Additionally, the study highlights the relevance of 
Fiqh in contemporary contexts, such as disasters or water shortages, 
where the Hanafi opinion may serve as a practical alternative without 
violating Syaria principles. The outcomes of this study are expected to 
benefit the public, funeral administrators, and religious authorities in 
addressing exceptional circumstances. 
 
Abstrak 
Fikih merupakan ilmu yang mengkaji hukum-hukum praktis dalam 
Islam berdasarkan dalil-dalil rinci, termasuk permasalahan bersuci 
dalam keadaan darurat seperti tayamum. Penelitian ini mengkaji 
pandangan mazhab Hanafi dan Syafii mengenai penggunaan 
tayamum bagi individu yang hendak melaksanakan salat jenazah, 

Copyright: 
 

2026, Aisyah, 
Kurnaemi Anita, Sri 
Reski Wahyuni Nur  

 

mailto:kurnaemi@stiba.ac.id


 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 1-25 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2572 

 

2 | Aisyah, Kurnaemi Anita, Sri Reski Wahyuni Nur  
Tayamum pada Pelaksanaan Salat Jenazah (Telaah Komparatif Mazhab Hanafi dan Syafii)  

serta menilai pendapat yang paling kuat di antara keduanya. 
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode 
studi pustaka, serta analisis normatif dan komparatif. Hasil penelitian 
menunjukkan bahwa mazhab Hanafi membolehkan tayamum 
meskipun ada air apabila dikhawatirkan salat jenazah tidak dapat 
dilakukan tepat waktu, dengan pertimbangan kemudahan. Sementara 
itu, mazhab Syafii tetap mewajibkan wudu selama air tersedia, 
meskipun berisiko menimbulkan keterlambatan. Pendapat Syafii 
dianggap lebih kuat karena berpegang pada hadis sahih sebagai dasar 
hukum dan menolak hadis yang lemah. Nilai kebaruan penelitian ini 
terletak pada pembahasan khusus tayamum dalam salat jenazah yang 
jarang dikaji secara mendalam, lengkap dengan analisis metode 
penetapan hukum masing-masing mazhab. Penelitian ini juga 
menyoroti relevansi fikih dalam kondisi kontemporer seperti bencana 
atau krisis air, di mana pendapat mazhab Hanafi bisa menjadi 
alternatif praktis asalkan tidak menyimpang dari prinsip syariat. Hasil 
penelitian ini diharapkan memberikan manfaat bagi masyarakat, 
pengelola jenazah, dan otoritas keagamaan dalam menghadapi 
situasi-situasi khusus. 

 

 
This work is licensed under a Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International (CC BY-NC-SA 4.0) 

 
How to cite: 

 
Aisyah, Kurnaemi Anita, Sri Reski Wahyuni Nur. “Tayamum pada Pelaksanaan Salat Jenazah (Telaah 
Komparatif Mazhab Hanafi dan Syafii)”, AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam, Vol. 3, No. (1) (2026): 1-25. 
https://doi.org/10.36701/fikrah.v3i1.2572 

 
PENDAHULUAN 

Salat jenazah adalah salah satu bentuk ibadah yang disyariatkan dalam Islam dan 
telah dipraktikkan oleh Rasulullah saw. serta para sahabat. Ibadah ini dilakukan ketika 
seorang muslim meninggal dunia, baik laki-laki maupun perempuan.1 Salat jenazah 
memiliki karakteristik yang khas dibandingkan dengan salat-salat lainnya, karena tidak 
mengandung rukun seperti rukuk, sujud, ataupun jumlah rakaat. Ibadah ini 
dilaksanakan sepenuhnya dalam posisi berdiri, dengan empat kali takbir yang disertai 
bacaan dan doa khusus, kemudian ditutup dengan salam.2 Hukum salat jenazah 
merupakan fardu kifayah3 yang artinya kewajiban ini terpenuhi jika sebagian umat 
Islam telah menunaikannya, sehingga bagi umat Islam lainnya kewajibannya menjadi 
gugur.4 Namun, hanya yang melakukannya saja yang mendapatkan keutamaan dan 
pahalanya.5 

Proses pengurusan jenazah mencakup beberapa aspek penting yang 
disyariatkan, yaitu penanganan awal terhadap jenazah, memandikan jenazah, 
mengkafani jenazah, mensalati jenazah, proses pengantaran jenazah, dan penguburan 

 
1Achmad Alparisi Maulana, “Pelaksanaan Salat Jenazah di Masjid (Studi Analisis Pendapat 

Mazhab Hanafi)”, Skripsi (Makassar: Fak. Syariah STIBA Makassar, 2023), h. 19. 
2Ṭayyār, Al-Fiqhu al-Muyassar, Juz 1 (Cet. I; Riyād: Madāru al-Waṭan, 1432 H/ 2011 M), h. 479. 
3‘Abdurraḥman al-Juzairī, Al-Fiqhu ‘Alā al-Maẓāhib al-Arba’ah Juz 1 (Cet. II; Beirut: Dār al-Kutub 

al-‘Amaliyyah, 1424 H/ 2003 M), h. 470. 
4M. Fadil Azhabul Izza, “Batasan Waktu Pelaksanaan Salat Jenazah di Area Pemakaman dalam 

Perspektif Fikih Ibadah”, Skripsi (Makassar: Fak. Syariah STIBA Makassar, 2024) h. 30.  
5Amir Mahmud, “Studi Komparatif Hukum Salat Gaib menurut Mazhab Hanafi dan Mazhab 

Syafi’i”, Skripsi (Makassar: Fak. Syariah dan Hukum UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta) h. 1. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 1-25 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2572 

 

3 | Aisyah, Kurnaemi Anita, Sri Reski Wahyuni Nur  
Tayamum pada Pelaksanaan Salat Jenazah (Telaah Komparatif Mazhab Hanafi dan Syafii)  

jenazah.6 Seluruh tahapan tersebut tidak hanya bersifat ritual semata, namun juga 
menjadi bentuk penghormatan terakhir bagi mayit sesuai dengan ajaran syariat Islam.7 
Setiap tahapan pengurusan jenazah memiliki ketentuan dan tata cara yang telah 
ditetapkan dalam fikih. Penanganan awal seperti memejamkan mata jenazah dan 
meletakkan tubuhnya menghadap kiblat, setelah itu memandikan jenazah dilakukan 
dengan tata cara tertentu yang menekankan pada aspek kebersihan dan kesucian. 
Selanjutnya jenazah dikafani dengan kain putih yang bersih, sebagai simbol 
kesederhanaan dan persiapan untuk kembali kepada Allah Swt. tanpa membawa harta 
dunia.8 

Mensalati jenazah merupakan salah satu tahap penting yang memiliki nilai 
keagamaan yang tinggi, yang demikian salat jenazah adalah doa dan permohonan 
ampunan bagi orang yang telah meninggal. Pelaksanaan salat jenazah disyariatkan 
dengan memenuhi sejumlah syarat, antara lain suci dari hadas dan najis, menghadap 
ke arah kiblat, serta disertai dengan niat.9 Tahapan terakhir dari pengurusan jenazah 
adalah mengantarkan dan menguburkan jenazah ke liang lahat dengan adab yang telah 
ditentukan, seluruh rangkaian ini menunjukkan kesempurnaan ajaran Islam dalam 
mengatur kehidupan manusia, bahkan hingga setelah kematiannya.10 

Anjuran untuk melaksanakan salat jenazah ini bersandar kepada hadis Nabi 
Muhammad saw.: 

بَ عْهَا فَ لَهُ قييراَطٌ، فإَينْ تبَي  يي صلى الله عليه وسلم قاَلَ: مَنْ صَلَّى عَلَى جَنَازَةٍ، وَلََْ يَ ت ْ ا فَ لَهُ عَهَ عَنْ أَبِي هُرَيْ رَةَ ، عَني النَّبي
ثْلُ أُحُدٍ  ؟ قاَلَ: أَصْغَرُهُُاَ مي يراَطاَني ، قييلَ: وَمَا الْقي 11. )رواه مسلم( قييراَطاَني

 

Artinya:  
Diriwayatkan dari Abū Hurairah ra., bahwa Rasulullah saw. bersabda: “Barang 
siapa yang melaksanakan salat jenazah tanpa turut mengantarkannya ke 
pemakaman, maka ia memperoleh pahala satu qirāṭ. Namun, jika ia juga 
mengantarkannya, maka ia mendapatkan dua qirath pahala.” Ketika ditanyakan 
kepada beliau, “Apa yang dimaksud dengan dua qirāṭ?” Nabi menjawab, “Yang 
terkecil di antara keduanya sebanding dengan Gunung Uhud. (HR. Muslim). 
Dari hadis yang telah disebutkan, menjelaskan bahwa terdapat anjuran untuk 

mensalatkan jenazah, mengantarkan dan mengirinya hingga kekuburan, yaitu jika ia 
menghadiri jenazah untuk disalatkan maka mendapatkan pahala satu qirāṭ, dan jika 

 
6Al-Margīnānī, Al-Hidāyah fī Syarḥ bidāyat al-Mubtadi, Juz 2 (Cet. I; Madīnah al-Munawwarah: 

Dār al-Sirāj, 1440 H/2019 M), h. 120-142. 
7Ayyub Subandi, Saifullah bin Anshor, “Fatwa MUI Tentang Pengurusan Jenazah Muslim yang 

Terinfeksi Covid-19 ditinjau dari Perspektif Mazhab Syafii” Bustanul Fuqaha: Jurnal Bidang Hukum Islam 
1, no. 2 (2020): h. 240-247. 

8Muhammad Senal, dkk., “Praktek Penyelenggaraan Jenazah di SMPN 8 Tolitoli”, Jurnal 
Pedamas (Pengabdian Kepada Masyarakat) 1, no. 4 (2023): h.1012.  

9 Ṭayyār, Al-Fiqhu al-Muyassar, Juz 1, h. 480. 
10Imam Baihaki, “Potret Penguburan Jenazah dalam Islam Merupakan Bentuk Kepedulian Sosial 

Dunia-Akhirat”, al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Hadis 4, no.1 (2021): h. 70. 
11Muslim bin al Ḥajjāj al-Naisabūrī, Ṣaḥīḥ Muslim, juz 3, (Cet. I; Beirut: Dār at-Ṭab’ah al-‘Āmirah, 

1334 H/ 1915 M), h. 51. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 1-25 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2572 

 

4 | Aisyah, Kurnaemi Anita, Sri Reski Wahyuni Nur  
Tayamum pada Pelaksanaan Salat Jenazah (Telaah Komparatif Mazhab Hanafi dan Syafii)  

mengikuti dan mengahdiri pemakamannya maka mendapatkan dua qirāṭ.12 Namun, 
dalam praktik pelaksanaannya, tidak jarang terjadi keadaan darurat yang 
memengaruhi syarat-syarat salat jenazah, salah satunya adalah terkait dengan 
kewajiban bersuci bagi seseorang yang melaksanakan salat jenazah, tidak sah salat 
jenazah kecuali dengan bersuci.13 

Sebagai bentuk kemudahan dalam ajaran Islam, syariat memberikan keringanan 
tertentu kepada umatnya dalam melaksanakan ibadah, khususnya dalam hal bersuci 
sebagai syarat sah salat.14 Salah satu bentuk kemudahan tersebut adalah 
diperbolehkannya tayamum, yakni bersuci dengan debu yang suci sebagai pengganti 
wudu atau mandi wajib Ketika seseorang mengalami kesulitan atau uzur yang syar’ī.15 
Dalam keadaan tertentu, seperti saat tidak menemukan air atau ada air akan tetapi 
tidak cukup digunakan untuk bersuci ataupun juga ada air dan bisa menggunakan air.16 
Namun, terdapat kondisi tertentu dimana seseorang dikhawatirkan tidak dapat 
melaksanakan salat tepat waktu apabila berwudu atau mandi terlebih dahulu. Hal ini 
juga berlaku pada seseorang yang mengalami gangguan kesehatan, dimana jika ia 
menggunakan air dikhawatirkan dapat memperburuk kondisi penyakit atau 
menghambat proses penyembuhannya, maka tayamum menjadi alternatif untuk 
menggantikan wudu.17 

Berdasarkan latar belakang tersebut, fokus permasalahan dalam penelitian ini 
tertuju pada 2 pokok tersebut: Pertama, Bagaimana pandangan mazhab Syafii dan 
mazhab Hanafi mengenai hukum tayamum dalam pelaksanaan salat jenazah? Kedua, 
Bagaimana ketentuan hukum tayamum dalam salat jenazah menurut pendapat yang 
dianggap paling kuat?. Adapun tujuan dari penelitian ini adalah untuk mengkaji dan 
menjelaskan pandangan mazhab Syafii dan Hanafi mengenai hukum tayamum dalam 
pelaksanaan salat jenazah, serta menetapkan pendapat yang lebih kuat dengan 
merujuk pada dalil-dalil dari Al-Qur’an, hadis, dan pandangan para ulama.   

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian kualitatif, yang bersifat deskriptif 
dan analitis, dengan menitikberatkan pada kajian kepustakaan (library research) yang 
memuat teori-teori yang relevan dengan permasalahan yang dikaji. Metode 
pendekatan yang digunakan bersifat normatif-komparatif, yaitu dengan menganalisis 
norma-norma hukum yang berlaku melalui telaah terhadap sumber-sumber pustaka 

 
12Abu Husain bin Hujaj, Shahih Muslim, juz 3, h. 51. 
13Yaḥyā bin Syaraf al-Nawawī, Al-Majmu’ Syaraḥ al-Muḥażżab, (Cet. I; Jeddah: Maktabatul 

Irsyād, 1426 H/2006 M), h. 181. 
14Andrianto, berjudul “Penggunaan Tayamum untuk Melaksanakan Salat Fardu di Tempat 

Pemberhentian Bus dalam Perjalanan Lampung ke Medan menurut Hukum Islam”, Jurnal Syariah dan 
Hukum Islam 3, no. 2 (2023): h. 63-71.  

15 Ni’ma Wahyuni, “Pentingnya Pembelajaran Tata Cara Shalat dan Taharah Meliputi Wudu, 
Tayamum dan Mandi Wajib: Studi Fenomenial Peserta Didik”, Jurnal Pengabdian Masyarakat Akademik 
1, no.4 (2023): h. 53. 

16 Annisa Athiyah Fitri, dkk., “Metode Demonstrasi Tayamum; Pada Mata Pelajaran Fikih Ibadah 
Praktis”, Akhlak: Jurnal Pendidikan Agama Islam Dan Filsafat 2, no. 1 (2025) h. 66. 

17Noor Azizah, Muhammad Purnomo, “Pelaksanaan Wudu Tayamum dan Salat Pasien Rumah 
Sakit”, Jurnal Ilmu Keperawatan dan Kebidanan 10, no. 2 (2019) h. 304. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 1-25 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2572 

 

5 | Aisyah, Kurnaemi Anita, Sri Reski Wahyuni Nur  
Tayamum pada Pelaksanaan Salat Jenazah (Telaah Komparatif Mazhab Hanafi dan Syafii)  

seperti karya-karya ulama klasik maupun kontemporer, serta literatur ilmiah lainnya 
yang mendukung.18 

Penelitian ini merujuk pada beberapa studi sebelumnya, diantaranya adalah: 
Pertama, artikel yang ditulis oleh M. Ilham Muchtar dan Zainal Abidin dengan judul 
“Analisis Hukum Penggunaan Tayamum sebagai Alternatif Mandi Wajib”,19 hasil dari 
penelitian ini tayamum bisa menjadi alternatif mandi wajib dalam keadaan kondisi 
tertentu yang telah ditetapkan syariat. Namun, pengguna tayamum tidak menjadikan 
kebiasaan ketika air sudah tersedia. Kedua, artikel yang ditulis oleh Andrianto dengan 
judul “Penggunaan Tayamum untuk Melaksanakan Salat Fardu di Tempat 
Pemberhentian Bus dalam Perjalanan Lampung ke Medan menurut Hukum Islam” ,20 
bahwa hasil penelitian ini diperbolehkan tayamum jika ada sebab seperti tidak ada air 
disaat sudah memasuki waktu salat fardu. Ketiga, penelitian yang dilakukan oleh Agam 
Mirza bin Fakhrurrazi dengan judul “Media yang digunakan untuk Tayamum (Studi 
Analisis Perbandingan Hanafiyah dan Syafi’iyah)”,21 menunjukkan bahwa perbedaan 
pandangan antara mazhab Hanafi dan Syafii mengenai media tayamum berakar pada 
perbedaan metode istinbat hukum yang mereka gunakan. Dalam kajiannya, peneliti 
menyimpulkan bahwa mazhab Hanafi lebih mengedepankan aspek kemudahan, 
sedangkan mazhab Syafii lebih menitikberatkan pada ketelitian dan kehati-hatian 
dalam pelaksanaan ibadah. Keduanya didasarkan pada dalil yang kuat, baik dari Al-
Qur’an maupun sunah. 

Selanjutnya, skripsi yang ditulis oleh Muhammad Solahuddin Bin Awang dari 
Fakultas Syariah dan Hukum UIN sultan syarif kasim Riau-Pekanbaru yang berjudul 
“Hukum Penggunaan Debu dalam Tayamum (Studi Muqaranah Antara Imam Malik 
dan Imam Syafii)’’,22 hasil penelitian ini menjelaskan bahwa Imam Malik lebih fleksibel 
dengan mempertimbangkan kebutuhan praktis yakni memperbolehkan tayamum 
dengan debu yang menempel pada dinding, batu, dan permukaan benda lainnya. 
Sedangkan Imam Syafii hanya memperbolehkan dengan debu yang belum tercampur 
dengan benda lain, mengutamakan debu yang menempel pada tangan saat ditepuk. 
Kelima, artikel jurnal karya Lu’luatul Badriyyah dan Ashif Az Zafi yang berjudul 
“Perbedaan Mazhab Empat Imam Besar (Hanafi, Maliki, Syafii, dan Hambali) dalam 
Paradigma Hukum Islam ”,23 hasil penelitian ini menyimpulkan bahwa perbedaan 

 
18Mestika zed, Metode Penelitian Kepustakaan (Cet. III; Jakarta: Obor Indonesia, 2004), h. 3. 
19M. Ilham Muchtar dan Zainal Abidin, “Analisis Hukum Penggunaan Tayamum Sebagai 

Alternatif Mandi Wajib’’, Journal Of Islamic Constitutional Law 1, no. 1 (2024). 
20Andrianto, berjudul “Penggunaan Tayamum Untuk Melaksanakan Shalat Fardhu Di Tempat 

Pemberhentian Bus Dalam Perjalanan Lampung Ke Medan Menurut Hukum Islam”, Jurnal Syariah dan 
Hukum Islam 3, no. 2 (2023): h. 63-71. 

21Agam Mirza Bin Fakhrurrazi, “Media yang digunakan untuk Tayamum (Studi Analisis 
Perbandingan Hanafiyah dan Syafi’iah)’’, Skripsi  (Aceh: Fak. Syariah dan Hukum UIN Ar-Raniry, 2020) h. 
1-33. 

22Muhammad Solahuddin Bin Awang “Hukum Penggunaan Debu dalam Tayamum (Studi 
Muqaranah Antara Imam Malik dan Imam Syafi’i)’’, Skripsi (Riau-Pekanbaru: Fak. Syariah dan Hukum 
UIN Sultan syarif kasim, 2022), h. 12-27. 

23Lu’luatul Badriyyah dan Ashif Az-Zafi, “Perbedaan Mazhab Empat Imam Besar (Hanafi, Maliki, 
Syafi’i, dan Hambali) dalam Paradigma Hukum Islam”, Al-Muaddib: Jurnal Ilmu-ilmu Sosial dan 
Keislaman 5, no. 1 (2020): h. 65-79. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 1-25 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2572 

 

6 | Aisyah, Kurnaemi Anita, Sri Reski Wahyuni Nur  
Tayamum pada Pelaksanaan Salat Jenazah (Telaah Komparatif Mazhab Hanafi dan Syafii)  

mazhab bukanlah kelemahan, melainkan kekayaan dalam hukum Islam yang 
memungkinkan fleksibilitas sesuai konteks. penulis menekankan pentingnya toleransi 
dan studi komparatif untuk memahami khazanah fikih secara holistic. Terakhir, artikel 
jurnal karya Fadlan Akbar, Chamdar Nur, dan M. Fadil Azhabul Izza yang Jenazah 
berjudul “Batasan Waktu Pelaksanaan Salat di Area Pemakaman dalam Perspektif 
Fikih Ibadah’’,24 hasil dari penelitian ini menyimpulkan bahwa meskipun terdapat 
perbedaan pendapat, mayoritas ulama menganjurkan untuk menyegerakan salat 
jenazah sebelum pemakaman. Namun dalam kondisi tertentu, beberapa mazhab 
memberikan kelonggaran dalam situasi tertentu.  
 Berdasarkan penelitian-penelitian sebelumnya membahas tayamum dalam 
cakupan yang bersifat umum, serta pelaksanaan salat jenazah yang lebih fokus pada 
aspek waktu pelaksanaannya diarea pemakaman. Penelitian ini akan mengkaji secara 
khusus dan lebih mendalam mengenai ketentuan hukum tayamum bagi individu yang 
akan melaksanakan salat jenazah. Khususnya melalui pendekatan perbandingan 
antara mazhab Hanafi dan Syafii masih sangat terbatas dan belum banyak dibahas 
secara mendalam. Penelitian ini memiliki kebaruan (novelty) pada dua aspek utama: 
pertama, penelitian ini fokus pada pembahasan tayamum pada pelaksanaan salat 
jenazah, bukan dalam bentuk ibadah lainnya. Kedua, Pendekatan yang bersifat 
komparatif, dengan menganalisis perbedaan dan persamaan pandangan antara 
mazhab Hanafi dan Syafii dalam menetapkan dasar hukum dan dalil. Diharapkan 
penelitian ini bisa memberikan ilmu yang signifikan dalam pengembangan khazanah 
fikih muqāranah, sekaligus menjadi rujukan praktis dalam merespon problematika 
ibadah yang kerap terjadi di tengah masyarakat dengan tetap mengacu pada prinsip-
prinsip mazhab yang mu’tabar. 

 

PEMBAHASAN 
Tinjauan Umum Tentang Tayamum 
1. Definisi Tayamum, Syarat, dan Rukun Tayamum 

Tayamum menurut etimologi adalah bermaksud atau menyengaja menuju 
sesuatu,25 Dalam bahasa Arab, kata "tayamum" berasal dari akar kata "qaṣada", yang 
mengandung arti menyengaja. Istilah ini digunakan dalam Al-Qur’an untuk 
menunjukkan makna memilih atau menuju sesuatu secara sadar dan terarah. Dengan 
demikian, dalam konteks bersuci, tayamum berarti menyengaja menggunakan debu 
sebagai pengganti air ketika air tidak tersedia. 

Adapun secara terminologi, tayamum didefinisikan sebagai mengusap wajah dan 
kedua tangan menggunakan debu yang suci, sesuai dengan ketentuan dan tata cara 
yang telah ditetapkan dalam syariat.26 Yakni menempelkan telapak tangan pada 
permukaan yang bersih dan tidak najis seperti tembok, batu, atau benda lain yang 
sejenisnya, kemudian mengusap debu tipis yang menempel pada tangan ke wajah dan 

 
24Fadlan Akbar, dkk., “Batasan Waktu Pelaksanaan Salat di Area Pemakaman dalam Perspektif 

Fikih Ibadah’’, Al-Qiblah: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 3, no. 6 (2024): h. 1015-1035. 
25Aḥmad Mukhtār, Mu’jam al-Lugatu al-‘Arabiyyah, Juz 3 (Cet. I; ‘Ālim al-Kutub, 1429 H/ 2008 

M), h. 2517. 
26Syamsuddīn Muḥammad al-Ramlī, Nihāyatul Muhtāj, juz 1 (Cet. I; Beirut: Dār al-Fikri, 1357 

H/1983 M), h. 263. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 1-25 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2572 

 

7 | Aisyah, Kurnaemi Anita, Sri Reski Wahyuni Nur  
Tayamum pada Pelaksanaan Salat Jenazah (Telaah Komparatif Mazhab Hanafi dan Syafii)  

kedua tangan.27 Tayamum ini disyariatkan bagi seseorang yang tidak memiliki akses 
untuk mendapatkan air atau tidak diperbolehkan menggunakan air karena alasan 
tertentu seperti sakit atau kondisi darurat lainnya,28 landasan dasar disyariatkan 
tayamum telah ditetapkan dalam sumber-sumber hukum Islam, yaitu Al-Qur’an, hadis, 
serta ijmak yang telah menjadi kesepakatan para ulama. 

Salah satu dasar yang kuat dalam hal ini adalah firman Allah Swt. dalam Q.S. al-
Māidah/5: 6. 

لُوا وُجُوهَكُم...   ي لاةي فاَغْسي ينَ آمَنُوا إيذَا قُمْتُمْ إيلََ الصَّ ا أيَ ُّهَا الَّذي ََ  
Terjemahnya: 

Wahai orang-orang beriman, ketika hendak menunaikan salat, maka basuhlah 
wajah kalian terlebih dahulu....29 

Ayat tersebut menegaskan bahwa tayamum disyariatkan sebagai alternatif 
bersuci ketika seseorang tidak menemukan air atau tidak diperbolehkan 
menggunakannya karena alasan tertentu, seperti dalam kondisi tidak sehat atau 
keterbatasan lingkungan.30   Tujuan utama  disyariatkan tayamum ini sebagai bentuk 
keringanan atau tidak menyusahkan kaum muslimin dalam menunaikan kewajiban 
ibadah yang dibebankan kepada mereka.31 

Dalam perspektif hukum Islam, tayamum terbagi menjadi dua jenis, yaitu 
tayamum yang bersifat wajib dan tayamum yang bersifat mubah (diperbolehkan). 
Keduanya dianggap sah secara syariat. Tayamum menjadi wajib apabila air tidak 
tersedia dan waktu pelaksanaan salat sangat terbatas. Sementara itu, tayamum 
bersifat mubah apabila seseorang tidak menemukan air namun hendak melaksanakan 
salat sunah atau salat fardu di awal waktu dalam kondisi ini, tayamum boleh dilakukan 
meskipun tidak wajib.32 Tayamum dapat menggantikan fungsi wudu maupun mandi 
wajib akibat hadas kecil maupun hadas besar seperti janabah, haid, dan nifas. 
Ketentuan ini didasarkan pada dalil-dalil dari Al-Qur’an, hadis Nabi Muhammad saw., 
serta ijmak ulama yang menunjukkan kesepakatan dalam persoalan tersebut. 
Tayamum tidak boleh digunakan untuk menghilangkan najis. Artinya, apabila di 
sebagian tubuh seseorang ada najis kemudian ia tayamum dibagian wajah dan kedua 
tangan, maka hukumnya tidak sah.33 
2. Tata Cara Tayamum  

Tayamum dapat dilakukan ketika seseorang berada dalam kondisi yang 
membolehkannya, dan tata caranya lebih sederhana dibanding wudu karena hanya 
melibatkan dua anggota tubuh yang diusap.34 Sebelum memulai tayamum, niat 

 
27Sukantin, dkk., “Hadis Rasulullah saw. yang Berkaitan dengan Janabah dan Tayamum”, 

Multiverse: Open Multidisciplinary Journal 2, no. 2 (2023): h. 268. 
28Muḥammad bin Idrīs al-Syafii, Al-Umm, Juz 1 (Cet. II; Beirut: Dār al-Fikri, 1403 H/1983 M), h. 

62. 
29Kementrian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemah, h. 108. 
30Abū Zayd al-Ṡa‘ālibī, Al-Jawāhir al-Ḥisān fī Tafsīr al-Qur’ān, Juz 2 (Cet. I; Beirut: Dār Iḥyā al-

Turaṡ, 1418 H), h. 347. 
31Ibnu Ḥajar al-Haitamī, Tuḥfatul Muhtāj, h. 324. 
32Yaḥyā bin Syaraf al-Nawawī, Al-Majmu’ Syaraḥ Muḥażżab, h. 239-242. 
33Ṭayyār, Al-Fiqhu al-Muyassar, Juz 1, h. 135. 
34Ṭayyār, Al-Fiqhu al-Muyassar, Juz 1, h. 131. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 1-25 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2572 

 

8 | Aisyah, Kurnaemi Anita, Sri Reski Wahyuni Nur  
Tayamum pada Pelaksanaan Salat Jenazah (Telaah Komparatif Mazhab Hanafi dan Syafii)  

merupakan syarat wajib yang disepakati para ulama, sebagaimana dalam wudu dan 
mandi. Niat tayamum dianggap sah jika diniatkan untuk salat atau melakukan sesuatu 
yang memerlukan keadaan suci. Namun, jika niatnya untuk menghilangkan hadas, 
ulama berbeda pendapat: mayoritas ulama berpendapat tayamum tidak 
menghilangkan hadas, sementara itu, al-Nawawī menukilkan pendapat Abū al-‘Abbas 
bin Surayjī berpendapat tayamum memang menghilangkan hadas.35 

Tata cara tayamum diawali dengan niat, kemudian diiringi dengan bacaan 
basmalah. Selanjutnya, kedua telapak tangan ditepukkan ke permukaan debu yang 
suci, lalu debu tersebut diusapkan ke wajah, dan dilanjutkan ke kedua telapak 
tangan..36 Salah satu hadis yang paling sahih dan eksplisit yang menjelaskan prosedur 
tayamum berasal dari riwayat ‘Ammār bin Yāsir ra. Dalam hadis tersebut, ia 
menceritakan pengalamannya Ketika berada dalam keadaan junub namun tidak 
menemukan air, ia pun berguling-berguling diatas tanah, kemudian melaksanakan 
salat. Setelah peristiwa tersebut disampaikan kepada Rasulullah saw., beliau pun 
memberikan tanggapan dengan bersabda: 

، فَ نَ فَضَ يدََيْهي  يكَ أَنْ تَ قُولَ هَكَذَا، وَضَرَبَ بييَدَيْهي إيلََ الَْْرْضي اَ كَانَ يَكْفي   قاَلَ رَسُولُ اللهي صلى الله عليه وسلم:  إينََّّ
يْهي. )رواه مسلم(   37فَمَسَحَ وَجْهَهُ وكََفَّ

Artinya: 
Rasulullah saw., bersabda: “Sebenarnya cukup bagimu melakukan seperti ini.” 
Beliau kemudian menepukkan kedua telapak tangannya ke tanah, meniupnya 
sedikit, lalu mengusapkannya ke wajah dan kedua telapak tangan. (HR. Muslim) 

Cara kedua, Menurut sebagian ulama terutama dalam mazhab Syafii, tayamum 
dilakukan dengan cara menepukkan telapak tangan ke atas debu yang bersih, 
kemudian diusapkan ke wajah dan lengan hingga batas siku.38 Pendapat ini di dasarkan 
pada riwayat Abdullah bin ‘Umar ra., yang meriwayatkan tata cara tayamum 
sebagaimana disebutkan dalam praktek Rasulullah saw.  

.)روا راَعَيْهي إيلََ الميرفَ قَيني ه أبو  إينَّهُ ضَرَبَ بييَديهي الحاَئيطَ فَمَسَحَ وَجهَهُ مَسْحًا ثَُُّ ضَرَبَ ضَرْبةًَ فَمَسَحَ ذي
  39داود(

Artinya: 
Sesungguhnya Rasulullah saw., menepukkan kedua tangannya ke dinding, lalu 
mengusapkannya ke wajah. Setelah itu, beliau menepukkan kembali tangannya 
dan mengusapkannya ke kedua tangan hingga mencapai siku. (HR. Abu Daud) 
 

3. Hal-hal yang Membolehkan Tayamum 

 
35Yaḥyā bin Syaraf al-Nawawī, Al-Majmu’ Syaraḥ Muḥażżab, h. 254. 
36Muḥammad bin Idrīs al-Syafii, Al-Umm, Juz 1, h. 65. 
 37 Muslim bin al Ḥajjāj al Naisabūrī, Ṣaḥīḥ Muslim, juz 1, h. 193. 
38Muḥammad bin Idrīs al-Syafii, Al-Umm, Juz 1, h. 65. 
39Abū Dāud, Sunan Abū Dāud (Cet. I; Beirut: al-Maktabah al-‘Aṣriyyah, t.th.), h. 90. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 1-25 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2572 

 

9 | Aisyah, Kurnaemi Anita, Sri Reski Wahyuni Nur  
Tayamum pada Pelaksanaan Salat Jenazah (Telaah Komparatif Mazhab Hanafi dan Syafii)  

Sebagaimana yang diketahui, tayamum merupakan pengganti wudu dan mandi 
wajib dalam kondisi tertentu.40 Syariat menetapkan tayamum sebagai rukhsah bagi 
umat Islam apabila terpenuhi sejumlah syarat yang membolehkan pelaksanaannya. 
Meskipun demikian, tayamum tidak dapat dilakukan secara sembarangan serta tidak 
berlaku dalam semua waktu dan tempat. Seorang muslim harus memperhatikan 
ketentuan-ketentuan tertentu sebelum melakukan tayamum.41 Beberapa situasi yang 
memperbolehkan tayamum antara lain seperti berikut: 
a. Tidak Ada Air 

Saat ini, air mudah ditemukan hampir disemua tempat karena adanya sistem 
perairan dan teknologi modern. Namun, bukan berarti kita tidak akan pernah 
kehabisan air. Ada saatnya air sulit didapatkan, misalnya saat terjadinya bencana atau 
ketika sedang berpergian.42 Maka dari itu dibolehkan bertayamum disaat tidak 
mendapatkan air,  firman Allah Swt. yang disebutkan  dalam Q.S. al-Māidah/5: 6 

مُوا صَعي  دُوا مآءً فَ تَ يَمَّ .  دًا طيَييبًا..يفَ لَمْ تَيَ  
Terjemahnya: 

Apabila air tidak dapat ditemukan, maka lakukanlah tayamum dengan 
menggunakan debu yang bersih dan suci.43 

Namun, jika seseorang menemukan air setelah itu, maka ada beberapa keadaan. 
Apabila seseorang mendapatkan air sebelum melaksanakan salat, maka tayamum yang 
telah dilakukan menjadi tidak berlaku (batal) menurut mayoritas ulama, sedangkan 
menurut pendapat Abu Salamah bin Abdurrahman ra., yang berkata: “kesucian 
(tayamum) tetap sah tidaklah batal kecuali karena hadas, sedangkan ketika 
menemukan air bukanlah hadas”.44 

Sebagian ulama juga berpendapat bahwa jika menemukan air di tengah-tengah 
salat, maka ia harus berwudu dan menghadap ke kiblat kembali untuk melanjutkan 
salatnya, pendapat ini merupakan salah satu pandangan dalam mazhab Syafii. Ada pula 
pendapat lain yang mengatakan air  dapat didekatkan kepadanya agar ia berwudu dan 
melanjutkan salatnya. Namun, pendapat yang lebih kuat dalam mazhab Syafii 
menyatakan bahwa orang tersebut diperbolehkan melanjutkan salatnya tanpa perlu  
mengulangya dari awal.45 
b. Sakit 

Menunaikan ibadah salat adalah wajib dan meninggalkannya adalah dosa. Umat 
Islam diwajibkan melaksanakan salat dalam kondisi apapun, di saat lapang ataupun 
sibuk, ketika sehat ataupun sakit. Dalam kehidupan ini manusia pasti mengalami yang 
namanya sakit, meski hanya sekali seumur hidup. Karena adanya kemajuan teknologi, 

 
40 Jazari, “Analisis Komparasi Imam Maliki dan Imam Syafii dalam Ibadah Sehari-Hari: Studi 

tentang Taharah Wudu, Tayamum, dan Mandi” Jurnal Studi Pesantren 2, no. 2 (2022): h. 1-30. 
41Muḥammad Amin ibn ‘Abidin, Radd al-Muḥtār ‘alā al-Dur al-Mukhtār, Juz 1, h. 229. 
42Andrianto, berjudul “Penggunaan Tayamum untuk Melaksanakan Salat Fardu di Tempat 

Pemberhentian Bus dalam Perjalanan Lampung ke Medan menurut Hukum Islam”, Jurnal Syariah dan 
Hukum Islam 3, no. 2 (2023): h. 64. 

43Kementrian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemah, h. 108. 
44Muḥammad bin Aḥmad al-Sarakhsī, Al-Mabsūṭ (Cet. I; Beirut: Dār al-Ma’rifah, 1427 H/2007 
M), h. 110. 
45Muḥammad bin Aḥmad al-Sarakhsī, Al-Mabsūṭ, h. 110. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 1-25 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2572 

 

10 | Aisyah, Kurnaemi Anita, Sri Reski Wahyuni Nur  
Tayamum pada Pelaksanaan Salat Jenazah (Telaah Komparatif Mazhab Hanafi dan Syafii)  

pengobatan dan perawatan kesehatan kini semakin baik. Namun, proses 
penyembuhan tetap membutuhkan waktu, tergantung jenis penyakit.46 

Dalam Islam, bersuci dengan air adalah syarat sah salat. Salat adalah kewajiban 
kaum muslimin yang harus dilaksanakan dalam kondisi apapun. Namun, bagaimana 
jika seseorang sakit dan tidak boleh terkena air? Untuk kasus seperti ini, Islam 
memberikan rukhsah berupa tayamum, apalagi ketika seseorang khawatir akan 
bertambah parah sakitnya atau memperlambat proses penyembuhannya karena 
menggunakan air, maka tayamum diperbolehkan baginya berdasarkan kesepakatan 
ulama.47 Sebagiaman firman Allah Swt., yang disebutkan dalam Q.S. An-Nisā/4: 43. 

تُمْ مَرْضَى أوَْ عَلَى سَفَرٍ...   وَإينْ كُن ْ

Terjemahnya: 
Dan jika kamu berada dalam kondisi sakit atau dalam perjalanan...48 

Ayat ini menjelaskan bahwa kondisi sakit dan safar (dalam perjalanan) keduanya 
disebutkan secara umum tanpa disertai batasan tertentu. Maka, dalam konteks 
ayat,makna “sakit” dipahami dari ayat-ayat lain sebagai sakit yang menjadikan 
penggunaan air berbahaya atau menyulitkan, sementara makna “dalam perjalanan” 

dibatasi oleh lanjutan ayat ( ًمَاء دُوا   sehingga maksudnya adalah dalam keadaan ,(فَ لَمْ تَيَ

safar dan tidak menemukan air.49 Namun, jika air tidak membahayakan dirinya, tetapi 
karena sakit dia tidak mampu bergerak untuk berwudu, maka menurut pendapat yang 
jelas dalam mazhab Hanafi, jika ia menemukan orang  yang bisa membantunya 
berwudu, maka ia tidak boleh bertayamum. Tetapi jika tidak ada, maka ia boleh 
bertayamum karena tidak mampu berwudu sendiri.50 
c. Musafir yang Keterbatasan Air 

Ketiadaan air menjadi kondisi yang membolehkan tayamum sebagai pengganti 
wudu atau mandi wajib. Namun, apabila air tersedia namun jumlahnya terbatas, 
mazhab Hanafi memiliki pandangan tersendiri terkait kebolehan tayamum dalam 
situasi tersebut, jika seorang musafir dalam keadaan junub dan hanya memiliki air yang 
cukup untuk berwudu, maka ia harus bertayamum dan tidak menggunakan air 
tersebut.51 Sedangkan menurut mazhab Syafii dia harus menggunakan air yang ada 
untuk wudu terlebih dahulu, kemudian bertayamum untuk menyucikan diri dari hadas 
besar. Lain halnya jika ia memiliki air akan tetapi nanti diperlukan saat ia haus, maka ia 
boleh mendahulukan air untuk keperluan minum.52  

 
46Agam Mirza Bin Fakhrurrazi, “Media yang digunakan untuk Tayamum (Studi Analisis 

Perbandingan Hanafiyah dan Syafi’iah)’’, Skripsi  (Aceh: Fak. Syariah dan Hukum UIN Ar-Raniry, 2020) h. 
1-33. 

47Muḥammad bin Aḥmad al-Sarakhsī, Al-Mabsūṭ, h. 112. 
48Kementrian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemah, h. 85. 
49Muḥammad bin Ṣāliḥ al-‘Āṡīmayn, Tafsīr al-Qur’ān al-Karīm, (Cet. I; Dār Ibnu al-Jauzī, 1430 

H/2009 M), h. 346. 
50Abu Husain al-Qadūrī, Syaraḥ Mukhtaṣar al-Karkhī, Juz 1 (Cet. I; Kuwait: Dār Asfār, 1443 H/ 

2022), h. 226. 
51 Muḥammad bin Aḥmad al-Sarakhsī, Al-Mabsūt, h. 136. 
52 Yaḥyā bin Syaraf al-Nawawī, Al-Majmu’ Syaraḥ Muḥażżab, h. 282-283. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 1-25 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2572 

 

11 | Aisyah, Kurnaemi Anita, Sri Reski Wahyuni Nur  
Tayamum pada Pelaksanaan Salat Jenazah (Telaah Komparatif Mazhab Hanafi dan Syafii)  

Begitu pula dengan tayamum untuk beberapa salat, menurut mazhab Hanafi 
seorang musafir boleh mengerjakan salat fardu maupun sunah sebanyak apapun 
dengan satu kali tayamum selama ia tidak batal (hadas) dan belum menemukan air. 
Sama halnya dengan berwudu, seseorang bisa berwudu sekali dan melaksanakan salat 
berkali-kali selama belum batal, begitu juga dengan tayamum berlaku sampai 
ditemukannya air selama belum batal.53 Berdasarkan hadis Nabi saw.: 

ُ  النب  قاَلَ   اللََّّ دْ  صَليى  يَيَ لََْ  مَا  جَجٍ  حي عَشْري  إلََ  وَلَوْ  الْمُسْليمي  طَهُورُ  الطَّيييبُ  الصَّعييدُ  وَسَلَّمَ:  عَلَيْهي 
 54الْمَاءَ. )أخرجه أحمد( 

Artinya: 
Debu adalah alat bersuci bagi seorang muslim meski sampai 10 tahun, selama 
tidak menemukan air.  (dikeluarkan oleh Imam Ahmad). 

Sedangkan menurut mazhab Syafii tidak boleh melaksanakan dua salat fardu 
dengan satu kali tayamum, akan tetapi boleh melaksanakan salat sunah sebanyak 
apapun dengan satu kali tayamum. Karena tayamum adalah bersifat darurat, setiap 
salat fardu membutuhkan kesucian baru sehingga harus melakukan kembali tayamum 
setiap salat, dan salat sunah mengikuti salat fardu.55 
Tinjaun Umum Tentang Salat Jenazah 
1. Landasan Hukum 

Istilah "salat jenazah" tersusun dari dua kata, yaitu salat dan jenazah. Secara 
etimologis, kata salat berarti doa atau permohonan kebaikan.56 Makna ini dapat 
ditemukan dalam firman Allah Swt. dalam Q.S. at-Taubah/9: 103. 

يْعٌ عَلييْمٌ  ُ سَيَ مُْْۗ وَاللَّيٰ مْْۗ اينَّ صَلٰوتَكَ سَكَنٌ لََّّ  وَصَليي عَلَيْهي
Terjemahnya:  

Mohonkanlah doa untuk mereka, karena sesungguhnya doa yang engkau 
panjatkan menjadi sumber ketenangan bagi mereka. Dan Allah adalah Dzat 
yang Maha Mendengar lagi Maha Melihat.57 

Ayat ini menunjukkan bahwa kata salat dimaknai dengan doa, bukan salat dalam 
artian syar’ī (rukuk, sujud, dll).58 Sedangkan  secara terminologi adalah sebuah ibadah 
yang mencakup ucapan atau tindakan yang terdiri dari rukun-rukun tertentu, yakni 
diawali dengan takbir dan diakhiri dengan salam.59 Sedangkan maksud dari kata 

jenazah, ada dua makna bahasa yang digunakan yakni dari kata  َُالجنََازة (dengan fathah) 

 
53Muḥammad bin Aḥmad al-Sarakhsī, Al-Mabsūṭ, h. 113. 
54Aḥmad bin Ḥanbal, Musnad Imam Ahmad bin Ḥanbal, Juz 35 (Cet. I; t.t. Muassasah al-Risālah, 

1421 H/ 2001 M), h. 231. 
55Yaḥyā bin Syaraf al-Nawawī, Al-Majmu’ Syaraḥ Muḥażżab, h. 256-255. 
56Yaḥyā bin Syaraf al-Nawawī, Tahżīb al-Asmā’ wa al-Lugāt, Juz 3 (Cet. I; Beirut: Dār al-

‘Amaliyyah, t.th.), h. 179. 
57Kementrian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemah, h. 203. 
58Ibnu Kaṡīr, Tafsīr Al-Qur’ān al-‘Aẓīm, Juz 4 (Cet. I; Mesir: Muassasah Qurṭubah, 1421 H/ 2000 

M), h. 207.  
59 Majmu’ah min al-Muallīfin, Al-Fiqhu al-Muyassar Fī Ḍaui al-Kitāb wa al-Sunnah, Juz 1 

(Madinah: Mujamma’ al-Malik Fahad, 1424 H), h. 43. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 1-25 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2572 

 

12 | Aisyah, Kurnaemi Anita, Sri Reski Wahyuni Nur  
Tayamum pada Pelaksanaan Salat Jenazah (Telaah Komparatif Mazhab Hanafi dan Syafii)  

berarti mayat, dan dari kata  َُالجينَازة ( dengan kasrah) berarti peti mayat. Atau kata 

jenazah adalah terputusnya unsur kehidupan dari makhluk hidup.60 Setelah 
mengetahui definisi dari kata salat dan jenazah maka dapat dipahami bahwa salat 
jenazah ialah ibadah yang dilakukan ketika ada seseorang yang meninggal baik laki-laki 
maupun perempuan, yang di dalamnya dilakukan doa dan permohonan ampun untuk 
si mayit.  Salat jenazah memiliki karakteristik yang khas dibandingkan dengan salat-
salat lainnya, karena tidak mengandung rukun seperti rukuk, sujud, ataupun jumlah 
rakaat.61  

Adapun hukum salat jenazah adalah fardu kifayah, sebagaimana dijelaskan oleh 
banyak ulama mazhab Hanafi dan mazhab Syafii, menyatakan adanya ijmak tentang 
hal ini. Kemudian, apakah gugur kewajiban salat jenazah yang dilakukan oleh anak yang 
sudah mumayyiz (anak yang bisa membedakan baik dan buruk), jawabannnya iya telah 
gugur karena keimanan mereka sah secara hukum sehingga diibaratkan seperti orang 
balig. Sebagaimana pendapat yang paling sahih menurut mazhab Syafii .62 Namun, 
tidak sepenuhnya menjawab tentang keraguan istilah kewajiban, karena anak kecil 
sebenarnya tidak dibebani kewajiban syariat. Maksud dari kata wajib disini adalah 
kewajiban yang ditetapkan syariat, dalam kitab Al-Qunniyah dan Al-Fawāid at-Tajiyah 
ditegaskan bahwa orang yang mengingkari kefarduan salat jenazah dihukumi kafir, 
karena hal tersebut berarti mengingkari ijmak ulama.63 

Salat jenazah diperbolehkan untuk melaksanakannya pada seluruh waktu, 
termasuk waktu-waktu yang umumnya dilarang untuk salat lainnya, karena termasuk 
dalam kategori salat yang memiliki sebab tertentu.64 Namun demikian, menurut para 
ulama mazhab Syafii makruh hukumnya melaksanakan salat jenazah secara terus-
menerus pada waktu-waktu yang dilarang, kecuali jika dilakukan secara kebetulan 
tanpa disengaja.65 Pelaksanaanya dimasjid dianggap sah dan bahkan dinilai sebagai 
amalan yang dianjurkan, salat jenazah juga sah dikerjakan secara individu tanpa 
adanya perbedaan pendapat dikalangan ulama. Meskipun yang lebih utama adalah 
dilakukan secara berjamaah.66 Anjuran ini didasari pada sejumlah hadis yang 
tercantum dalam berbagai kitab hadis serta ijmak umat Islam. semakin banyak jumlah 
jamaah yang ikut serta dalam pelaksanaan salat jenazah maka semakin besar pula 
keutamaannya, sebagaimana disebutkan dalam riwayat  Aisyah ra. dan Anas ra. 
mengenai sabda Nabi saw. 

 
60Muḥammad Amin ibn ‘Abidin, Radd al-Muḥtār ‘alā al-Dur al-Mukhtār, Juz 2, h. 189. 
61Ṭayyār, Al-Fikhu al-Muyassar, Juz 1, h. 479. 
62Yaḥyā bin Syaraf al-Nawawī, Al-Majmu’ Syaraḥ al-Muḥażżab, Juz 5, h. 213. 
63Zainuddin ibn Nujaym al-Hanafī, Al-Baḥru al-Rāiq, (Cet. I; Beirut: Dār al-Kutub al-‘Amaliyah, 

1418 H/ 1997 M)h. 193. 
64Wahbah al-Zuhaylī, Al-Fikhu al-Islami wa Adillatuhu Lizuhaylī, Juz 2 (Cet. IV; Suriyah: Dar al-

Fikri, t.th.) h. 1529.  
65Yaḥyā bin Syaraf al-Nawawī, Al-Majmu’ Syaraḥ Muḥażżab, Juz 5, h. 213. 
66Ibnu Ḥajar al-Haitamī, Tuḥfatul Muhtāj, Juz 3, h. 148. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 1-25 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2572 

 

13 | Aisyah, Kurnaemi Anita, Sri Reski Wahyuni Nur  
Tayamum pada Pelaksanaan Salat Jenazah (Telaah Komparatif Mazhab Hanafi dan Syafii)  

ائَةَ كُلُّهُم يَ  لُغُونَ مي يَن يَ ب ْ سْليمي
ُ

نَ الم ةٌ مي نْ مَيييتٍ يُصَلييي عَلَيهي أمَُّ عُوا فييهي. )رواه  مَا مي شْفَعُونَ لَهُ إيلاَّ شُفيي
 مسلم(67

Artinya: 
Tidaklah seorang mayat apabila disalati oleh kaum muslimin  hingga mencapai 
jumlahnya seratus orang yang seluruhnya memohonkan  syafaat untuknya, 
maka mereka akan diberikan syafaat didalamnya. (HR. Muslim) 

Hadis ini menunjukkan bahwa semakin banyak jumlah jamaah yang hadir untuk 
melaksanakan salat jenazah, maka hal itu lebih utama. Karena orang-orang yang ikut 
mensalatkan jenazah memohon syafaat kepada Allah Swt. untuk si mayit, yakni mereka 
memohonkan ampunan dan rahmat untuknya. Doa yang dipanjatkan bagi si mayit 
dalam salat jenazah merupakan unsur pokok dari salat tersebut. Bahkan, ia termasuk 
rukun yang tidak bisa ditinggalkan, sehingga salat jenazah dianggap tidak sah tanpa 
adanya doa ini kecuali dalam kasus orang yang tertinggal sebagian salat (masbuk).68 
a. Tata Cara Salat Jenazah 

Tata cara ibadah yang sesuai syariat  yang baik dan benar dalam melaksanakan 
salat jenazah, Islam telah menetapkan aturan-aturan yang jelas. Aturan ini meliputi 
syarat, rukun, dan sunah yang harus dipenuhi agar ibadah tersebut sah. Syarat sah salat 
jenazah adalah mayit harus seorang muslim dan harus dalam keadaan suci, yang 
artinya salat jenazah tidak sah  jika dilakukan untuk orang kafir.69 Firman Allah yang 
disebutkan dalam Q.S. at-Taubah/9: 84. 

للَّيٰي وَرَسُوْليهي  مُْ كَفَرُوْا بِي اتَ ابَدًَا وَّلَا تَ قُمْ عَلٰى قَبْْيهي اينََّّ هُمْ مَّ ن ْ وَمَاتُ وْا وَهُمْ وَلَا تُصَليي عَلٰٰٓى اَحَدٍ ميي
قُوْنَ   فٰسي

Terjemahnya: 
Wahai Muhammad, janganlah engkau melaksanakan salat jenazah bagi siapa 
pun dari kalangan orang-orang munafik yang telah wafat, dan jangan pula 
engkau berdiri untuk mendoakan mereka di atas kuburnya. Sebab, mereka 
telah mengingkari Allah Swt. dan Rasul-Nya, dan meninggal dalam keadaan 
penuh kefasikan.70 

Ayat diatas menunjukkan bahwa Allah Swt. memerintahkan Nabi Muhammad 
saw., agar tidak menunjukkan loyalitas terhadap orang-orang munafik, dengan cara 
tidak mensalatkan jenazah mereka apabila mereka wafat, dan tidak pula berdiri di atas 
makam mereka untuk mendoakan atau memintakan ampunan bagi mereka. Larangan 
ini muncul karena mereka telah mengingkari Allah dan Rasul-Nya dan meninggal dalam 
keadaan tetap memeluk kemunafikan. Meskipun ayat ini diturunkan dengan latar 
belakang peristiwa wafatnya Abdullah bin Ubay bin Salūl, salah satu pemimpin kaum 

 
67Muslim bin al Ḥajjāj al-Naisabūrī, Ṣaḥīḥ Muslim, Juz 3, h. 52. 
68Ṣāliḥ bin Muḥammad al-‘Āṡīmayn, Syaraḥ Riyādu al-Sālihīn, Juz 4, h. 537. 
69Syamsuddīn Muḥammad al-Ramli, Nihāyatul Muhtāj, juz 2, h. 483. 
70Kementrian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemah, h. 200. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 1-25 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2572 

 

14 | Aisyah, Kurnaemi Anita, Sri Reski Wahyuni Nur  
Tayamum pada Pelaksanaan Salat Jenazah (Telaah Komparatif Mazhab Hanafi dan Syafii)  

munafik di Madinah, namun hukum yang terkandung di dalamnya bersifat umum dan 
berlaku bagi siapa pun yang diketahui sebagai munafik.71 

Salat jenazah tidak sah apabila mayit belum dimandikan, kecuali jika mayit telah 
dikuburkan tanpa dimandikan, dan tidak memungkinkan mengeluarkannya kecuali 
dengan menggali kubur, maka boleh salat diatas kuburnya tanpa memandikannya 
karena darurat. Namun, jika tanah kuburan belum sepenuhnya menutupi mayit, maka 
mayit harus dikeluarkan, dimandikan, lalu disalatkan.72 Ada beberapa rukun salat 
jenazah salah satunya ialah niat,sebagaimana salat-salat yang lainnya, waktu niat salat 
jenazah sama seperti niat salat lainnya yaitu harus bersamaan dengan takbiratul ihram. 
Cukup dengan niat secara mutlak tanpa penyebutan tertentu, artinya cukup niat dalam 
hati tidak perlu menyebutkan secara detail.73 

Tata cara salat jenazah dimulai dengan berdiri menghadap kiblat, disunahkan 
bagi Imam untuk mengambil posisi disisi kepala jenazah apabila yang disalatkan adalah 
laki-laki, dan di tengah tubuh jenazah jika yang disalatkan adalah perempuan.74 
Sebagaimana disebutkan dalam hadis yang dinukil dari Samurah bin Jundub ra. 

صلى الله عليه وسلم وَصَلَّى عَلَى أمُيي كَعْبٍ مَاتَتْ  يي  يَ نُ فَسَاءُ، فَ قَامَ رَسُولُ   عَنْ سََرُةََ بْني جُنْدُبٍ قاَلَ: صَلَّيْتُ خَلْفَ النَّبي وَهي
هَا وَسَطَهَا. )رواه مسلم(  لَاةي عَلَي ْ  75اللهي صلى الله عليه وسلم ليلصَّ

Artinya: 
Dari Samurah bin Jundub berkata: bahwa aku pernah melaksanakan salat 
jenazah di belakang Nabi Muhammad saw. ketika itu, Rasulullah saw., 
menyelenggarakan salat jenazah atas Ummu Ka’ab yang wafat dalam keadaan 
nifas. Dalam pelaksanaannya, beliau berdiri di bagian tengah jenazah saat 
memimpin salat . (HR. Muslim) 

Setelah itu, dilakukan empat kali takbir. Mengenai praktik mengangkat tangan 
dalam setiap takbir, para ulama memiliki perbedaan pandangan. Mazhab Syafii dan 
Hanbali menganjurkan pengangkatan tangan pada setiap kali takbir sebagai sunah, 
sementara mazhab Hanafi dan Maliki hanya menganjurkan pengangkatan tangan pada 
takbir pertama saja. Salat jenazah kemudian diakhiri dengan salam.76 
Metode Ijtihad Mazhab Hanafi dan Syafii 
1. Mazhab Hanafi 

 Mazhab Hanafi merupakan mazhab fikih tertua di antara empat mazhab utama 
dalam Islam. Mazhab ini berakar pada pemikiran Abū Ḥanīfah, yang bernama lengkap 
al-Nu‘mān ibn Ṡābit ibn Zūṭā. Ia dilahirkan di Kufah pada tahun 80 H dan wafat di 
Baghdad pada tahun 150 H.77 Mazhab Hanafi menetapkan tujuh sumber utama dalam 
penetapan hukum Islam: yang pertama, Al-Qur’an, yang dipandang sebagai sumber 

 
71Ibnu Kaṡīr, Tafsīr Al-Qur’ān al-‘Aẓīm, Juz 7, h. 257. 
72Zainuddin ibn Nujaym al-Hanafī, Al-Baḥru al-Rāiq, h. 193. 
73Syamsuddīn Muḥammad al-Ramli, Nihāyatul Muhtāj, juz 1, h. 46. 
74Yaḥyā bin Syaraf al-Nawawī, Al-Majmu’ Syarḥ Muḥażżab, h. 225.  
75Muslim bin al Ḥajjāj al-Naisabūrī, Ṣaḥīḥ Muslim, Juz 3, h. 60. 
76Al-Kasani, Badā’i al-Ṣanāi fī tartīb al-Syarā’i, Juz 1 (Cet. I; t.t. Dar al-Kutub al-‘Amaliyah, 1327 

H), h. 314. 
77Syamsuddīn Muḥammad bin Aḥmad bin Uṡmān al-Żahabī, Siyar A’lām al-Nubalā’, Juz 6 (Cet. 

III; t.t.p.: Muassasah al-Risālah, 1405 H/1985 M), h. 391. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 1-25 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2572 

 

15 | Aisyah, Kurnaemi Anita, Sri Reski Wahyuni Nur  
Tayamum pada Pelaksanaan Salat Jenazah (Telaah Komparatif Mazhab Hanafi dan Syafii)  

hukum tertinggi karena merupakan wahyu Allah Swt. yang diturunkan kepada Nabi 
Muhammad saw., melalui malaikat Jibril, ditulis dalam bahasa Arab, terdiri dari surat 
al-Fātiḥah hingga an-Nās, dan sampai kepada umat Islam secara mutawatir, serta 
membacanya bernilai ibadah.78 kedua, Sunnah Nabi saw., yakni segala bentuk ucapan, 
perbuatan, maupun persetujuan beliau. 

Dari segi periwayatan, Sunnah terbagi menjadi dua: mutawatir, yang 
diriwayatkan oleh banyak perawi dalam setiap tingkatan sanad sehingga mustahil 
terjadi kesepakatan untuk berdusta; dan ahad, yang jumlah perawinya terbatas dan 
tidak mencapai derajat mutawatir.79 Ketiga, Ijmak, yaitu kesepakatan para mujtahid 
dari kalangan umat Islam pada suatu masa tertentu setelah wafatnya Nabi saw. 
mengenai hukum suatu perkara.80 Keempat, Perkataan sahabat (sebagai generasi 
terdekat Nabi) juga menjadi sumber hukum, terutama dalam mazhab Hanafi.81 Kelima, 
Kias, yakni analogi hukum atas suatu masalah yang tidak ditemukan nashnya, dengan 
menyamakannya pada kasus yang memiliki ‘illat serupa.82 Keenam, Istihsan 
pengecualian suatu hukum dari ketentuan umum guna mempertimbangkan 
kemaslahatan, sebab jika hukum itu terus diberlakukan dapat menimbulkan dampak 
yang kurang menguntungkan.83  Ketujuh, ‘Urf (tradisi yang baik dan diterima akal 
sehat) menjadi pertimbangan selama tidak bertentangan dengan nash.84 
2. Mazhab Syafii 
 Mazhab Syafii merupakan salah satu dari empat mazhab fikih utama dalam 
bidang hukum Islam. Mazhab ini didirikan oleh Muhammad ibn Idrīs al-‘Abbās ibn 
Utsmān bin Syāfi‘ī ibn al-Sā’id ibn ‘Ubaid ibn ‘Abdi Yazīd ibn Hisyām ibn al-Muthalib ibn 
‘Abdi Manaf bin Qusay bin Kilāb bin Murrah bin Ka‘ab bin Lu’ay bin Ghalib.85 Beliau 
dikenal sebagai seorang ulama besar yang memiliki otoritas tinggi dalam bidang 
keilmuan pada masanya, seorang pembela hadis sekaligus ahli fikih yang berpengaruh 
dalam perkembangan pemikiran Islam. Nama julukannya adalah Abū ‘Abdillāh al-
Qurasyī al-Muththalibī al-Syāfi‘ī al-Makkī.  

Mazhab Syafii dalam mengistinbatkan hukum atau menetapkan fatwa-
fatwanya menggunakan empat sumber utama hukum Islam, yaitu Pertama, Al-Qur’an 
dijadikan sebagai sumber utama karena kebenarannya bersifat mutlak dan tidak dapat 
ditolak kebenarannya, meskipun sebagian hukumnya bersifat ẓanni yang memerlukan 
qārinah (petunjuk) dalam penafsirannya, sehingga memungkinkan adanya perbedaan 
pendapat.86 Kedua, Sunah menempati posisi penting setelah Al-Qur’an sebagai 

 
78Muḥammad bin Abdullah Darāz, An-Naba’ al-‘Aẓīm, (Cet. I; t.t. Dār al-Qalam 1426 H/ 2005 

M), h. 43. 
79Mustafa al-Zuhaylī, Al-Wajīz Fī Usūl al-Fiqh al-Islamī, (Cet. II; Damaskus: Dār al-Khaīr, 1427 

H/2006 M), h. 185. 
80Mustafa al-Zuhaylī, Al-Wajīz Fī Usūl al-Fiqh al-Islamī, h. 197. 
81Mustafa al-Zuhaylī, Al-Wajīz Fī Usūl al-Fiqh al-Islamī, h. 271. 
82Muḥammad bin ‘Abdurrahman, Al-Mukhtaṣar Ibnu al-Hājib, Juz 3 (Cet. I; Su’ūdiyah: Dār al-

Madanī, 1406 H/ 1986 M), h. 5. 
83Mustafa al-Zuhaylī, Al-Wajīz Fī Usūl al-Fiqh al-Islamī, h. 247. 
84Mustafa al-Zuhaylī, Al-Wajīz Fī Usūl al-Fiqh al-Islamī, h. 265. 
85Syamsuddīn Muḥammad bin Aḥmad bin Uṡmān al-Żahabī, Siyar A’lam al-Nubāla, Juz 10, h. 5. 
86 Muḥammad bin Idrīs al-Syafii, Al-Risālah, (Cet. I; Mesir: Maktabah al-Halbī,1359 H/1940 M), 

h. 21-23. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 1-25 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2572 

 

16 | Aisyah, Kurnaemi Anita, Sri Reski Wahyuni Nur  
Tayamum pada Pelaksanaan Salat Jenazah (Telaah Komparatif Mazhab Hanafi dan Syafii)  

penafsir terhadap ayat-ayat yang  bersifat mujmal, mutlak, dan ‘amm.87 Sunah 
menurut Imam Syafii mencakup seluruh aspek yang berasal dari Nabi Muhammad 
saw., baik berupa perkataan, perbuatan, ketetapan, tulisan, isyarat, kritik, dan 
kehendak beliau. Hubungan antara Al-Qur’an dan Sunah bersifat integral, dimana 
Sunah menjelaskan secara praktis isi Al-Qur’an, Ketiga, Ijmak atau kesepakatan para 
ulama terhadap suatu persoalan hukum juga dijadikan dalil oleh Imam Syafiii setelah 
Al-Qur’an dan Sunnah.  

Meskipun ijmak tidak bersumber langsung dari Nabi, Imam Syafii meyakini 
bahwa umat tidak akan sepakat dalam kesalahan, dan setiap sunah pasti diketahui 
walaupun tidak diketahui oleh sebagian orang.88 Keempat, Kias digunakan sebagai 
metode analogi hukum terhadap suatu masalah yang tidak memiliki dalil langsung 
dengan menyamakannya pada kasus yang sudah ada nash hukumnya.89 Namun, 
penggunaan kias ini harus memenuhi sejumlah kriteria, antara lain penguasaan 
terhadap bahasa Arab, pengetahuan mendalam tentang hukum-hukum Al-Qur’an 
termasuk ilmu faraid, uslub bahasa, ayat-ayat nasikh dan mansukh, keumuman dan 
kekhususan ayat, serta bentuk petunjuk nash. Selain itu, juga harus memahami Sunah, 
pendapat sahabat, ijmak, khilaf ulama, dan memiliki kemampuan berpikir analitis agar 
mampu membedakan antara kasus-kasus yang serupa namun memiliki ketentuan 
hukum yang berbeda. 
Tayamum pada Pelaksanaan Salat Jenazah (Komparasi Pendapat Hanafi dan Syafii) 

Tayamum dalam mazhab Hanafi hanya sah digunakan untuk ibadah yang secara 
mutlak mensyaratkan kesucian, seperti salat fardu dan salat jenazah. Tidak dibolehkan 
menggunakan tayamum untuk amalan yang bukan ibadah utama, seperti adzan, 
iqamah, atau menjawab salam, karena taharah bukan syarat sahnya. Jika seseorang 
bertayamum karena junub untuk membaca Al-Qur’an, ia boleh menggunakannya juga 
untuk salat, namun jika hanya hadas kecil, tidak cukup. Dengan demikian, dalam 
konteks salat jenazah mazhab Hanafi memperbolehkan tayamum jika air benar-benar 
tidak ada air, atau air tersedia dan ia khawatir akan ketinggalan salat jenazah maka 
tayamumnya dianggap sah hanya selama salat berlangsung dan tidak berlaku 
setelahnya.90 Hal ini dijelaskan dalam kitab al-Hidāyah, jika seseorang yang dalam 
keadaan sehat dan berada di wilayah perkotaan diperkenankan untuk melakukan 
tayamum ketika menghadiri salat jenazah, dengan syarat ia bukan wali dari jenazah 
tersebut, dan terdapat kekhawatiran bahwa proses bersuci akan menyebabkan 
tertinggalnya pelaksanaan salat. Hal ini diperbolehkan karena salat jenazah termasuk 
ibadah yang tidak dapat diulang atau diqada setelah waktunya terlewat, sehingga 
ketidakmampuan untuk bersuci dalam waktu yang sempit dipandang sebagai uzur 
syar‘ī yang membolehkan penggunaan tayamum sebagai bentuk taharah pengganti.91  

 
87Muḥammad bin Idrīs al-Syafii, Al-Risālah, h. 190. 
88Muḥammad bin Idrīs al-Syafii, Al-Risālah, h. 66. 
89Muḥammad bin Husain bin Hasan al-Jaizāni, Ma’ālimu Uṣūli al-Fiqh ‘Inda Ahli al-Sunnah wa 

al-Jamā’ah, (Cet. V; t.t. Dār Ibnu al-Jauzī, t.th.), h. 180. 
90 Zainuddin ibn Nujaym al-Hanafī, Al-Bahru al-Rāiq, juz 1, h. 158. 
91Al-Margīnānī, Al-Hidāyah fī Syarah al-Mubtadī, (Cet. I; Beirut: Dār ihyā al-Ṭuraṡ, 1425 H/2004 

M), h. 29. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 1-25 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2572 

 

17 | Aisyah, Kurnaemi Anita, Sri Reski Wahyuni Nur  
Tayamum pada Pelaksanaan Salat Jenazah (Telaah Komparatif Mazhab Hanafi dan Syafii)  

Sebelum jenazah datang, seseorang tidak perlu khawatir akan tertinggal karena 
kewajiban salat jenazah pada saat jenazah sudah ada dan wali jenazah juga tidak perlu 
khawatir tertinggal salat jenazah karena beliau berhak mengulang salat jika terlewat.92 
Mazhab Hanafi mendasarkan pendapatnya pada sebuah riwayat yang disebutkan oleh 
Ibnu ‘Adī dalam karyanya al-Kāmil, melalui sanadnya dari Ibnu ‘Abbas ra., bahwa Nabi 
Muhammad saw. pernah bersabda: 

مَ. ) أخرجه ابن أبِ شيبة(  93  إذَا فَجَأتَْك الجيْنَازَةُ وَأنَْتَ عَلَى غَيْري وُضُوءٍ فَ تَ يَمَّ
Artinya: 

Jika jenazah datang tiba-tiba sedangkan kamu tidak dalam keadaan wudu, 
maka bertayamumlah. 

Namun, hadis ini dinilai tidak kuat sanadnya dan lebih tepatnya sebagai 
perkataan Ibnu ‘Abbas, menurut penilaian Ibnu ‘Adī, riwayat ini tidak dapat 
dipertanggung jawabkan keabsahannya jika disandarkan langsung kepada Nabi 
(marfu’), karena sebenarnya hanya sampai kepada Ibnu ‘Abbas (mauquf). Sementara 
itu Imam Ahmad berkomentar bahwa perawi yang bernama Mughīrah bin Ziyād 
memiliki kelemahan  dalam meriwayatkan hadis, ia dikenal membawakan riwayat-
riwayat yang ganjil (munkar), dan seluruh hadis yang ia sampaikan secara marfu‘ 
tergolong tidak dapat diterima.94 Riwayat serupa juga ditemukan dalam kitab Syaraḥ 
Al-Aṣar oleh al-Ṭaḥāwī dan al-Kunā oleh al-Nasā'i. Al-Baihaqi meriwayatkan dari jalur 
Al-Daraqutni bahwa Ibnu Umar juga berpendapat demikian, ia bertayamum dan 
mensalati jenazah karena dikhawatirkan akan ketinggalan salat jenazah sehingga ia 
sama seperti orang yang tidak memiliki air.95 

Mazhab Hanafi memandang salat jenazah sebagai bentuk doa yang dinamai 
salat, sehingga tidak disyaratkan kesucian secara sempurna seperti salat wajib. Oleh 
karena itu, orang junub yang tidak bisa mandi diizinkan bertayamum untuk 
menyalatkan jenazah. Jika setelah salat pertama datang jenazah kedua, maka bila 
belum memungkinkan menggunakan air, ia boleh melanjutkan tayamum yang sama 
menurut Abu Hanifah dan Abu Yusuf. Namun, menurut Muhammad bin Hasan, 
tayamum harus diulang karena setiap salat jenazah adalah kewajiban tersendiri, dan 
tayamum hanya berlaku untuk kebutuhan tertentu saja. Mazhab Hanafi juga 
membolehkan wanita yang haidnya telah selesai namun belum mandi untuk 
bertayamum dan melaksanakan salat jenazah jika memenuhi syarat.96 Mereka 
berprinsip pada dalil, Q.S. al-Maidah:/5: 6. 

نْ حَرجٍَ  ُ لييَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مي  مَا يرُييدُ اللََّّ
Terjemahnya: 

Allah tidak ingin memberatkan kalian.97 
 

92Zainuddin ibn Nujaym al-Hanafī, Al-Bahru al-Rāiq, juz 1, h. 165. 
93Abū Bakar bin Abī Syaibah, Al-Musannaf, Juz 2 (Cet. I; Lebanon: Dār al-Tāj, 1409 H/1989 M),  

h. 497. 
94Ibnu al-Jauzī, Al-Taḥqīq fī Aḥādīts al-Khilāf, Juz 1 (Cet. I; Beirut: Dār al-‘Amaliyah, 1415 H/1993 

M), h. 248. 
95Zainuddin ibn Nujaym al-Hanafī, Al-Bahru al-Rāiq, juz 1, h. 165. 
96Zainuddin ibn Nujaym al-Hanafī, Al-Bahru al-Rāiq, juz 1, h. 166. 
97Kementrian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemah, h. 108. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 1-25 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2572 

 

18 | Aisyah, Kurnaemi Anita, Sri Reski Wahyuni Nur  
Tayamum pada Pelaksanaan Salat Jenazah (Telaah Komparatif Mazhab Hanafi dan Syafii)  

Al-Qurṭubī menukilkan pendapat mazhab Hanafi yang memaknai ayat diatas 
sebagai prinsip dasar dalam memberikan keringanan kepada umat Islam dalam 
menjalankan ibadah, khususnya dalam keadaan darurat. Ini menunjukkan bahwa 
mazhab Hanafi sangat memperhatikan aspek maslahat dan menghindari kesulitan.98 
Menurut mazhab Hanafi salat jenazah tidak dapat di ulang apabila terlewat, oleh 
karena itu memperbolehkan tayamum bagi orang yang akan melaksanakan salat 
jenazah meskipun ada air jika khawatir akan ketinggalan. Mengingat bahwa kewajiban 
berwudu hanya berlaku untuk pelaksanaan salat.99  

Sebaliknya, mazhab Syafii bersepakat bahwa salah satu syarat sah salat jenazah 
ialah dalam keadaan suci, baik dari hadas maupun najis yang mencakup kebersihan 
badan, pakaian, dan tempat salat. Artinya jika masih memungkinkan untuk 
memperoleh air maka tayamum tidak sah, sekalipun upaya untuk mendapatkan air 
menghabiskan waktu yang lama. Sehingga penggunaan tayamum tidak dapat 
dibenarkan selama masih ada kemungkinan untuk berwudu, meskipun hal tersebut 
bisa menyebabkan keterlambatan dalam pelaksanaan ibadah. Pendapat ini 
menegaskan bahwa tayamum berfungsi sebagai rukhsah yang hanya berlaku dalam 
kondisi darurat.100 Imam al-Nawawī berkata: tidak terdapat perbedaan antara kondisi 
waktu salat yang terbatas maupun yang masih longgar dalam hal dibolehkannya 
tayamum. Demikian pula, tidak dibedakan antara salat jenazah dan salat ‘ied apabila 
dikhawatirkan akan luput pelaksanaannya. Pendapat ini merupakan pegangan dalam 
mazhab kami (Syafii) serta menjadi pandangan dominan di kalangan mayoritas 
ulama.101 Dalil yang digunakan mazhab Syafii adalah firman Allah dalam Q.S. al-
Maidah/5: 6. 

لُوْا وُجُوْ  لٰوةي فاَغْسي يْنَ اٰمَنُ وْٰٓا ايذَا قُمْتُمْ ايلََ الصَّ يَكُمْ...  يآايَ ُّهَا الَّذي هَكُمْ وَايَْدي  
Terjemahnya: 

Wahai orang-orang yang beriman, ketika kamu hendak melaksanakan salat, 
maka basuhlah wajahmu serta kedua tanganmu.102 

Salat dilakukan sebagaimana yang telah diajarkan oleh Rasulullah saw., di mana 
tidak diperbolehkan menggugurkan satu pun syarat dari syarat-syarat salat kecuali 
berdasarkan dalil yang bersumber dari syariat itu sendiri. Rasulullah saw. telah 
menjelaskan bahwa dalam salat jenazah tidak terdapat rukuk maupun sujud. Namun 
demikian, beliau juga menegaskan bahwa salat tidak sah tanpa bersuci.103 Dalam hadis 
Nabi saw., bersabda: 

 
98Al-Qurtubī, Al-Jami’ al-Aḥkam al-Qur’an, Juz 6, (Cet. II; Kairo: Dar al-Kutub al-Misriyyah, 1384 

H/1964 M),  h. 99. 
99Abu Husain al-Qadūrī, Syaraḥ Mukhtaṣar al-Karakhi, (Cet. I; Kuwait: Dār Aṣfārīn, 1443 H/2022 

M), h. 299. 
100Yaḥyā bin Syaraf al-Nawawī, Al-Majmu’ Syaraḥ Muḥażżab, h. 223. 
101Al-Syaukanī, Nail al-Awtār min Asrār Muntaqā al-Akhbār, Juz 2 (Cet. I; as-Su’ūdiyah: Dār al-

Jauzī, 1427 H), h. 280. 
102Kementrian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemah, h. 108.  
103‘Alī al-Salūsi, Ala al-Ithnā ʿAshariyyah fī al-Uṣūl wa al-Furūʿ (Cet. VII; Riyad: Dār al-Fadīlah, 

1424 H/ 2003 M), h. 965. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 1-25 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2572 

 

19 | Aisyah, Kurnaemi Anita, Sri Reski Wahyuni Nur  
Tayamum pada Pelaksanaan Salat Jenazah (Telaah Komparatif Mazhab Hanafi dan Syafii)  

 لَا يَ قْبَلُ اللَُّّ صَلَاةَ بيغَيْري طَهُورٍ...)رواه مسلم(104
Artinya: 

Allah tidak akan menerima salat tanpa bersuci. (HR. Muslim) 
Berdasarkan dalil yang telah disebutkan secara tegas menunjukkan bahwa 

tayamum tidak boleh dilakukan jika ada air, dikiaskan pada salat-salat lainnya seperti, 
pada salat jum’at apabila dikhawatirkan akan tertinggal seperti hanya sempat 
mendapati Imam pada rakaat kedua, maka meskipun dengan tayamum ia dapat 
mengikuti salat tersebut, sedangkan jika berwudu ia akan tertinggal. Para ulama 
sepakat bahwa tidak diperbolehkan baginya bertayamum dalam kondisi tersebut. 
Dengan demikian, kekhawatiran akan tertinggal salat tidak dapat dijadikan dasar untuk 
membolehkan tayamum, termasuk dalam hal salat jenazah.105  Dalam buku Najāḥ al-
Qārī Syaraḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī Syaikh Abu Hamid dan lainnya menukilkan ijmak atas 
berakhirnya jum’at seiring dengan berakhirnya waktu salat jum’at, sementara salat 
jenazah tidak berlalu waktunya, bahkan seseorang boleh mensalati diatas makamnya 
selama tiga hari setelah pemakaman berdasarkan ijmak dan boleh setelah itu menurut 
pendapat mazhab Syafii.106 Juga dikiaskan dengan orang telanjang dan dirumahnya ada 
pakaian, apabila ia pergi mengambilnya akan ketinggalan salat. 

 
Tabel 1. Perbandingan Mazhab Hanafi dan Syafii Tentang Tayamum pada  

Pelaksanaan Salat Jenazah 

Aspek  Mazhab Hanafi Mazhab Syafii 

Pensyariatan 
Tayamum 

Boleh  Boleh  

Dalil Al-Qur’an 
Q.S. al-Māidah: 6 “Allah tidak ingin  
memberatkan kalian ” 

Q.S. al-Māidah: 6 “Allah tidak 
menerima salat tanpa bersuci” 

Syarat tayamum tidak ada air atau uzur syar’ī Tidak ada air atau uzur syar’ī 

Hukum tayamum 
saat air tersedia 

Boleh, jika dikhawatirkan salat jenazah 
terlewat karena waktu yang sempit 

Tidak boleh, selama air masih 
tersedia meskipun akan 
ketinggalan salat jenazah 

Hakikat salat jenazah 
Dipahami sebagai doa yang dinamakan 
salat, sehingga tidak disyaratkan 
bersuci secara sempurna 

Dipandang sebagai bentuk salat 
yang formal, sehingga harus 
disertai kesucian secara 
sempurna 

Sikap terhadap hadis 
daif 

Menggunakan hadis daif sebagai 
penguat selama tidak bertentangan 
dengan prinsip syariat 

Tidak menjadikan hadis daif 
sebagai dasar hukum 

 
104Muslim bin al Ḥajjāj al-Naisabūrī, Ṣaḥīḥ Muslim, Juz 1, h. 140. 
105Abū al-Hasan ‘Alī, Syaraḥ Ṣaḥīḥ  al-Bukhari, Juz 3 (Cet. II; Riyad: Maktabah al-Rusyd, 1423 H/ 

2003 M) h. 305. 
106Yūsuf Afandī Zādah, Najāḥ al-Qārī Syarḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī Juz 1 ( Cet. I; t.t. 1436 H/ 2015 M), 

h. 649.  



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 1-25 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2572 

 

20 | Aisyah, Kurnaemi Anita, Sri Reski Wahyuni Nur  
Tayamum pada Pelaksanaan Salat Jenazah (Telaah Komparatif Mazhab Hanafi dan Syafii)  

Hukum mengulang 
salat jenazah 

Tidak dapat diulang jika 
terlewat, sehingga  pelaksanaannya ha
rus segera 

Bisa dilakukan diatas kubur 
dalam batas waktu tertentu 
(tiga hari) 

Metode istinbat 
hukum 

Lebih fleksibel, mempertimbangkan 
maslahat dan kemudahan 

Ketat, literal, dan normatif 
terhadap dalil 

Sumber: Data diolah 2025 

Hukum Tayamum pada Pelaksanaan Salat Jenazah menurut Pendapat yang Terpilih 
Kedua mazhab sepakat bahwa tayamum sah sebagai pengganti wudu atau mandi 

jika tidak ada air atau tidak bisa menggunakannya karena sakit. Namun, mereka 
berbeda pendapat tentang bolehnya tayamum pada pelaksanaan salat jenazah jika 
khawatir akan ketinggalan.107 Seperti yang sudah peneliti jelaskan mazhab Syafii tidak 
membolehkan tayamum pada pelaksanaan salat jenazah meskipun ada air akan tetapi 
khawatir akan tertinggal, tayamum hanya boleh dilakukan jika betul-betul tidak ada air 
atau tidak bisa menggunakannya karena sakit, karena mazhab Syafii memandang 
status salat jenazah sebagai ibadah formal seperti salat salat fardu lainnya yang 
mensyaratkan untuk bersuci karena salat jenazah memiliki takbir dan struktur 
tertentu.108 Sedangkan mazhab Hanafi membolehkan tayamum pada pelaksanaan 
salat jenazah jika khawatir akan tertinggal. Karena mazhab Hanafi menganggap bahwa 
salat jenazah sebagai doa, sehingga persyaratan bersucinya lebih ringan.109  

Perbedaan pandangan antara mazhab Syafii dan mazhab Hanafi mengenai 
tayamum dalam salat jenazah dapat dilihat juga dari perbedaan mendasar dalam 
interprestasi dalil dan metodologi ushul fikih yang mereka gunakan. Mazhab Hanafi 
cenderung menggunakan pendekatan yang lebih fleksibel yakni dimana mereka 
menerima hadis daif sebagai penguat selama tidak bertentangan dengan prinsip 
syariat. Sementara mazhab Syafii menolak penggunaan hadis daif dalam menetapkan 
hukum dan hanya berpegang pada dalil yang kuat.110 Adapun perbedaan metodologis 
juga terlihat dalam penafsiran Q.S. al-Maidah/5: 6, tentang tayamum. Mazhab Syafii 
menafsirkan ayat tersebut secara literal, yakni mazhab Syafii membatasi makna kondisi 
darurat, tayamum hanya diperbolehkan jika benar-benar tidak ada air atau seseorang 
tidak dapat menggunakannya karena sakit tanpa mempertimbangkan faktor waktu. 
Disisi lain mazhab Hanafi memaknai frasa “jika kamu tidak menemukan air” secara 
luas, mencakup kondisi tidak ada air secara fisik maupun tidak mampu menggunakan 
air karena keterbatasan waktu.111 

Berdasarkan hasil analisis komparatif antara mazhab Syafii dan mazhab Hanafi 
dalam pelaksanaan salat jenazah, penelitian ini cenderung menguatkan posisi mazhab 
Syafii sebagai pendapat yang lebih argumentatif. Yang dimana mazhab Syafii 
berpegang pada hadis Nabi saw.,  

 
107Muḥammad bin Idrīs al-Syafii, Al-Umm, Juz 1, h. 62. 
108ʿAlī ibn Sulaimān al-Mardāwī, Al-Inṣāf fī Maʿrifat al-Rājiḥ min al-Khilāf, Juz 1 (Cet. I; Beirut: 

Dār ihyā at-Turaṡ, 1374 H/ 1955 M), h. 304. 
109Muḥammad bin Aḥmad al-Sarakhsī, Al-Mabsūṭ, Juz 2, h. 126.  
110Abū Bakar al-Baihaqī, Al-Khilāfiyyat, Juz 1 (Cet. I; Kairo: al-Rauḍah Linasyrin wa Tauzi’, 1436 

H/2015 M), h. 458-462. 
111Al-Qurtubī, Al-Jami’ al-Aḥkam al-Qur’an, Juz 6 h. 99. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 1-25 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2572 

 

21 | Aisyah, Kurnaemi Anita, Sri Reski Wahyuni Nur  
Tayamum pada Pelaksanaan Salat Jenazah (Telaah Komparatif Mazhab Hanafi dan Syafii)  

 لَا يَ قْبَلُ اللَُّّ صَلَاةَ بيغَيْري طَهُورٍ...)رواه مسلم(112
Artinya: 

Allah tidak akan menerima salat tanpa bersuci. (HR. Muslim) 
Al-Sindi menjelaskan mengenai hadis ini bahwa memberikan pemaknaan penting 

mengenai istilah qabul (penerimaan) dalam konteks amal ibadah. Menurutnya, makna 
diterimanya amal oleh Allah adalah bahwa amal tersebut mendapatkan keridaan dan 
pahala dari-Nya. Sebaliknya, apabila amal tidak diterima, maka hal itu menunjukkan 
bahwa Allah tidak meridainya serta tidak memberikan ganjaran atasnya. Lebih lanjut, 

al-Sindī juga menyoroti aspek kebahasaan dari istilah ṭahūr ( الطَّهُور) dalam hadis 

tersebut. Jika kata ini dibaca dengan dhammah (ṭuhūr), maka ia merujuk pada tindakan 
bersuci yang dilakukan oleh seseorang, dan makna inilah yang lebih sesuai dengan 
konteks hadis. Namun, apabila dibaca dengan fathah (ṭahūr), maka ia mengacu pada 
alat yang digunakan untuk bersuci, seperti air atau debu. Sebagian ulama juga 
membolehkan makna fathah digunakan untuk merujuk pada perbuatan bersuci. Oleh 
karena itu, menurut al-Sindī, kedua bacaan tersebut dapat diterima dalam konteks 
pemaknaan hadis ini. Al-Sindī menekankan bahwa frasa biṭ-ṭahūr dalam hadis harus 
dipahami sebagai ḥāl, yakni keterangan keadaan. Dengan demikian, makna yang 
dimaksud bukanlah sekadar "tidak menerima salat tanpa bersuci", tetapi lebih 
tepatnya adalah "tidak menerima salat kecuali dalam keadaan disertai dengan 
bersuci”.113 

Pemahaman ini menegaskan bahwa bersuci merupakan syarat penerimaan 
ibadah, sebagaimana syarat-syarat lain seperti menutup aurat dan menghadap kiblat. 
Dalam rangka memperkuat makna tersebut, Al-Hararī mengutip hadis dari Usāmah bin 
‘Umayr al-Hużalī ra.,  

نْ غُلُولٍ 114 ُ صَلَاةً إيلاَّ بيطُهُورٍ، وَلَا يَ قْبَلُ صَدَقَةً مي  لَا يَ قْبَلُ اللََّّ
Artinya: 

Allah tidak menerima salat tanpa bersuci, dan tidak menerima sedekah dari 
harta hasil kecurangan.  

Diriwayatkan melalui jalur periwayatan yang bersumber dari perawi terpercaya. 
Di antaranya adalah Muḥammad bin Bashār bin ‘Utsmān al-‘Abdī Abū Bakr al-Baṣrī, 
seorang perawi ṣiqah dari generasi kesepuluh yang wafat pada tahun 252 H. Hadis-
hadisnya dijadikan hujjah oleh para penyusun kitab hadis utama. Selain itu, disebut 
pula Yaḥyā bin Sa‘īd al-Qaṭṭān, seorang imam hadis dari generasi kesembilan yang 
dikenal sangat terpercaya dan wafat pada tahun 198 H. Riwayatnya pun dijadikan 
sandaran oleh para ulama hadis.115 Dengan demikian, seseorang yang melaksanakan 
salat tanpa wudu atau tayamum, berarti telah melaksanakan salat tanpa bersuci. salat 
dalam keadaan seperti ini tidak dianggap cukup untuk mengugurkan kewajiban, karena 

 
112Muslim bin al Ḥajjāj al-Naisabūrī, Ṣaḥīḥ Muslim, Juz 1, h. 140. 
113Muḥammad al-Amīn al-Hararī, Syaraḥ Sunan Ibni Mājah al-Musammā, Juz 3 (Cet. I; Jeddah: 

Dār al-Manhāj, 1439 H-2018 M), h. 23. 
114Ibnu Mājah, Sunan Ibnu Mājah (Cet. I; .t.t. Dār Iḥyā al-Kutub al-‘Arabiyyah, t.th.), h, 100. 
115Muḥammad al-Amīn  al-Hararī, Syaraḥ Sunan Ibni Mājah al-Musammā, Juz 3, h. 23. 



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 1-25 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2572 

 

22 | Aisyah, Kurnaemi Anita, Sri Reski Wahyuni Nur  
Tayamum pada Pelaksanaan Salat Jenazah (Telaah Komparatif Mazhab Hanafi dan Syafii)  

bersuci merupakan salah satu syarat sah salat. Hal ini dianalogikan sebagaimana 
wanita yang sedang mengalami haid tidak diwajibkan salat karena kehilangan syarat 
sah salat, yaitu kesucian.116 

Hal tersebut dilatarbelakangi oleh komitmen mazhab Syafii dalam menolak 
penggunaan dalil yang daif serta konsistensinya dalam merujuk pada sumber-sumber 
yang sahih, seperti hadis mutawatir dan hadis ahad yang diterima secara valid. Selain 
itu, mazhab Syafii memandang salat jenazah sebagai bentuk ibadah yang 
mensyaratkan kondisi-kondisi tertentu, termasuk kewajiban bersuci dengan air (wudu) 
selama masih memungkinkan, dan memperbolehkan tayamum hanya dalam keadaan 
darurat yang tidak memungkinkan penggunaan air. Dengan demikian, pendekatan ini 
mencerminkan prinsip kehati-hatian dalam ibadah, ketegasan dalam landasan 
normatif.  
 

KESIMPULAN 
Mazhab Syafii dan Hanafi sepakat bahwa tayamum sah jika tidak ada air atau 

karena sakit. Namun, mereka berbeda dalam hal kekhawatiran tertinggal salat jenazah. 
Mazhab Syafii menolak tayamum jika air masih tersedia, meskipun harus menunggu 
lama, dengan alasan salat jenazah tetap membutuhkan kesucian sempurna. 
Sebaliknya, mazhab Hanafi memperbolehkan tayamum dalam kondisi darurat waktu, 
selama dikhawatirkan salat jenazah akan terlewat, sebagai bentuk kemudahan dalam 
syariat. Perbedaan ini mencerminkan perbedaan metodologi dalam memahami dalil 
dan urgensi kondisi. Maka dari itu, berdasarkan hasil penelitian pendapat yang terpilih 
yakni pendapat mazhab Syafii dipandang sebagai pilihan yang kuat karena didasarkan 
pada dalil Al-Qur’an dan hadis-hadis yang mutawatir serta ahad, yang memiliki otoritas 
tinggi dalam hal keabsahan. Namun demikian, dalam konteks kontemporer, pendapat 
mazhab Hanafi dinilai lebih adaptif diterapkan pada situasi yang memerlukan 
fleksibilitas, seperti wilayah yang mengalami kekurangan air atau terdampak bencana 
seperti gempa, tsunami. Karena lebih mengedepankan sisi praktis dan urgensi dalam 
pelaksanaan salat jenazah. Namun, bukan berarti mazhab Syafi’i sama sekali tidak 
membolehkan tayamum dalam kondisi seperti itu. Akan tetapi, mazhab Syafii lebih 
mengedepankan kehati-hatian dalam pelaksanaan ibadah. Sementara itu, pandangan 
mazhab Syafii tetap relevan dalam kondisi yang memungkinkan pelaksanaan ibadah 
secara sempurna tanpa ada kendala air. Oleh karena itu, pemilihan pendapat yang 
lebih tepat harus mempertimbangkan realitas geografis dan sosial masyarakat 
setempat agar ibadah tetap sah dan tidak menyulitkan umat. Hasil penelitian ini 
diharapkan memberikan manfaat bagi masyarakat, pengelola jenazah, dan otoritas 
keagamaan dalam menghadapi situasi-situasi khusus. 

 
 
 
 
 

 
116 Abū ‘Umar Dubyān bin Muḥammad al-Dubyān, Mawsū‘at Aḥkām aṣ-Ṣalawāt al-Khams, Juz 

4 (Cet. I; Mesir: Dār al-Lu’lu’ah, 1446 H/ 2024 M), h. 307.  



 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 1-25 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2572 

 

23 | Aisyah, Kurnaemi Anita, Sri Reski Wahyuni Nur  
Tayamum pada Pelaksanaan Salat Jenazah (Telaah Komparatif Mazhab Hanafi dan Syafii)  

DAFTAR PUSTAKA 
 
Al-Qur’ān al-Karīm 
 
‘Abdurrahman, Muḥammad bin. Al-Mukhtaṣar Ibnu al-Hājib. Cet. I. Su’ūdiyah: Dār al-

Madanī, 1986. 
‘Abidin, Muḥammad Amin ibnu. Radd al-Muḥtār ‘alā al-Dur al-Mukhtār. Cet. I. Riyad: 

Dār ‘Alim al-Kutub, 2003. 
‘Alī, Abū al-Hasan. Syaraḥ Ṣaḥīḥ  al-Bukhari. Cet. II. Riyad: Maktabah al-Rusyd,  2003. 
Al-‘Aṣīmain, Salih bin Muhammad. Syaraḥ Riyādu as-Sālihīn. Cet I. Riyad: Dār al-Waṭan, 

2005. 
Akbar, Fadlan, dkk., “Batasan Waktu Pelaksanaan Salat di Area Pemakaman dalam 

Perspektif Fikih Ibadah’’, Al-Qiblah: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 3, no. 6 
(2024): 1015-1035. doi: https://doi.org/10.36701/qiblah.v3i6.1835. 

Andrianto, berjudul “Penggunaan Tayamum untuk Melaksanakan Salat Fardu di 
Tempat Pemberhentian Bus dalam Perjalanan Lampung ke Medan menurut 
Hukum Islam”, Jurnal Syariah dan Hukum Islam 3, no. 2 (2023): 63-71. 
https://journal.iaidalampung.ac.id/index.php/jshi/article/view/117. 

Awang, Muhammad Solahuddin Bin, “Hukum Penggunaan Debu dalam Tayamum 
(Studi Muqaranah Antara Imam Malik dan Imam Syafi’i)’’, skripsi Fak. Syariah dan 
Hukum UIN Sultan syarif kasim, 2022. http://repository.uin-suska.ac.id/cgi/oai2. 

Azizah, Noor, Muhammad Purnomo, “Pelaksanaan Wudu Tayamum dan Salat Pasien 
Rumah Sakit”, Jurnal Ilmu Keperawatan dan Kebidanan 10, no. 2 (2019): 303-306. 
doi: https://doi.org/10.26751/jikk.v10i2.657.  

Badariyyah, Lu’luatul dan Ashif Az Zafi, “Perbedaan Mazhab Empat Imam Besar 
(Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan Hambali) dalam Paradigma Hukum Islam”, Al-Muaddib: 
Jurnal Ilmu-ilmu Sosial dan Keislaman 5, no. 1 (2020): 
doi: http://dx.doi.org/10.31604/muaddib.v5i1.65-79. 

Baihaki, Imam, “Potret Penguburan Jenazah dalam Islam Merupakan Bentuk 
Kepedulian Sosial Dunia-Akhirat”, al-Bayan: Jurnal Ilmu al-Qur’an dan Hadis 4, 
no.1 (2021): 70.  

Al-Baihaqī, Abū Bakar. Al-Khilāfiyyat. Cet. I. Kairo: al-Rauḍah Linasyrin wa Tauzi’, 2015. 
Darāz, Muḥammad bin Abdullah. Al-Naba’ al-‘Aẓīm. Cet. I. t.t. Dār al-Qalam 2005. 
Dāud, Abū. Sunan Abū Dāud. Cet. I. Beirut: al-Maktabah al-‘Aṡriyyah, t.th. 
Al-Dubyān, Abū ‘Umar Dubyān bin Muḥammad. Mawsū‘at Aḥkām aṣ-Ṣalawāt al-

Khams. Cet. I. Mesir: Dār al-Lu’lu’ah, 2024.  
Fakhrurazi, Agam Mirza Bin, “Media yang digunakan untuk Tayamum (Studi Analisis 

Perbandingan Hanafiyah dan Syafi’iah)’’, skripsi Fak. Syariah dan Hukum UIN Ar-
Raniry, 2020. 1-33. 

Fitri, Annisa Athiyah, dkk., “Metode Demonstrasi Tayamum; pada Mata Pelajaran Fikih 
Ibadah Praktis”, Akhlak: Jurnal Pendidikan Agama Islam Dan Filsafat 2, no. 1 
(2025): 66. doi: https://doi.org/10.61132/akhlak.v2i1.280. 

Al-Haitami, Ibnu Ḥajar. Tuḥfatul Muhtāj. Cet. I. Beirut: Dār ihyā al-Turāṡ, 1983. 
Ḥalāwah, Muḥammad bin ‘Alī. Al-Jāmi’ al-Aḥkām al-Ṭahārah. Cet. I. Mesir: Maktabatu 

Makkah, 2015 M. 

https://doi.org/10.36701/qiblah.v3i6.1835
http://repository.uin-suska.ac.id/cgi/oai2
http://dx.doi.org/10.31604/muaddib.v5i1.65-79


 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 1-25 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2572 

 

24 | Aisyah, Kurnaemi Anita, Sri Reski Wahyuni Nur  
Tayamum pada Pelaksanaan Salat Jenazah (Telaah Komparatif Mazhab Hanafi dan Syafii)  

Al-Hanafī, Zainuddin ibn Nujaym. Al-Bahru al-Rāiq. Cet. I. Beirut: Dār al-Kutub al-
‘Amaliyah, 1997. 

Ḥanbal, Aḥmad bin. Musnad Imam Aḥmad bin Ḥanbal. Cet. I. t.t. Muassasah al-Risālah, 
2001. 

Al-Hararī, Muḥammad al-Amīn. Syaraḥ Sunan Ibni Mājah al-Musammā. Cet. I. Jeddah: 
Dār al-Manhāj, 2018. 

Izza, M. Fadil Azhabul, “Batasan Waktu Pelaksanaan Salat Jenazah di Area Pemakaman 
dalam Perspektif Fikih Ibadah”, skripsi Fak. Syariah STIBA Makassar, 2024. 
http://eprints.stiba.ac.id/id/eprint/53. 

Al-Jaizāni, Muḥammad bin Husain bin Hasan. Ma’ālimu Uṣūli al-Fiqh ‘Inda Ahli al-
Sunnah wa al-Jamā’ah. Cet. V. t.t. Dār Ibnu al-Jauzī, t.th. 

Al-Jauzī, Ibnu. at-Taḥqīq fī Aḥādīts al-Khilāf. Cet. I. Beirut: Dār al-‘Amaliyah, 1993. 
Jazari, “Analisis Komparasi Imam Maliki dan Imam Syafii dalam Ibadah Sehari-Hari: 

Studi tentang Taharah Wudu, Tayamum, dan Mandi” Jurnal Studi Pesantren 2, no. 
2 (2022):1-30. doi:10.35897/studipesantren.v2i2.804. 

Al-Juzairī, ‘Abdurraḥman. Al-Fiqhu ‘Alā al-Maẓāhib al-Arba’ah.Cet. II. Beirut: Dār al-
Kutub al-‘Amaliyyah, 2003. 

Al-Kasani, Badā’i al-Ṣana’i fī tartīb al-Syarā’i. Cet. I. t.t. Dar al-Kutub al-‘Amaliyah, 1909. 
Kaṡīr, Ibnu. Tafsīr Al-Qur’ān al-‘Aẓīm. Jilid 4. Cet. I. Mesir: Muassasah Qurṭubah, 2000. 
Mahmud, Amir, “Studi Komparatif Hukum Salat Gaib Menurut Mazhab Hanafi Dan 

Mazhab Syafi’i”, skripsi Fak. Syariah dan Hukum UIN Sunan Kalijaga Yogyakarta 
2021. http://digilib.uin-suka.ac.id/id/eprint/44415. 

Mājah, Ibnu. Sunan Ibnu Mājah. Cet. I. .t.t. Dār Iḥyā al-Kutub al-‘Arabiyyah, t.th. 
Al-Mardāwī, ʿAlī ibn Sulaimān. Al-Inṣāf fī Maʿrifat al-Rājiḥ min al-Khilāf. Cet. I. Beirut: 

Dār ihyā al-Ṭuraṡ, 1955. 
Al-Margīnāni. Al-Hidāyah fī Syarḥ bidāyat al-Mubtadi. Cet. I. Madinah al-Munawwarah: 

Dār al-Sirāj, 2019. 
Maulana, Achmad Alparisi, “Pelaksanaan Salat Jenazah Di Masjid (Studi Analisis 

Pendapat Mazhab Hanafi)”, skripsi Fak. Syariah STIBA Makassar, 2023.  
http://eprints.stiba.ac.id/id/eprint/108. 

Al-Muallīfin, Majmu’ah min. Al-Fiqhu al-Muyassar Fī Ḍaui al-Kitāb wa al-Sunnah. Juz 1. 
Madinah: Mujamma’ al-Malik Fahad, 1424. 

Muchtar, M. Ilham dan Zainal Abidin, “Analisis Hukum Penggunaan Tayamum Sebagai 
Alternatif Mandi Wajib’’, Journal Of Islamic Constitutional Law 1, no. 1 (2024). 

Mukhtār, Aḥmad. Mu’jam al-Lugatu al-‘Arabiyyah.  Cet. I. t.tp. ‘Ālim al-Kutub, 2008. 
Al-Naisabūrī, Muslim bin al Ḥajjāj. Ṣaḥīḥ Muslim. Cet. I. Turki: Dār al-Ṭibā’ah al-

Āmīriyyah, 1915. 
Al-Nawawī, Yahya bin Syaraf. Al-Majmu’ Syarḥ al-Muhażżab Linawawī. Cet. I. Jeddah: 

Maktabatul Irsyād, 2006. 
Al-Nawawī, Yaḥyā bin Syaraf. Tahżīb al-Asmā’ wa al-Lugāt. Cet. I. Beirut: Dār al-

‘Amaliyyah, t.th. 
Al-Qadūrī. Syarḥ Mukhtaṡar al-Karakhī. Cet. I. Kuwait: Dār Asfārin, 2022. 
Al-Qurtubī. Al-Jami’ al-Ahkam al-Qur’an. Cet. II. Kairo: Dar al-Kutub al-Misriyyah, 1964. 
Al-Ramli, Syamsuddin Muḥammad. Nihāyatul Muhtāj. Cet. I. Beirut: Dār Fikri, 1983. 

http://eprints.stiba.ac.id/id/eprint/53
http://dx.doi.org/10.35897/studipesantren.v2i2.804


 

AL-FIKRAH: Jurnal Kajian Islam  
Vol. 3, No. 1 (2026): 1-25 

doi: 10.36701/fikrah.v3i1.2572 

 

25 | Aisyah, Kurnaemi Anita, Sri Reski Wahyuni Nur  
Tayamum pada Pelaksanaan Salat Jenazah (Telaah Komparatif Mazhab Hanafi dan Syafii)  

Al-Ṡa‘ālibī, Abū Zayd. Al-Jawāhir al-Ḥisān fī Tafsīr al-Qur’ān, Jilid 2. Cet. I. Beirut: Dār 
Iḥyā al-Turaṡ, 1418. 

Al-Salūsi, ‘Alī. Ala al-Ithnā ʿAshariyyah fī al-Uṣūl wa al-Furūʿ. Cet. VII. Riyad: Dār al-
Fadīlah, 2003. 

Al-Sarakhsī, Muḥammad bin Aḥmad. Al-Mabsūṭ. Cet. I. Beirut: Dār al-Ma’rifah, 2007. 
Senal, Muhammad, dkk., “Praktek Penyelenggaraan Jenazah Di SMPN 8 Tolitoli”, Jurnal 

Pedamas (Pengabdian Kepada Masyarakat) 1, no. 4 (2023): 1012. 
https://pekatpkm.my.id/index.php/JP/article/view/165. 

Subandi,Ayyub, Saifullah bin Anshor, “Fatwa MUI Tentang Pengurusan Jenazah Muslim 
yang Terinfeksi Covid-19 ditinjau dari Perspektif Mazhab Syafii” Bustanul Fuqaha: 
Jurnal Bidang Hukum Islam 1, no. 2 (2020): 240-247. doi: 
https://doi.org/10.36701/bustanul.v1i2.149. 

Sukantin, dkk., “Hadis Rasulullah saw. Yang Berkaitan Dengan Janabah Dan Tayamum”, 
Multiverse: Open Multidisciplinary Journal 2, no. 2 (2023): 268. doi: 
https://doi.org/10.57251/multiverse.v2i2.1227. 

Al-Syafii, Muḥammad bin Idrīs.  Al-Umm. Cet. II. Beirut: Dār al-Fikri, 1983. 
Al-Syafii, Muḥammad bin Idrīs. Al-Risalah. Cet. I. Mesir: Maktabah al-Halbī, 1940. 
Syaibah, Abū Bakar bin Abī. Al-Musannaf.  Cet. I. Lebanon: Dār al-Tāj, 1989. 
Al-Syaukanī. Nail al-Awtār min Asrār Muntaqā al-Akhbār. Cet. I. as-Su’ūdiyah: Dār al-

Jauzī, 2006. 
Ṭayyār. Al-Fiqhu al-Muyassar. J 1. Cet. I. Riyād: Madāru al-Waṭan, 2011. 
Wahyuni, Ni’ma, dkk., “Pentingnya Pembelajaran Tata Cara Shalat Dan Thaharah 

Meliputi Wudhu, Tayammum Dan Mandi Wajib: Studi Fenomenial Peserta Didik”, 
Jurnal Pengabdian Masyarakat Akademik 1, no.4 (2023): 53. doi: 
https://doi.org/10.59024/jpma.v1i4.436. 

Zādah,Yūsuf Afandī. Najāḥ al-Qārī Syarḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī.  Cet. I. t.t. 2015. 
Al-Żahabī, Syamsuddīn Muḥammad bin Aḥmad bin Uṡmān. Siyar A’lām al-Nubalā’. Cet. 

III. t.t.p.: Muassasah al-Risālah, 1985. 
Zed,Mestika. Metode Penelitian Kepustakaan. Cet. III. Jakarta: Obor Indonesia, 2004. 
Al-Zuhailī, Mustafa. Al-Wajīz Fī Usūl al-Fiqh al-Islamī. Cet. II. Damaskus: Dār al-Khaīr, 

2006. 
Al-Zuhailī, Wahbah. Al-Fiqhu al-Islami wa Adillatuhu Lizuhaili. Cet. IV. Suriyah: Dar al-

Fikri, t.th. 

 
 


