
 

JAWAMI’UL KALIM: 
Jurnal Kajian Hadis 

https://journal.stiba.ac.id/index.php/jawamiulkalim/index 
 

   

 

Kajian Ilmu Hadis di Asia Tenggara 
The Study of Hadith Scholarship in Southeast Asia 

 
Abdullah Muhammad Yusrana, Muhammadb, Arya Syahputrac 

 
a Insitut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia; Email: abdullahyusran@stiba.ac.id  

b Insitut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia; Email: muhammad.binyusran@stiba.ac.id 
b Insitut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia; Email: aryasyahputraburhan@gmail.com  

 
 

Abstract 

 

This article discusses the development of Hadith studies in Southeast Asia, emphasizing the historical transmission, 

intellectual networks, and academic transformation of the discipline. The study aims to analyze the condition and 

progression of Hadith scholarship in the region and to explore the contribution and dedication of Southeast Asian 

scholars in preserving and advancing the field. Using a qualitative approach through library research, this study 

examines classical and contemporary literature, including the works of early scholars such as Nuruddin ar-Raniri, 

Abd ar-Rauf al-Fansuri, and Mahfudz at-Tarmasi, as well as recent institutional developments in Indonesia, Malaysia, 

and Brunei Darussalam. The findings reveal that Hadith studies in Southeast Asia evolved from traditional oral 

transmission and pesantren-based education into a more systematic and academic discipline in higher education 

institutions. Moreover, the integration of modern methodologies—such as hermeneutical, contextual, and digital 

approaches—demonstrates the adaptability of Hadith studies to current scientific and societal challenges. This 

research contributes to Islamic studies by providing a comprehensive understanding of the continuity and renewal of 

Hadith scholarship in the Southeast Asian intellectual landscape. 

 

Keywords: Hadith studies, Southeast Asia, Islamic scholarship, transmission, modernization 

 

Abstrak 

 

Artikel ini membahas perkembangan kajian ilmu hadis di kawasan Asia Tenggara dengan menekankan aspek transmisi 

historis, jaringan intelektual ulama, dan transformasi akademik disiplin ini. Tujuan penelitian adalah untuk 

menganalisis kondisi serta perkembangan kajian hadis di kawasan tersebut dan menelaah kontribusi serta kesungguhan 

para ulama Asia Tenggara dalam menjaga dan mengembangkan tradisi keilmuan hadis. Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif dengan metode kepustakaan, dengan mengkaji berbagai literatur klasik dan kontemporer, 

termasuk karya para ulama awal seperti Nuruddin ar-Raniri, Abd ar-Rauf al-Fansuri, dan Mahfudz at-Tarmasi, serta 

perkembangan kelembagaan Islam modern di Indonesia, Malaysia, dan Brunei Darussalam. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa kajian hadis di Asia Tenggara mengalami evolusi dari tradisi oral dan pesantren menuju bentuk 

studi yang lebih sistematis dan akademis di perguruan tinggi. Lebih jauh, integrasi metodologi modern seperti 

pendekatan hermeneutika, kontekstual, dan digital menunjukkan kemampuan adaptasi kajian hadis terhadap tantangan 

ilmu pengetahuan dan masyarakat modern. Penelitian ini memberikan kontribusi terhadap studi Islam dengan 

menghadirkan pemahaman komprehensif tentang kesinambungan dan pembaruan kajian hadis dalam konteks 

intelektual Asia Tenggara. 

 

Kata kunci: kajian hadis, Asia Tenggara, keilmuan Islam, transmisi, modernisasi 

 

Article Info:  How to cite:  

   

Received: 1 July 2025 

Revised: 15 August 2025 

Accepted: 10 September 2025 

Published: 30 September 2025 

 Abdullah Muhammad Yusran, Muhammad, Arya Syahputra, “Kajian Ilmu 

Hadis di Asia Tenggara”, JAWAMI’UL KALIM: Jurnal Kajian Hadis 3, No. 2 

(2025): 141-154. doi: 10.36701/jawamiulkalim.v3i2.2702. 

 

mailto:abdullahyusran@stiba.ac.id
mailto:muhammad.binyusran@stiba.ac.id
mailto:aryasyahputraburhan@gmail.com


JAWAMI’UL KALIM:  

Jurnal Kajian Hadis 

Vol. 3, No. 2 (2025): 141-154 
doi: 10.36701/jawamiulkalim.v3i2.2702 

 

 

142 | Abdullah Muhammad Yusran, Muhammad, Arya Syahputra  
Kajian Ilmu Hadis di Asia Tenggara 

PENDAHULUAN 
 

Asia Tenggara merupakan kawasan yang memiliki posisi strategis dalam sejarah 

penyebaran Islam di dunia. Kawasan ini bukan hanya menjadi jembatan antara dunia 

Islam bagian barat dan timur, tetapi juga menjadi rumah bagi salah satu populasi Muslim 

terbesar di dunia. Indonesia, Malaysia, dan Brunei Darussalam merupakan negara-negara 

yang secara demografis mayoritas penduduknya memeluk agama Islam, sementara 

minoritas Muslim juga dapat ditemukan di negara-negara seperti Thailand, Filipina, 

Singapura, Myanmar, dan Vietnam. Keanekaragaman etnis, budaya, dan bahasa yang 

terdapat di Asia Tenggara menjadikan wilayah ini unik dalam hal penerimaan dan 

pengamalan ajaran Islam.1 Islam hadir dan berinteraksi dengan budaya lokal, sehingga 

membentuk corak keberislaman yang khas, moderat, dan kontekstual. 

Kawasan Asia Tenggara sejak lama dikenal sebagai tempat pertemuan berbagai 

agama besar dunia seperti Hindu, Buddha, dan Kristen. Namun Islam berhasil menempati 

posisi dominan bukan melalui penaklukan politik, melainkan lewat jalur perdagangan, 

pendidikan, dan dakwah kultural. Dalam proses penyebaran ini, para ulama, sufi, dan 

pedagang memainkan peran sentral dalam memperkenalkan ajaran Islam, termasuk 

memperkenalkan sumber ajarannya, yakni al-Qur’an dan al-Hadis. Akan tetapi, jika 

ditinjau secara historis, meskipun penerimaan Islam berjalan cepat dan luas, 

perkembangan kajian ilmiah terhadap hadis tidak serta-merta tumbuh seiring dengan 

penyebaran agama Islam itu sendiri. Kajian hadis di Asia Tenggara memerlukan waktu 

panjang untuk berkembang secara sistematis dan akademik, terutama bila dibandingkan 

dengan kajian tafsir, fikih, dan tasawuf yang lebih dahulu mendapatkan perhatian. 

Dalam ajaran Islam, hadis memiliki kedudukan yang sangat penting sebagai 

sumber hukum dan pedoman hidup kedua setelah al-Qur’an. Hadis berfungsi sebagai 

penjelas terhadap ayat-ayat al-Qur’an yang bersifat umum dan global, serta sebagai 

teladan praktis dari kehidupan Nabi Muhammad saw. Oleh karena itu, memahami Islam 

secara utuh tidak mungkin dilakukan tanpa memahami hadis.2 Namun, realitas historis 

menunjukkan bahwa di berbagai wilayah dunia Islam, termasuk di Asia Tenggara, 

intensitas kajian hadis tidak selalu merata. Pada masa awal Islamisasi, masyarakat 

Muslim di kawasan ini lebih banyak memfokuskan diri pada ajaran fikih dan tasawuf, 

sementara kajian hadis lebih banyak diwariskan melalui tradisi oral dan pengajaran 

pesantren tanpa perhatian serius terhadap metodologi kritik sanad dan matan sebagaimana 

berkembang di Timur Tengah. 

Sejarah mencatat bahwa perkembangan kajian hadis di Nusantara mulai 

menunjukkan kemajuan yang berarti pada abad ke-19 dan ke-20, terutama dengan 

munculnya ulama-ulama yang menaruh perhatian terhadap studi hadis secara lebih 

mendalam.3 Ulama seperti Syekh Nawawi al-Bantani, Syekh Mahfudz at-Tarmasi, dan 

Syekh Ahmad Khatib al-Minangkabawi memiliki hubungan intelektual yang erat dengan 

 
1 Dardiri, Helmiati, dkk., Sejarah Islam Asia Tenggara, (Pekanbaru: Kerjasama ISAIS dan Alaf 

Baru, 2006), h. 53. 
2 Abdullah Muhammad Yusran dan Muhammad, “Kajian Interpretasi Hadis TentangLarangan 

Bagi Anak-anak untuk Keluar Rumah saat Magrib”, Jawamiu’ul Kalim: Jurnal Kajian Hadis 1, No. 2 

(2023), h. 148. 
3 Abdul Wahid, dkk., Perkembangan Terkini Studi Hadis di Indonesia, (Medan: UIN Sumatera 

Utara, 2018), h. 264. 



JAWAMI’UL KALIM:  

Jurnal Kajian Hadis 

Vol. 3, No. 2 (2025): 141-154 
doi: 10.36701/jawamiulkalim.v3i2.2702 

 

 

143 | Abdullah Muhammad Yusran, Muhammad, Arya Syahputra  
Kajian Ilmu Hadis di Asia Tenggara 

pusat-pusat keilmuan Islam di Makkah dan Madinah. Mereka membawa semangat 

pembelajaran hadis ke tanah air melalui pengajaran di pesantren dan penulisan karya-

karya ilmiah.4 Peran jaringan ulama yang terhubung antara Nusantara dan Timur Tengah 

ini, sebagaimana diuraikan oleh Azyumardi Azra, menjadi fondasi penting bagi lahirnya 

tradisi keilmuan hadis di Asia Tenggara. Melalui jaringan keilmuan tersebut, kitab-kitab 

hadis seperti Sahih al-Bukhari, Sahih Muslim, dan berbagai kitab Sunan mulai diajarkan 

secara lebih sistematis di pesantren-pesantren besar di Jawa, Sumatra, dan kemudian di 

wilayah lain seperti Patani, Kelantan, dan Aceh.5 

Namun demikian, perkembangan tersebut masih belum sepenuhnya menjadikan 

kajian hadis sebagai disiplin ilmu yang mapan di Asia Tenggara. Dalam konteks 

kelembagaan pendidikan, perhatian terhadap studi hadis secara formal baru mulai tumbuh 

setelah berdirinya lembaga-lembaga pendidikan tinggi Islam, seperti IAIN dan 

Universitas Islam Negeri (UIN) di Indonesia, serta International Islamic University 

Malaysia (IIUM) di Malaysia. Sejak saat itu, kajian hadis mengalami transformasi dari 

pengajaran tradisional berbasis halakah dan pesantren menuju pendekatan akademik yang 

lebih ilmiah dan metodologis. Penelitian-penelitian hadis di perguruan tinggi Islam Asia 

Tenggara mulai memperlihatkan perkembangan signifikan, baik dari segi metodologi, 

objek kajian, maupun tema-tema yang diangkat, seperti studi sanad, pemahaman 

kontekstual terhadap matan hadis, serta relevansi hadis dengan isu-isu kontemporer 

seperti gender, lingkungan, dan sosial kemasyarakatan. 

Perkembangan ini menarik untuk dikaji lebih dalam, sebab ia menunjukkan 

dinamika epistemologis dalam dunia Islam Asia Tenggara. Hadis yang semula hanya 

diajarkan sebagai teks keagamaan tradisional kini dipelajari dengan pendekatan ilmiah, 

menggunakan teori kritik hadis yang dikembangkan dalam khazanah Islam klasik 

sekaligus dipadukan dengan pendekatan ilmu sosial dan humaniora modern. Dalam 

konteks inilah penelitian tentang kajian hadis di Asia Tenggara menjadi relevan, karena 

ia tidak hanya menyingkap sejarah transmisi ilmu hadis, tetapi juga memperlihatkan 

sejauh mana kesungguhan para ulama, cendekiawan, dan lembaga pendidikan dalam 

mengembangkan studi hadis di kawasan ini. 

Berdasarkan fenomena tersebut, penelitian ini berupaya untuk menjawab dua 

persoalan pokok, yaitu bagaimana kondisi dan perkembangan kajian hadis di Asia 

Tenggara, serta bagaimana kesungguhan ulama dan akademisi Muslim di kawasan ini 

dalam mengkaji hadis baik dari segi kelembagaan, metodologi, maupun karya ilmiahnya. 

Penelusuran terhadap dua rumusan masalah ini diharapkan dapat memberikan gambaran 

yang komprehensif tentang arah perkembangan studi hadis di Asia Tenggara, sekaligus 

memperlihatkan karakter khas yang membedakannya dari tradisi keilmuan hadis di 

kawasan Islam lainnya. 

Tujuan dari penelitian ini adalah untuk memahami kondisi aktual dan arah 

perkembangan kajian hadis di Asia Tenggara secara lebih mendalam, serta untuk 

menganalisis kontribusi dan kesungguhan ulama maupun lembaga pendidikan dalam 

memperkuat tradisi keilmuan hadis. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya bersifat 

 
4 Hasan Su’udi, “Jaringan Ulama Hadis Indonesia,” Jurnal Penelitian STAIN Pekalongan 5, No. 

2, (November: 2008), h. 5. 
5 Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII dan 

XVIII, (Jakarta: Kencana, 2013) h. 105. 



JAWAMI’UL KALIM:  

Jurnal Kajian Hadis 

Vol. 3, No. 2 (2025): 141-154 
doi: 10.36701/jawamiulkalim.v3i2.2702 

 

 

144 | Abdullah Muhammad Yusran, Muhammad, Arya Syahputra  
Kajian Ilmu Hadis di Asia Tenggara 

deskriptif-historis, tetapi juga analitis-kritis, yaitu menilai sejauh mana kajian hadis telah 

beradaptasi dengan kebutuhan masyarakat Muslim Asia Tenggara yang semakin 

kompleks di era modern. 

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan kualitatif dengan 

metode kepustakaan (library research). Sumber data diperoleh dari berbagai literatur 

seperti karya-karya ilmiah klasik dan kontemporer, artikel jurnal, disertasi, serta buku-

buku yang membahas sejarah dan perkembangan Islam di Asia Tenggara. Analisis 

dilakukan secara deskriptif-analitis, yakni dengan menggambarkan data historis dan 

empiris tentang perkembangan kajian hadis, kemudian menganalisisnya untuk 

menemukan pola dan arah perkembangan yang sedang berlangsung. Pendekatan ini 

memungkinkan peneliti untuk mengungkapkan hubungan antara dinamika sosial, 

pendidikan, dan keilmuan yang membentuk corak khas kajian hadis di kawasan ini. 

Beberapa penelitian terdahulu telah memberikan kontribusi penting dalam 

memahami sejarah dan perkembangan studi Islam, khususnya kajian hadis di Asia 

Tenggara. Azyumardi Azra dalam karyanya Jaringan Ulama Timur Tengah dan 

Kepulauan Nusantara Abad XVII & XVIII menjelaskan bahwa hubungan intelektual 

antara ulama Nusantara dan ulama di Timur Tengah menjadi fondasi bagi terbentuknya 

transmisi ilmu keislaman, termasuk ilmu hadis, di kawasan ini. Melalui jaringan keilmuan 

yang intensif antara Haramain (Makkah-Madinah) dan Nusantara, para ulama seperti 

Syekh Nawawi al-Bantani, Syekh Mahfudz at-Tarmasi, dan Syekh Ahmad Khatib al-

Minangkabawi berperan besar dalam membawa semangat keilmuan Islam ke tanah air 

dan mendirikan basis pengajaran hadis di berbagai pesantren di Jawa, Sumatra, hingga 

kawasan Melayu lainnya. 

Penelitian Saifuddin (2009) dalam artikelnya “Transmisi Hadis dan 

Kontribusinya dalam Pembentukan Jaringan Keilmuan dalam Islam” menegaskan 

bahwa proses transmisi hadis sejak masa awal Islam membentuk apa yang disebut sebagai 

“jaringan ulama” — yaitu hubungan ilmiah antara guru dan murid yang saling terhubung 

melalui sanad keilmuan (isnād). Saifuddin menunjukkan bahwa sistem jaringan sanad 

tidak hanya berfungsi untuk menjaga otentisitas hadis, tetapi juga menjadi dasar 

terbentuknya jaringan keilmuan Islam di berbagai wilayah, termasuk di Asia Tenggara, 

melalui praktik rihlah fī thalab al-ḥadīth (perjalanan mencari hadis).6 Dalam konteks ini, 

tradisi transmisi hadis menjadi model awal bagi munculnya jejaring ulama Nusantara 

yang belajar dan mengajar di Haramain, sebelum kemudian melahirkan lembaga-lembaga 

keilmuan Islam di tanah air. 

Adapun penelitian Hasan Su’aidi (2015) dalam artikelnya “Jaringan Ulama 

Hadits Indonesia” memperkuat temuan Azra dengan menunjukkan bahwa jaringan ulama 

Indonesia dalam bidang hadis terbentuk melalui hubungan guru dan murid antara ulama 

Haramain dan ulama Nusantara. Menurut Su’aidi, tokoh kunci dalam jaringan ulama 

hadis Indonesia adalah Syekh Mahfudz at-Tirmisi, ulama asal Tremas, Pacitan, yang 

dikenal luas sebagai muhaddis dan pembangkit ilmu dirâyah al-hadîts (kritik sanad dan 

matan). Melalui karya monumental seperti Manhaj Dzawi al-Nadlar, Mahfudz at-Tirmisi 

mengajarkan kitab Sahih al-Bukhari kepada para ulama Indonesia di Makkah, termasuk 

KH. Hasyim Asy’ari, pendiri Nahdlatul Ulama. Dari hubungan guru-murid inilah 

 
6 Saifuddin, “Transmisi Hadis dan Kontribusinya dalam Pembentukan Jaringan Keilmuan dalam 

Islam”, Ilmu Ushuluddin 8, No. 2, (Juli: 2009), h. 255-285. 



JAWAMI’UL KALIM:  

Jurnal Kajian Hadis 

Vol. 3, No. 2 (2025): 141-154 
doi: 10.36701/jawamiulkalim.v3i2.2702 

 

 

145 | Abdullah Muhammad Yusran, Muhammad, Arya Syahputra  
Kajian Ilmu Hadis di Asia Tenggara 

kemudian muncul jaringan ulama hadis Indonesia yang berkembang melalui pesantren-

pesantren di Jawa dan Sumatra. Penelitian Su’aidi juga menegaskan bahwa jaringan 

keilmuan ini tidak hanya bersifat formal, tetapi juga terbentuk secara alami dan 

berkelanjutan melalui tradisi sanad dan pemberian ijazah keilmuan.7 

Selanjutnya, penelitian Ahmad Fauzan (2018) dalam Jurnal Tahdis berjudul 

“Syekh Mahfudz al-Tarmasi: Muhaddis Nusantara” memperlihatkan peran penting 

ulama Nusantara dalam memperluas kajian hadis di kawasan Asia Tenggara. Fauzan 

menunjukkan bahwa Syekh Mahfudz at-Tarmasi merupakan salah satu ulama besar asal 

Tremas, Pacitan, yang menempuh perjalanan intelektual ke Makkah dan menetap di sana 

sebagai pengajar di Masjidil Haram. Ia dikenal sebagai ulama yang sangat menaruh 

perhatian terhadap disiplin hadis, khususnya ilmu dirayah dan kritik sanad-matan. 

Melalui karya-karyanya seperti Manhaj Dzawin al-Nadzar dan al-Minhah al-Khairiyyah, 

Mahfudz at-Tarmasi berkontribusi besar dalam membangkitkan tradisi studi hadis di 

kalangan ulama Nusantara, serta menjadi penghubung penting antara tradisi hadis 

Haramain dan dunia pesantren di Indonesia.8 

Meskipun demikian, penelitian-penelitian terdahulu umumnya masih terfokus 

pada dimensi historis dan kelembagaan. Oleh karena itu, penelitian ini berupaya 

memberikan kontribusi baru dengan menyoroti kesungguhan dan inovasi ulama serta 

akademisi Asia Tenggara dalam menghidupkan kembali tradisi keilmuan hadis di tengah 

tantangan modernitas dan globalisasi. Fokus ini diharapkan dapat memperlihatkan 

kesinambungan antara warisan sanad klasik dengan dinamika akademik kontemporer 

yang membentuk wajah baru kajian hadis di kawasan Asia Tenggara saat ini. 

 

PEMBAHASAN 
 

A. Sejarah Perkembangan Hadis di Kawasan Semenanjung Malayu  

Muslim yang cukup maju dan makmur di kawasan Asia Tenggara dan kiprah 

keislamannya berperan penting pada pengislaman wilayah-wilayah lain di semenanjung 

Melayu. Berbagai proses islamisasi dan penyebaran agama Islam di negeri itu tentu tidak 

terlepas dari peran para ulama yang berdatangan dari Arab atau Nusantara.9 

Sejak abad ke-14, para ulama baik yang berasal dari wilayah Arab atau dari 

Nusantara berdatangan ke wilayah Patani atau Thailand, baik dalam urusan dagang 

ataupun untuk menyebarkan agama Islam. Jika dibandingkan dengan berbagai wilayah 

Melayu lainnya, budaya dan bahasa yang digunakan hampir sama, begitu juga sejarah 

perkembangan Islam. Proses dan waktu masuknya Islam hampir bersamaan dangan 

wilayah lainnya di semenanjung Malaya.10 

Menelusuri salah satu wilayah yang termasuk daerah yang cepat masuk ajaran 

Islam di Asia Tenggara yaitu Patani, menjelang akhir abad ke-18, para ulama Patani 

 
7 Hasan Su’udi, “Jaringan Ulama Hadis Indonesia,” Jurnal Penelitian STAIN Pekalongan 5, No. 

2, (November: 2008), 1-16. 
8 Ahmad Fauzan, “Syekh Mahfudz al-Tarmasi: Muhaddis Nusantara”, Tahdis 9, No. 2 (2018), h. 

119-145. 
9 Ibrahim Syukri, History of the Malay Kingdom of Patani, terj. C. Bayley & J.N. Miksic, (Athena: 

Center for International Studies, 1985), h. 62. 
10 Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII dan 

XVIII, (Bandung: Mizan, 1994), h. 259. 



JAWAMI’UL KALIM:  

Jurnal Kajian Hadis 

Vol. 3, No. 2 (2025): 141-154 
doi: 10.36701/jawamiulkalim.v3i2.2702 

 

 

146 | Abdullah Muhammad Yusran, Muhammad, Arya Syahputra  
Kajian Ilmu Hadis di Asia Tenggara 

semakin jelas kedudukannya dalam peta ruang lingkup pengetahuan dan keilmuan Islam 

semenanjung Melayu dan Nusantara. Dengan bangkitnya para ulama Patani, muncul 

penyebaran gerakan pembaharu di wilayah Melayu-Indonesia. Kaum muslim Patani, 

perlu diingat kembali adalah orang-orang Melayu, baik secara etnis maupun budaya. Oleh 

sebab itu, tiap pembahasan mengenai sejarah Islam di dunia Melayu secara keseluruhan 

tidak mungkin tanpa mencakup kaum Muslim Patani.  

Setelah kerajaan Patani dijajah oleh bangsa Thai maka terjadi intrik dan 

ketidakstabilan politik dan pemerintahan di kesultanan ini. Walaupun begitu, hal ini tidak 

menyurutkan semangat para dai, guru dan para sufi untuk mengunjungi wilayah Patani. 

Hikayat Patani meriwayatkan kedatangan ulama seperti Syekh Gombak dan muridnya, 

Abd al-Mukmin dari Minangkabau, dan syekh Faqih Safi ad-Din dari Pasai pada paruh 

kedua abad ke-16. Mereka memainkan peran penting dalam kehidupan beragama di 

wilayah kesultanan Safi ad-Din, misalnya mendorong didirikannya sebuah masjid istana 

dan di kemudian hari beliau menjadi penasehat sultan Muzaffar Syah dalam urusan 

agama.11 

Pada pertengahan abad ke-17, sejumlah ulama datang ke Patani seperti Sayyid 

Abdullah dari Yerussalem melalui Trengganu, Haji Abdullah al- Rahman dari Jawa dan 

Faqih Abdullah al-Manam, seorang Minangkabau dari Kedah dan Syaikh Abdul Qadir 

dari Pasai. Menurut para sejarawan dan ulama Malaysia seperti Shagir Abdullah, para 

ulama ini memasuki ruang lingkup yang lebih luas dalam penyebaran ajaran Islam. 

Mereka diriwayatkan menjadi pelopor dalam melakukan usaha-usaha terpadu untuk 

menyebarkan lebih jauh hukum Allah SWT (syariat) di kalangan masyarakat Patani.12 

Hal yang terungkap dari riwayat-riwayat ini adalah bahwa kaum Muslim Patani 

tidak terasingkan dari rekan-rekan kaum Muslim Melayu dan Nusantara. Dengan 

datangnya para ulama ke wilayah mereka ini, kaum Muslim Patani dibuat sadar akan 

adanya perkembangan-perkembangan dengan gagasan Islam serta lembaga-lembaga 

keagamaan di wilayah Melayu-Indonesia. Para ulama itulah yang mendorong 

didirikannya lembaga pendidikan Islam Traditional yang dikenal di Patani sebagai 

pondok. Lebih jauh lagi, ada kesan bahwa sistem pondok yang juga dikembangkan di 

bagian lain di Semenanjung Melaya, berasal dari Patani.  

Ulama seperti al-Palimbani, sebagaimana dikemukakan mendapatkan pendidikan 

awalnya di Patani. Tetapi hanya sedikit informasi yang diketahui mengenai pondok pada 

periode sebelum abad ke-19. Metheson dan Hooker meyatakan pondok di Patani sangat 

prestisius dan murid lanjutan mereka diterima dangan baik sebagai guru di tempat lain di 

Nusantara.13 

 

B. Ulama Hadis di Kawasan Melayu 

Syeikh Abdullah bin Abd al-Mubin al-Fathani memiliki nama lengkap Abdullah 

bin Abd Mubin Pauh Bok al-Fathani bin Muhammad Jailani bin Muhammad Masari bin 

wan Hamzah bin Syeikh Wan Abd al-Mubin bin Wan Abd al-Jabbar bin Wan Muhammad 

 
11 Ibrahim Syukri, History of the Malay Kingdom of Patani, terj. C. Bayley & J.N. Miksic, (Athena: 

Center for International Studies, 1985), h. 78. 
12 Ibrahim Syukri, History of the Malay Kingdom of Patani, terj. C. Bayley & J.N. Miksic, h. 131. 
13 Matheson & Hooker, Jawi Literatur in Patani, (Kuala Lumpur: Oxford University Press, 1974), 

h. 43 



JAWAMI’UL KALIM:  

Jurnal Kajian Hadis 

Vol. 3, No. 2 (2025): 141-154 
doi: 10.36701/jawamiulkalim.v3i2.2702 

 

 

147 | Abdullah Muhammad Yusran, Muhammad, Arya Syahputra  
Kajian Ilmu Hadis di Asia Tenggara 

Arifin Syah al-Jarimi al- Patani. Dilahirkan pada tahun 1723 dan wafat pada tahun 1780. 

Ayahnya bernama Abd al-Mubin bin Muhammad Jailani Pauh Bok al-Fathani. Beliau 

bersaudara dengan Abd ar-Rahman Pauh Bok al-Fathani yang menjadi ulama dan 

penyebar Islam din wilayah Brunei Darussalam dan dikenal dengan nama Tok Lubuk.14  

Syeikh Abdulllah Pauh Bok diyakini mendapat pendidikan awal dari ayahnya Syeikh Abd 

al-Mubin III bin Muhammad Jailani, seseorang ulama yang menjadi peletak dasar bagi 

pondok ataupun pengajian di Pauh Bok yang banyak mendidik umat sehingga 

menghasilkan banyak ulama-ulama besar di zamannya. 

1. Karyanya dalam Bidang Hadis  

Syeikh Abdullah bin Abd al-Mubin Paoh Bok al-Fathani menghasilkan sebuah 

karya di bidang Hadis yaitu dengan menerjemahkan kitab Tanbih al-Gafilin yang 

diselesaikan penulisannya pada tahun1184 H/1770 M.15 Buku ini masih biasa dijumpai 

di kalangan ulama dan masih beredar di wilayah Malaysia dan Patani.  

Karyanya ini adalah terjemahan kitab Tanbih al-Gafilin karya syeikh Abu Laits 

as-Samarqandi. Karya Syeikh Abdullah Bin Abd al-Mubin ini terbagi menjadi tiga versi 

yaitu, terjemahan lengkap dari keseluruhan isi kitab aslinya, terjemahan inti sari dari kitab 

Tanbih al-Gafilin dan inilah yang masih ditemukan di pasaran buku Malaysia, dan 

terjemahan yang lebih lengkap daripada kitab yang kedua, dan kitab ini tidak pernah 

diterbitkan, hanya terdapat manuskripnya saja.  

2. Pemikiran Hadis Syeikh Abdullah bin Abdul Mubin al-Fathani  

Syeikh Abd al-Mubin bin Muhammad Jailani Pauh Bok al-Fathani adalah ulama 

Patani Darussalam yang sezaman dengan Syeikh Abd ar-Rauf al-Fansuri. Beliau 

menghasilkan karya-karya di bidang tasawuf dan ditemukan karyanya mengenai hadis. 

Pemikirannya tentu saja mempengaruhi pola pikir anak-anaknya, khusunya kedua 

anaknya yaitu Abdullah Pauh Pok dan Abd Rahman Pauh Pok. Hal ini terbukti dari 

pemikiran mereka serta karya-karya yang mereka tulis berkaitan erat dengan tasawuf dan 

tarekat, bahkan Abdullah Pauh Pok adalah seorang penyebar tarekat sammaniyah di 

wilayah semenanjung melayu. Sedangkan saudaranya melawat ke berbagai wilayah di 

Nusantara dan menetap di Brunei serta menyebarkan Islam dan tarekat sammaniyah di 

sana. 

 

C. Kitab-kitab Hadis Melayu Periode Pertama  

Pada periode abad 17, terdapat dua buah karya dalam bidang Hadis, satu karya 

Syekh Abd ar-Rauf bin Ali al-Fansuri dan karya Nuruddin ar-Raniri. Menurut wan Shagir 

Abdullah bahwa belum ditemukan kitab hadis yang lebih awal dari kedua kitab ini yang 

pernah ditulis oleh ulama di kawasan Asia Tenggara.16 

1. Al Fawaid al-Bahiyyah fi al-Ahadis an Nabawiyah  

Kitab ini adalah karya Nuruddin ar-Raniri yang dinamakan juga dengan Hidayat 

al-Habib fi at-Targib wa at-Tarhib. Kitab ini diselesaikan pada hari Jumat bulan Syawal 

1045 H/1635 M. dalam kitab ini terdapat 831 Hadis yang terdiri dari 46 bab. Setiap 

periwayat Hadis disingkat dengan kode huruf, misalnya Kha untuk Imam al-Bukhari, mim 

 
14 Wan Shagir Mohd. Abdullah, Wawasan Pemikiran Islam Ulama Asia Tenggara, (Kuala Lumpur: 

Khazanah Fathaniyah, t.th), h. 83.  
15 Wan Shagir Mohd. Abdullah, Wawasan Pemikiran Islam Ulama Asia Tenggara, h. 84. 
16 Wan Shagir Mohd. Abdullah, Wawasan Pemikiran Islam Ulama Asia Tenggara, h. 79. 



JAWAMI’UL KALIM:  

Jurnal Kajian Hadis 

Vol. 3, No. 2 (2025): 141-154 
doi: 10.36701/jawamiulkalim.v3i2.2702 

 

 

148 | Abdullah Muhammad Yusran, Muhammad, Arya Syahputra  
Kajian Ilmu Hadis di Asia Tenggara 

untuk Imam Muslim. Jumlah periwayat diberikan kode oleh Nuruddin sebanyak 22 

periwayat.  

Semua Hadis dalam kitab ini ditulis teks arabnya, setelah itu diterjemahkan ke 

dalam bahasa Melayu. Kitab ini diawali dengan kitab bab niat, kemudian bab islam, iman, 

ihsan, dan diakhiri dengan bab zikri al-maut, talqin mayat, mengiringi jenazah, serta 

hukum meratapi mayat. Manuskrip kitab ini dapat ditemukan di pusat manuskrip melayu 

perpustakaan negara Malaysia. Kitab ini telah ditahqiq oleh syekh Ahmad Zain al-

Fathani.  

2. Syarh Latif ala Arbāina Hadisan Imam Nawawi  

Kitab ini adalah karya Syekh Abd ar-Rauf bin Ali al-Fansuri, yang dinamakan 

juga Hadis Arbāin. Kitab ini diselesaikan pada bulan Safar  tahun 1091 H. Kitab ini 

merupakan terjemahan dari kitab Arbāin an-Nawawi, dan merupakan karya kedua dalam 

bahasa Melayu setelah karya Nuruddin ar-Raniri. Corak kitab syarah ini sedikit berbeda 

dengan kitab syarah yang lain, karena dia mensyarahkan berdasarkan ilmu tasawuf. Karya 

ini belum pernah diterbitkan dan manuskripnya tersimpan di pusat melayu perpustakaan 

negara Malaysia.17 Belakangan ini, muncul juga terjemah dan syarah hadis Arbain lain 

yang ditulis oleh syeikh Muhammad Shaih bin Muhammad yang diberi nama Fath al-

Mubin. Beliau mensyarah kitab ini dengan corak ilmu fikih yang menyebabkan kitabnya 

ini berbeda jauh dengan yang ditulis oleh Syeikh Abd ar-Rauf al-Fansuri yang bercorak 

sufisme.18 

Syekh Kathib al- Munziri juga pernah menulis kitab hadis arbāin, bukan Arbāin 

an-Nawawi, yang pernah diterjemahkan oleh syeikh Wan Hasan Ishaq al-Patani, 

terjemahannya itu diberi judul Hidayah Mukhtar. 

 

D. Perkembangan Kajian Hadis di Nusantara 

1. Hadis Belum Masuk Kurikulum (Sebelum Tahun 1900) 

Sejak Islam masuk ke Nusantara atau Indonesia di abad pertama Hijriah sampai 

tahun 1900, pengajaran Islam berlangsung secara sederhana. Tujuan utamanya agar umat 

Islam memahami rukun Iman yang enam dan rukun Islam yang lima. Kemudian, mulailah 

dilaksanakan pengajaran ilmu fikih, ilmu tauhid, ilmu tasawuf, dan pelajaran bahasa Arab 

secara berangsur-angsur.  

Kajian hadis secara khusus belum dilakukan walaupun di sela-sela pelajaran Islam 

tersebut sudah barang tentu masuk hadis secara sporadis sesuai dengan keperluan 

pendalilan dalam berbagai bidang ilmu yang diajarkan, karena hadis merupakan sumber 

kedua dari ajaran Islam. Memang penulisan beberapa buku hadis telah dilakukan oleh 

sejumlah orang, jauh sebelum tahun 1900. Nuruddin al-Raniry (w. 1658) adalah penulis 

kitab hadis pertama di Nusantara dengan judul Hidâyat al- Habib fit Targhîb wa al-

Tarhîb. Syekh Abdurrauf Singkel (w. 1693) menulis kitab Syarh Lathîf ‘ala Arba‘in 

Hadits li al-Imâm al-Nawawi dan kitab al-Mawa‘izal-Badi‘ah. Dawud al- Fatani (w.1847 

M) dari Thailand Selatan menulis kitab Kasyf al-Ghummah fi Awwâl al-Mawtha’ fi al-

 
17 Wan Shagir Mohd. Abdullah, Wawasan Pemikiran Islam Ulama Asia Tenggara, h. 81. 
18 Wan Shagir Mohd. Abdullah, Wawasan Pemikiran Islam Ulama Asia Tenggara, h. 82. 



JAWAMI’UL KALIM:  

Jurnal Kajian Hadis 

Vol. 3, No. 2 (2025): 141-154 
doi: 10.36701/jawamiulkalim.v3i2.2702 

 

 

149 | Abdullah Muhammad Yusran, Muhammad, Arya Syahputra  
Kajian Ilmu Hadis di Asia Tenggara 

Barzakh wa al-Qiyâmah. Demikian juga Syekh Muhammad Nawawi al-Bantani (w. 

1897) menulis buku Tanqîh al-Qaul al- Hatsits fiSyarh Lubâb al- Hadîts.19   

Akan tetapi, buku-buku tersebut merupakan penjelasan tentang pengamalan 

agama Islam secara sederhana dalam nuansa tasawuf dan fikih, sesuai dengan kebutuhan 

masyarakat. Buku-buku ini tidak berbicara tentang takhrij dan penilaian hadis-hadis. 

Tidak pula berbicara tentang cara memahaminya secara tekstual atau kontekstual karena 

cara berpikir masyarakat waktu itu belum sampai ke sana.  

Sebagai contoh, kumpulan hadis karya Nuruddinal-Raniry dalam kitab Hidāyah 

al-Ḥabībfī al-Targhīb wa al-Tarhīb turut dikenal dengan judul singkatan Hidāyah al-

Ḥabīb” (Pedoman Nabi) atau judul lain al-Fawā’id al-Bahīyyah ‘an al-Aḥādiṡ al-

Nabawiyyah yang terasa kental dengan corak esoterik-sufistik. Al-Raniry membentuk 

sistematika pembahasan. Sebagai salah satu pionir studi hadis di Indonesia, corak 

pemahaman yang ditawarkan oleh Nuruddin al-Raniry dapat direfleksikan dalam 

pendidikan hadis di perguruan tinggi sebagai model kajian tekstual20 dengan pendekatan 

multidisiplin21 antara fikih, tasawuf, dan kalam. 

2. Pelajaran Hadis Masuk Kurikulum Pesantren (1900-1960) 

Pada masa hidup Al-Fadani (1917-1990), diskursus mengenai hadis di perguruan 

tinggi Indonesia justru menunjukkan corak keilmuan yang berbeda. Mahmud Yunus 

(1899-1982) sebagai contoh, memiliki kecenderungan terhadap model syarah kontekstual 

dalam beberapa literaturnya semisal saat menjelaskan makna hadis Ṣaḥīḥ Muslīm no. 

6799 mengenai indikasi seorang munafik. Yunus menginterpretasikan redaksi hadis 

tersebut lewat pendekatan gender, muamalah, dan hukum keluarga dengan menyebut 

bahwa perilaku nifāq dapat merusak relasi sosial, perkataan dusta adalah tindakan dosa 

dan setiap orang berpotensi menjadi seorang munafik dalam keluarga, baik suami maupun 

istri.  

Model kontekstual yang digagas oleh Yunus tidak serta-merta meninggalkan 

kaidah hadis klasik atau pun dimensi tekstual yang telah disusun sarjana hadis klasik. Hal 

ini terlihat dari kutipan hadis lain yang dicantumkan Yunus berupa redaksi hadis Sunan 

Abū Dawud no.4275 serta mengutip pendapat ulama Ibn Qayyim al-Jauzi sebelum 

memunculkan produk ijtihadnya yang memuat kesan empiris dan praktis.22 Kontribusi 

Yunus dalam studi syarah hadis pun terekspresikan dalam upayanya untuk membangun 

kurikulum pendidikan hadis untuk madrasah dan perguruan tinggi yang diadopsi dari tiga 

kitab hadis primer dan tujuh kitab syaraḥ yang populer di Indonesia.23  

Setelah tahun 1900 M, kajian hadis meningkat karena lahirnya pondok pesantren 

dan madrasah serta ormas-ormas yang tidak menganut mazhab. Mahmud Yunus telah 

 
19  Oman Fathurahman, The Roots of the Writing Tradition of Ḥadīth Works in Nusantara: 

Hidāyāt al-Ḥabīb by Nūr al-Dīn al-Rānīrī, (t.t. t.p. t.th), h. 60. 
20 M. Amin Abdullah, Memaknai Al-Ruju’ ila Al-Qur’an wa al-Sunnah: Dari Qira’ah 

Taqlidiyyah ke Tarikhiyyah-Maqashidiyyah dalam Kitab Suci dan Para Pembacanya, (Yogyakarta: 

Stelkendo, 2019), h. 304. 
21  Muhammad Amin Abdullah, Islamic Studies in Higher Education in Indonesia: 

Challenges,Impact and Prospects for the World Community, (Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies, 

2017), h. 426. 
22 Mahmud Yunus, Ilmu Musthalah al-Hadis (Padang: Saadiyah Putra, 1971), h. 26. 
23 Munirah, Metodologi Syaraḥ Hadis Indonesia Awal Abad ke-20, (Jakarta: Mutiara Sumber 

Widya, 1992), h. 190. 



JAWAMI’UL KALIM:  

Jurnal Kajian Hadis 

Vol. 3, No. 2 (2025): 141-154 
doi: 10.36701/jawamiulkalim.v3i2.2702 

 

 

150 | Abdullah Muhammad Yusran, Muhammad, Arya Syahputra  
Kajian Ilmu Hadis di Asia Tenggara 

mencatat dalam bukunya, Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia sejumlah nama 

pesantren dan madrasah yang lahir pada waktu itu serta nama kitab-kitab yang diajarkan 

di sana. Hadis dan ilmu hadis menjadi bagian kurikulumnya.  

Di Jawa, Pesantren Tebuireng yang didirikan pada tahun 1899, untuk tingkat 

ibtidaiyahnya, hadis tidak terlihat sebagai mata pelajaran. Untuk tingkat tsanawiyahnya 

diajarkan kitab Riyâdh al-Shâlihîn. Di Jombang berdiri Pondok Pesantren Rajoso pada 

1919 mengajarkan Matn al-Arba‘in al-Nawawiyyah, Bulûgh al-Marâm, al-Tadjrid al-

Shahîh, Hadîts al-Bukhârî, dan Mushthalah al-Hadîts karya Mahmud Yunus.  

Pondok Pesantren Gontor Ponorogo yang berdiri pada tahun 1926 mengajarkan 

hadis dan mushthalah Hadis. Di Medan, Maktab Islamiyah Tapanuli (MIT) yang berdiri 

pada tahun 1918 mengajarkan hadis dan mushthalah hadis yang kemudian oleh ormas 

Islam al- Washliyah yang berdiri di Medan pada tahun 1930 mengadopsi kurikulum MIT. 

Begitulah seterusnya pondok dan pesantren lahir pada periode ini mengajarkan 

hadis dan ilmu hadis sebagai bagian dari kurikulum. Selain itu lahir pula beberapa tokoh 

yang menulis kitab hadis sebagaimana yang dituliskan di atas. Di masa ini juga muncul 

beberapa tokoh Hadis, seperti Ahmad Hassan (w. 1958 M) dan T.M. Hasbi Ash 

Shiddieqiy (w. 1975 M).  

Pada periode ini, lahir sejumlah ormas Islam yang mengembangkan kajian hadis 

seperti Muhammadiyah yang didirikan pada tahun 1912 di Yogyakarta, Persis yang 

didirikan pada tahun 1923 di Bandung, Nahdlatul Ulama yang didirikan pada tahun 1926 

di Surabaya, Al-Washliyah yang didirikan pada tahun 1930 di Medan, dan ormas-ormas 

lainnya.  

Ormas-ormas Islam semua meyakini hadis sebagai sumber kedua dari ajaran Islam 

dan mengajarkannya kepada murid-murid di sekolah dan madrasahnya serta warganya. 

Hanya saja, dalam kaitan dengan intensitas, kontribusi kepada pengkajian hadis, tidak 

sama. Pada dasarnya, ormas- ormas ini terbagi kepada dua kelompok, yaitu ormas yang 

bermazhab dan ormas yang tidak bermazhab.  

Ormas yang bermazhab antara lain adalah NU dan Al Washliyah. Ormas yang 

tidak bermazhab antara lain adalah Muhammadiyah dan Persis. Dalam menetapkan 

hukum atau fatwa, ormas yang bermazhab menerapkan pendekatan “Bawah-Atas”. 

Maksudnya, ormas bermazhab menentukan hukum atau fatwa berdasarkan penjelasan di 

kitab-kitab yang mu‘tabarah di lingkungannya. Sementara itu, ormas-ormas yang bebas 

mazhab melakukan pendekatan “Atas-Bawah”. Maksudnya, dalam menetapkan fatwa 

atau hukum sesuatu berdasarkan nas Al-quran dan Hadis, kemudian baru melihat 

pendapat para ulama. Oleh karena pendekatan yang berbeda ini, hasil fatwanya pun 

berbeda pula.24 

3. Hadis Masuk Kurikulum di Pascasarjana (1980-2000) 

Periode ini ditandai dengan dibukanya pascasarjana di beberapa daerah. 

Pengajaran hadis di tingkat pasca terutama ditingkat S3-nya sudah jauh berbeda dari 

pengajaran hadis di tingkat S1. Kajian di sini sudah mendalam dan komplikasi. Misalnya 

tentang penelitian sanad dan matan yang memerlukan keterampilan mencari hadis yang 

 
24 Pimpinan Pusat Muhammadiyah, Himpunan Putusan Tarjih Muhammadiyah 3 (Jakarta: Suara 

Muhammadiyah, 2018), h. 500-507. 



JAWAMI’UL KALIM:  

Jurnal Kajian Hadis 

Vol. 3, No. 2 (2025): 141-154 
doi: 10.36701/jawamiulkalim.v3i2.2702 

 

 

151 | Abdullah Muhammad Yusran, Muhammad, Arya Syahputra  
Kajian Ilmu Hadis di Asia Tenggara 

diteliti di semua sumber. Demikian juga diperlukan keterampilan mencari rijal hadis di 

berbagai kitabnya.25  

Keterampilan menyelesaikan penilaian kritikus yang selalu berbeda, seperti 

seorang periwayat hadis dinilai berbeda oleh para kritikus. Satu kritikus menilainya 

tsiqah, kritikus lain menilainya daif, dan kritikus yang ketiga menilainya laba‘sa bih. 

Bahkan kadang-kadang terdapat seorang periwayat yang dinilai oleh para kritikus sebagai 

periwayat tsiqah mudallis. Ini merupakan masalah-masalah yang dihadapi dalam meneliti 

hadis.  

Hal lain adalah terdapatnya hadis-hadis mu‘allaq dalam Shahîh al-Bukharî dan 

Shahîh Muslim. Dalam seminar-seminar kelas hadis, muncul lagi pertanyaan ingkar 

sunnah, pandangan-pandangan aliran terhadap hadis dan pandangan orientalis. Sesuai 

dengan sikap orientalis yang tidak percaya kepada Al-Quran dan Hadis, serta kesukaan 

mereka melakukan penelitian dalam masalah-masalah yang rumit, maka mereka 

menemukan kelemahan-kelemahan dalam hadis sehingga menimbulkan teori-teori yang 

melemahkan kedudukan hadis.  

Demikianlah seterusnya pengkajian hadis berkembang, maju, luas, dan kadang-

kadang melampaui batas. Hasil penelitian orientalis yang berangkat dari titik yang 

berbeda dengan ulama Islam akan menghasilkan perbedaan dalam menilai hadis yang 

dalam banyak teori cenderung menafikan Hadis atau menolak kebanyakannya.  

4. Hadis Mengalami Kemajuan Pesat (2000-sekarang) 

Interaksi dan dinamika dalam pengkajian hadis diatas, membawa kepada 

kemajuan yang sangat signifikan pada satu sisi dan memunculkan kekhawatiran pada sisi 

yang lain. Dari penghujung abad 20 sampai sekarang, muncullah berbagai buku tentang 

hadis, baik dalam bentuk buku maupun artikel. Antara lain adalah Hadis Nabi Telaah 

Historis dan Metodologis (1997) karya Muh. Zuhri, Al- Imam at-Tirmidzi Peranannya 

dalam Pengembangan Hadis dan Fikih (1998) karya Ahmad Sutarmadi, Pergeseran 

Pemikiran Ijtihad Hadis Hakim dalam Menentukan Status Hadis (2000) karya Maman 

Abdurrahman, Metode dan Pendekatan Memahami Hadis Nabi (2003) karya Nizar Ali, 

Menembus Lailatul Qadr Perdebatan Interpretasi Hadis Tekstual dan Kontekstual (2004) 

karya Muhammadiyah Amin, Metodologi Penelitian Living Qur‘an & Hadis (2007) 

karya M. Mansyur, Otoritas Sunnah Non-Tasyri‘iyyah Menurut Yusuf al- Qaradhawi 

(2011) karya Tarmizi M. Jakfar, dan Hadis & Orientalis (2017) karya H. Idri. 

Jurusan Tafsir Hadis (TH) dibuka pada akhir tahun 1980-an. Kemudian dipisah 

antara Tafsir dan Hadis pada tahun 2014. Nama untuk Tafsir adalah Ilmu Quran dan 

Tafsir (IQT) atau Ilmu Alquran dan Tafsir (IAT). Untuk prodi Hadis disebut Ilmu Hadis 

(IH atau ILHA). Tujuannya adalah untuk memperdalam ilmu- ilmu Al-Quran, tafsir dan 

hadis. Karena itu, terdapat macam-macam mata kuliah baru bagi prodi Ilmu Hadis seperti 

mata kuliah Ingkar Sunnah dan Hadis di Barat. 

Berdasarkan kondisi terkini, kajian hadis dapat dikatakan berkembang maju dari 

aspek kuantitas dan kualitas. Sebab, prodi ilmu hadis lahir dan berkembang di berbagai 

perguruan tinggi, terutama di UIN/IAIN/STAIN sebagaimana disebutkan sebelumnya. 

Bagaimanapun, keadaan ini menambah jumlah pengkaji hadis serta penyebarannya secara 

luas. Dengan lahirnya prodi Hadis di berbagai tempat, alumni S1, S2, dan S3 akan 

bertambah banyak. Para alumni akan mengembangkan kajian di bidang Hadis, baik di 

 
25 M. Syuhudi Ismail, Metodologi Penelitian Hadis Nabi (Jakarta: Bulan Bintang, 1992) 



JAWAMI’UL KALIM:  

Jurnal Kajian Hadis 

Vol. 3, No. 2 (2025): 141-154 
doi: 10.36701/jawamiulkalim.v3i2.2702 

 

 

152 | Abdullah Muhammad Yusran, Muhammad, Arya Syahputra  
Kajian Ilmu Hadis di Asia Tenggara 

perguruan tinggi dan lembaga-lembaga pengkajian Hadis maupun dalam masyarakat 

luas.26 

5. Perkembangan Pesat 

Sebagaimana diterangkan sebelumnya, institusi pengkajian hadis baik secara 

formal maupun non formal berkembang. Demikian juga kurikulum dan silabus mata 

kuliah, judul-judul skripsi, tesis, disertasi dan buku-buku yang diterbitkan mengalami 

lompatan yang sangat signifikan dibandingkan dengan periode-periode sebelumnya. Pada 

periode sebelumnya, pengkajian hadis meliputi hal-hal yang berkaitan dengan sejarah, 

pemaknaan tekstual, dan penilaian terhadap sanad dan matan hadis sebagaimana yang 

termuat dalam kurikulum nasional PTAIS Depag 1998.27  

Sementara itu, kurikulum Program Ilmu Hadis 2018 yang diterapkan di berbagai 

UIN/IAIN sudah bervariasi, seperti Hadis Nusantara, Ingkar Sunnah, Hadis di Barat, 

Hermeneutika Hadis, Living Hadis, dan berbagai metode modern. Akan tetapi, 

pembahasan yang berkembang sekarang, baik menyangkut eksistensi hadis dan 

pemaknaannya sudah meliputi berbagai metodologi dan pendekatan modern serta 

pemaknaan kontekstual, hermeneutika, living Hadis, digitalisasi Hadis untuk 

mempermudah mendapatkan Hadis serta pemahamannya. 

Namun demikian, perlu diperhitungkan peran tokoh dan ormas yang sampai pada 

batas-batas tertentu turut berkontribusi dalam perkembangan kajian Hadis di Indonesia 

sebelum sampai kepada keadaannya yang sekarang. Di antara tokoh yang dimaksud 

adalah:  

a. Ahmad Surkati yang menggaungkan semboyan kembali kepada al-Quran dan 

sunnah; al-Hassan yang berperan menerapkan semboyan kembali kepada Al-

Quran dan sunnah secara operasional; 

b. T.M. Hasbi Ash Shiddieqy yang berperan menyediakan buku-buku hadis dan ilmu 

hadis dalam bahasa indonesia; 

c. Ali Hasan Ahmad sebagai tokoh NU yang menulis berbagai buku tentang hadis 

dan ilmu hadis; 

d. Fatchur Rahman yang berkontribusi membuat skema sanad sehingga menjadi 

lebih jelas; 

e. Muhammad Syuhudi Ismail yang berkontribusi dalam penulisan, Metodologi 

Penelitian Hadis Nabi, Kamus Praktis Mencari Hadis, dan Hadis Nabi yang 

Tekstual dan yang Kontekstual; dan 

f. Ali Mustafa Yaqub yang berkontribusi memperkenalkan teori-teori orientalis dan 

bantahannya serta mengritik hadis-hadis populer yang banyak tersebar dalam 

masyarakat. 

Demikian juga tidak dapat diabaikan peran ormas Islam dalam mengembangkan 

kajian Hadis di Indonesia yang di antaranya adalah Persis dan Muhammadiyah. Termasuk 

di dalamnya pengembangan Hadis di kalangan NU, Al-Washliyah, dan Jamaah Salafiyah. 

 

 

 
 

26 Suryadi, Prospek Studi Hadis di Indonesia (Yogyakarta: Dialektika, 2017) 
27 Suryadi, Prospek Studi Hadis di Indonesia 



JAWAMI’UL KALIM:  

Jurnal Kajian Hadis 

Vol. 3, No. 2 (2025): 141-154 
doi: 10.36701/jawamiulkalim.v3i2.2702 

 

 

153 | Abdullah Muhammad Yusran, Muhammad, Arya Syahputra  
Kajian Ilmu Hadis di Asia Tenggara 

KESIMPULAN 
 

Kajian terhadap perkembangan ilmu hadis di Asia Tenggara menunjukkan bahwa 

wilayah ini memiliki dinamika yang khas dalam sejarah transmisi dan pengembangan 

keilmuan Islam. Meskipun pada awalnya perhatian terhadap hadis tidak sebesar terhadap 

ilmu fikih dan tasawuf, seiring dengan waktu kajian hadis mengalami kemajuan yang 

signifikan. Dari masa klasik hingga kontemporer, para ulama dan cendekiawan Asia 

Tenggara telah menunjukkan kesungguhan yang tinggi dalam mengembangkan tradisi 

keilmuan hadis, baik melalui penulisan karya, sistem pendidikan pesantren, maupun 

melalui institusi pendidikan tinggi Islam modern. 

Hasil penelitian ini memperlihatkan bahwa sejak abad ke-17, telah muncul 

sejumlah ulama besar seperti Nuruddin ar-Raniri, Abd ar-Rauf al-Fansuri, dan Abdullah 

al-Fathani yang menulis karya-karya hadis dalam bahasa Melayu. Karya-karya mereka 

menjadi bukti awal bahwa masyarakat Muslim di kawasan ini telah membangun tradisi 

intelektual yang berakar kuat pada sumber-sumber Islam. Pada periode berikutnya, 

terutama setelah abad ke-19, jaringan ulama yang terhubung dengan pusat-pusat 

keilmuan di Timur Tengah memperkuat arah perkembangan studi hadis, hingga 

melahirkan sistem pendidikan formal berbasis hadis di lembaga-lembaga Islam seperti 

IAIN, UIN, dan IIUM. 

Penelitian ini juga menemukan bahwa perkembangan kajian hadis di Asia 

Tenggara tidak hanya bersifat historis, tetapi juga metodologis dan substantif. Kajian 

hadis di era modern telah mengalami transformasi dari bentuk tradisional yang berbasis 

hafalan dan sanad menjadi pendekatan yang lebih ilmiah dan multidisipliner. Pendekatan-

pendekatan baru seperti hermeneutika hadis, studi living hadis, serta digitalisasi hadis 

menunjukkan bahwa tradisi keilmuan ini terus beradaptasi dengan kebutuhan zaman dan 

tantangan globalisasi ilmu pengetahuan. Fenomena ini memperlihatkan bahwa para 

sarjana dan lembaga pendidikan Islam di kawasan ini tidak hanya mewarisi khazanah 

klasik, tetapi juga berinovasi untuk memperluas cakrawala studi hadis ke arah yang lebih 

kontekstual dan aplikatif. 

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa kajian hadis di Asia Tenggara 

berkembang dari akar tradisi lokal menuju penguatan akademik dan metodologis pada 

tingkat global. Kesungguhan para ulama, akademisi, dan lembaga pendidikan dalam 

mengkaji dan mengajarkan hadis telah menempatkan kawasan ini sebagai salah satu pusat 

penting dalam perkembangan studi hadis dunia Islam. Penelitian ini sekaligus 

menegaskan bahwa keberlanjutan dan kemajuan studi hadis di Asia Tenggara sangat 

bergantung pada sinergi antara tradisi keilmuan klasik dan inovasi akademik modern. 

Oleh karena itu, diperlukan upaya berkelanjutan untuk memperkuat riset hadis, 

memperluas jejaring ilmiah antarnegara, serta menanamkan semangat kritis dan 

kontekstual dalam memahami hadis sebagai pedoman hidup umat Islam di tengah 

dinamika sosial dan budaya Asia Tenggara. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
 

Abdullah, M. Amin. Memaknai Al-Ruju’ ila Al-Qur’an wa al-Sunnah: Dari Qira’ah 

Taqlidiyyah ke Tarikhiyyah-Maqashidiyyah dalam Kitab Suci dan Para 

Pembacanya. Yogyakarta: Stelkendo, 2019. 



JAWAMI’UL KALIM:  

Jurnal Kajian Hadis 

Vol. 3, No. 2 (2025): 141-154 
doi: 10.36701/jawamiulkalim.v3i2.2702 

 

 

154 | Abdullah Muhammad Yusran, Muhammad, Arya Syahputra  
Kajian Ilmu Hadis di Asia Tenggara 

Abdullah, Muhammad Yusran, dan Muhammad. “Kajian Interpretasi Hadis Tentang 

Larangan Bagi Anak-anak untuk Keluar Rumah saat Magrib.” Jawami’ul Kalim: 

Jurnal Kajian Hadis 1, no. 2 (2023): 148. 

Abdul Wahid, et al. Perkembangan Terkini Studi Hadis di Indonesia. Medan: UIN 

Sumatera Utara, 2018. 

Amin Abdullah, Muhammad. “Islamic Studies in Higher Education in Indonesia: 

Challenges, Impact and Prospects for the World Community.” Al-Jami’ah: 

Journal of Islamic Studies (2017): 426. 

Azra, Azyumardi. Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII 

dan XVIII. Bandung: Mizan, 1994. 

———. Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII dan XVIII. 

Jakarta: Kencana, 2013. 

Dardiri, Helmiati, et al. Sejarah Islam Asia Tenggara. Pekanbaru: Kerjasama ISAIS dan 

Alaf Baru, 2006. 

Fathurahman, Oman. The Roots of the Writing Tradition of Ḥadīth Works in Nusantara: 

Hidāyāt al-Ḥabīb by Nūr al-Dīn al-Rānīrī. t.t.: t.p., t.th. 

Fauzan, Ahmad. “Syekh Mahfudz al-Tarmasi: Muhaddis Nusantara.” Tahdis 9, no. 2 

(2018): 119–145. 

Hasan Su’udi. “Jaringan Ulama Hadis Indonesia.” Jurnal Penelitian STAIN Pekalongan 

5, no. 2 (November 2008): 5. 

Ibrahim Syukri. History of the Malay Kingdom of Patani. Translated by C. Bayley and 

J.N. Miksic. Athena: Center for International Studies, 1985. 

Mahmud Yunus. Ilmu Musthalah al-Hadis. Padang: Saadiyah Putra, 1971. 

Matheson, Virginia, dan M. B. Hooker. Jawi Literature in Patani. Kuala Lumpur: Oxford 

University Press, 1974. 

Munirah. Metodologi Syaraḥ Hadis Indonesia Awal Abad ke-20. Jakarta: Mutiara Sumber 

Widya, 1992. 

Pimpinan Pusat Muhammadiyah. Himpunan Putusan Tarjih Muhammadiyah 3. Jakarta: 

Suara Muhammadiyah, 2018. 

Saifuddin. “Transmisi Hadis dan Kontribusinya dalam Pembentukan Jaringan Keilmuan 

dalam Islam.” Ilmu Ushuluddin 8, no. 2 (Juli 2009): 255–285. 

Suryadi. Prospek Studi Hadis di Indonesia. Yogyakarta: Dialektika, 2017. 

Syuhudi Ismail, M. Metodologi Penelitian Hadis Nabi. Jakarta: Bulan Bintang, 1992. 

Wan Shagir Mohd. Abdullah. Wawasan Pemikiran Islam Ulama Asia Tenggara. Kuala 

Lumpur: Khazanah Fathaniyah, t.th. 


