JAWAMI’UL KALIM: sl

Jurnal Kajian Hadis KALIM

https://journal.stiba.ac.id/index.php/jawamiulkalim/index Jurnal Kajian Hadis

Kajian Ilmu Hadis di Asia Tenggara
The Study of Hadith Scholarship in Southeast Asia

Abdullah Muhammad Yusran?, Muhammad®, Arya Syahputra®

@ Insitut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia; Email: abdullahyusran@stiba.ac.id
b Insitut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia; Email: muhammad.binyusran@stiba.ac.id
b Insitut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia; Email: aryasyahputraburhan@gmail.com

Abstract

This article discusses the development of Hadith studies in Southeast Asia, emphasizing the historical transmission,
intellectual networks, and academic transformation of the discipline. The study aims to analyze the condition and
progression of Hadith scholarship in the region and to explore the contribution and dedication of Southeast Asian
scholars in preserving and advancing the field. Using a qualitative approach through library research, this study
examines classical and contemporary literature, including the works of early scholars such as Nuruddin ar-Raniri,
Abd ar-Rauf al-Fansuri, and Mahfudz at-Tarmasi, as well as recent institutional developments in Indonesia, Malaysia,
and Brunei Darussalam. The findings reveal that Hadith studies in Southeast Asia evolved from traditional oral
transmission and pesantren-based education into a more systematic and academic discipline in higher education
institutions. Moreover, the integration of modern methodologies—such as hermeneutical, contextual, and digital
approaches—demonstrates the adaptability of Hadith studies to current scientific and societal challenges. This
research contributes to Islamic studies by providing a comprehensive understanding of the continuity and renewal of
Hadith scholarship in the Southeast Asian intellectual landscape.

Keywords: Hadith studies, Southeast Asia, Islamic scholarship, transmission, modernization
Abstrak

Artikel ini membahas perkembangan kajian ilmu hadis di kawasan Asia Tenggara dengan menekankan aspek transmisi
historis, jaringan intelektual ulama, dan transformasi akademik disiplin ini. Tujuan penelitian adalah untuk
menganalisis kondisi serta perkembangan kajian hadis di kawasan tersebut dan menelaah kontribusi serta kesungguhan
para ulama Asia Tenggara dalam menjaga dan mengembangkan tradisi keilmuan hadis. Penelitian ini menggunakan
pendekatan kualitatif dengan metode kepustakaan, dengan mengkaji berbagai literatur klasik dan kontemporer,
termasuk karya para ulama awal seperti Nuruddin ar-Raniri, Abd ar-Rauf al-Fansuri, dan Mahfudz at-Tarmasi, serta
perkembangan kelembagaan Islam modern di Indonesia, Malaysia, dan Brunei Darussalam. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa kajian hadis di Asia Tenggara mengalami evolusi dari tradisi oral dan pesantren menuju bentuk
studi yang lebih sistematis dan akademis di perguruan tinggi. Lebih jauh, integrasi metodologi modern seperti
pendekatan hermeneutika, kontekstual, dan digital menunjukkan kemampuan adaptasi kajian hadis terhadap tantangan
ilmu pengetahuan dan masyarakat modern. Penelitian ini memberikan kontribusi terhadap studi Islam dengan
menghadirkan pemahaman komprehensif tentang kesinambungan dan pembaruan kajian hadis dalam konteks
intelektual Asia Tenggara.

Kata kunci: kajian hadis, Asia Tenggara, keilmuan Islam, transmisi, modernisasi

Article Info: How to cite:

Received: 1 July 2025 Abdullah Muhammad Yusran, Muhammad, Arya Syahputra, “Kajian Ilmu
Revised: 15 August 2025 Hadis di Asia Tenggara”, JAWAMI'UL KALIM: Jurnal Kajian Hadis 3, No. 2
Accepted: 10 September 2025 (2025): 141-154. doi: 10.36701/jawamiulkalim.v3i2.2702.

Published: 30 September 2025



mailto:abdullahyusran@stiba.ac.id
mailto:muhammad.binyusran@stiba.ac.id
mailto:aryasyahputraburhan@gmail.com

JAWAMI’UL KALIM: ._ e

E)
R

Jurnal Kajian Hadis JAWAMPUL

Vol. 3, No. 2 (2025): 141-154
doi: 10.36701/jawamiulkalim.v3i2.2702 KALIM

Jurnal Kajian Hadis

PENDAHULUAN

Asia Tenggara merupakan kawasan yang memiliki posisi strategis dalam sejarah
penyebaran Islam di dunia. Kawasan ini bukan hanya menjadi jembatan antara dunia
Islam bagian barat dan timur, tetapi juga menjadi rumah bagi salah satu populasi Muslim
terbesar di dunia. Indonesia, Malaysia, dan Brunei Darussalam merupakan negara-negara
yang secara demografis mayoritas penduduknya memeluk agama Islam, sementara
minoritas Muslim juga dapat ditemukan di negara-negara seperti Thailand, Filipina,
Singapura, Myanmar, dan Vietnam. Keanekaragaman etnis, budaya, dan bahasa yang
terdapat di Asia Tenggara menjadikan wilayah ini unik dalam hal penerimaan dan
pengamalan ajaran Islam.! Islam hadir dan berinteraksi dengan budaya lokal, sehingga
membentuk corak keberislaman yang khas, moderat, dan kontekstual.

Kawasan Asia Tenggara sejak lama dikenal sebagai tempat pertemuan berbagai
agama besar dunia seperti Hindu, Buddha, dan Kristen. Namun Islam berhasil menempati
posisi dominan bukan melalui penaklukan politik, melainkan lewat jalur perdagangan,
pendidikan, dan dakwah kultural. Dalam proses penyebaran ini, para ulama, sufi, dan
pedagang memainkan peran sentral dalam memperkenalkan ajaran Islam, termasuk
memperkenalkan sumber ajarannya, yakni al-Qur’an dan al-Hadis. Akan tetapi, jika
ditinjau secara historis, meskipun penerimaan Islam berjalan cepat dan luas,
perkembangan kajian ilmiah terhadap hadis tidak serta-merta tumbuh seiring dengan
penyebaran agama Islam itu sendiri. Kajian hadis di Asia Tenggara memerlukan waktu
panjang untuk berkembang secara sistematis dan akademik, terutama bila dibandingkan
dengan kajian tafsir, fikih, dan tasawuf yang lebih dahulu mendapatkan perhatian.

Dalam ajaran Islam, hadis memiliki kedudukan yang sangat penting sebagai
sumber hukum dan pedoman hidup kedua setelah al-Qur’an. Hadis berfungsi sebagai
penjelas terhadap ayat-ayat al-Qur’an yang bersifat umum dan global, serta sebagai
teladan praktis dari kehidupan Nabi Muhammad saw. Oleh karena itu, memahami Islam
secara utuh tidak mungkin dilakukan tanpa memahami hadis.? Namun, realitas historis
menunjukkan bahwa di berbagai wilayah dunia Islam, termasuk di Asia Tenggara,
intensitas kajian hadis tidak selalu merata. Pada masa awal Islamisasi, masyarakat
Muslim di kawasan ini lebih banyak memfokuskan diri pada ajaran fikih dan tasawuf,
sementara kajian hadis lebih banyak diwariskan melalui tradisi oral dan pengajaran
pesantren tanpa perhatian serius terhadap metodologi kritik sanad dan matan sebagaimana
berkembang di Timur Tengah.

Sejarah mencatat bahwa perkembangan kajian hadis di Nusantara mulai
menunjukkan kemajuan yang berarti pada abad ke-19 dan ke-20, terutama dengan
munculnya ulama-ulama yang menaruh perhatian terhadap studi hadis secara lebih
mendalam.® Ulama seperti Syekh Nawawi al-Bantani, Syekh Mahfudz at-Tarmasi, dan
Syekh Ahmad Khatib al-Minangkabawi memiliki hubungan intelektual yang erat dengan

! Dardiri, Helmiati, dkk., Sejarah Islam Asia Tenggara, (Pekanbaru: Kerjasama ISAIS dan Alaf
Baru, 2006), h. 53.

2 Abdullah Muhammad Yusran dan Muhammad, “Kajian Interpretasi Hadis TentangLarangan
Bagi Anak-anak untuk Keluar Rumah saat Magrib”, Jawamiu ul Kalim: Jurnal Kajian Hadis 1, No. 2
(2023), h. 148.

3 Abdul Wahid, dkk., Perkembangan Terkini Studi Hadis di Indonesia, (Medan: UIN Sumatera
Utara, 2018), h. 264.

142 | Abdullah Muhammad Yusran, Muhammad, Arya Syahputra
Kajian Ilmu Hadis di Asia Tenggara



JAWAMI’UL KALIM: il
Jurnal Kajian Hadis JAWAMPUL

Vol. 3, No. 2 (2025): 141-154
doi: 10.36701/jawamiulkalim.v3i2.2702 KALIM

Jurnal Kajian Hadis

pusat-pusat keilmuan Islam di Makkah dan Madinah. Mereka membawa semangat
pembelajaran hadis ke tanah air melalui pengajaran di pesantren dan penulisan karya-
karya ilmiah.* Peran jaringan ulama yang terhubung antara Nusantara dan Timur Tengah
ini, sebagaimana diuraikan oleh Azyumardi Azra, menjadi fondasi penting bagi lahirnya
tradisi keilmuan hadis di Asia Tenggara. Melalui jaringan keilmuan tersebut, kitab-kitab
hadis seperti Sahih al-Bukhari, Sahih Muslim, dan berbagai kitab Sunan mulai diajarkan
secara lebih sistematis di pesantren-pesantren besar di Jawa, Sumatra, dan kemudian di
wilayah lain seperti Patani, Kelantan, dan Aceh.’

Namun demikian, perkembangan tersebut masih belum sepenuhnya menjadikan
kajian hadis sebagai disiplin ilmu yang mapan di Asia Tenggara. Dalam konteks
kelembagaan pendidikan, perhatian terhadap studi hadis secara formal baru mulai tumbuh
setelah berdirinya lembaga-lembaga pendidikan tinggi Islam, seperti TAIN dan
Universitas Islam Negeri (UIN) di Indonesia, serta International Islamic University
Malaysia (ITUM) di Malaysia. Sejak saat itu, kajian hadis mengalami transformasi dari
pengajaran tradisional berbasis halakah dan pesantren menuju pendekatan akademik yang
lebih ilmiah dan metodologis. Penelitian-penelitian hadis di perguruan tinggi Islam Asia
Tenggara mulai memperlihatkan perkembangan signifikan, baik dari segi metodologi,
objek kajian, maupun tema-tema yang diangkat, seperti studi sanad, pemahaman
kontekstual terhadap matan hadis, serta relevansi hadis dengan isu-isu kontemporer
seperti gender, lingkungan, dan sosial kemasyarakatan.

Perkembangan ini menarik untuk dikaji lebih dalam, sebab ia menunjukkan
dinamika epistemologis dalam dunia Islam Asia Tenggara. Hadis yang semula hanya
diajarkan sebagai teks keagamaan tradisional kini dipelajari dengan pendekatan ilmiah,
menggunakan teori kritik hadis yang dikembangkan dalam khazanah Islam klasik
sekaligus dipadukan dengan pendekatan ilmu sosial dan humaniora modern. Dalam
konteks inilah penelitian tentang kajian hadis di Asia Tenggara menjadi relevan, karena
ia tidak hanya menyingkap sejarah transmisi ilmu hadis, tetapi juga memperlihatkan
sejauh mana kesungguhan para ulama, cendekiawan, dan lembaga pendidikan dalam
mengembangkan studi hadis di kawasan ini.

Berdasarkan fenomena tersebut, penelitian ini berupaya untuk menjawab dua
persoalan pokok, yaitu bagaimana kondisi dan perkembangan kajian hadis di Asia
Tenggara, serta bagaimana kesungguhan ulama dan akademisi Muslim di kawasan ini
dalam mengkaji hadis baik dari segi kelembagaan, metodologi, maupun karya ilmiahnya.
Penelusuran terhadap dua rumusan masalah ini diharapkan dapat memberikan gambaran
yang komprehensif tentang arah perkembangan studi hadis di Asia Tenggara, sekaligus
memperlihatkan karakter khas yang membedakannya dari tradisi keilmuan hadis di
kawasan Islam lainnya.

Tujuan dari penelitian ini adalah untuk memahami kondisi aktual dan arah
perkembangan kajian hadis di Asia Tenggara secara lebih mendalam, serta untuk
menganalisis kontribusi dan kesungguhan ulama maupun lembaga pendidikan dalam
memperkuat tradisi keilmuan hadis. Dengan demikian, penelitian ini tidak hanya bersifat

4 Hasan Su’udi, “Jaringan Ulama Hadis Indonesia,” Jurnal Penelitian STAIN Pekalongan 5, No.
2, (November: 2008), h. 5.

5 Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII dan
XVIII, (Jakarta: Kencana, 2013) h. 105.

143 | Abdullah Muhammad Yusran, Muhammad, Arya Syahputra
Kajian Ilmu Hadis di Asia Tenggara



JAWAMI’UL KALIM: B
Jurnal Kajian Hadis I A\;VAMI’UL

Vol. 3, No. 2 (2025): 141-154
doi: 10.36701/jawamiulkalim.v3i2.2702 KALIM

Jurnal Kajian Hadis

deskriptif-historis, tetapi juga analitis-kritis, yaitu menilai sejauh mana kajian hadis telah
beradaptasi dengan kebutuhan masyarakat Muslim Asia Tenggara yang semakin
kompleks di era modern.

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah pendekatan kualitatif dengan
metode kepustakaan (library research). Sumber data diperoleh dari berbagai literatur
seperti karya-karya ilmiah klasik dan kontemporer, artikel jurnal, disertasi, serta buku-
buku yang membahas sejarah dan perkembangan Islam di Asia Tenggara. Analisis
dilakukan secara deskriptif-analitis, yakni dengan menggambarkan data historis dan
empiris tentang perkembangan kajian hadis, kemudian menganalisisnya untuk
menemukan pola dan arah perkembangan yang sedang berlangsung. Pendekatan ini
memungkinkan peneliti untuk mengungkapkan hubungan antara dinamika sosial,
pendidikan, dan keilmuan yang membentuk corak khas kajian hadis di kawasan ini.

Beberapa penelitian terdahulu telah memberikan kontribusi penting dalam
memahami sejarah dan perkembangan studi Islam, khususnya kajian hadis di Asia
Tenggara. Azyumardi Azra dalam karyanya Jaringan Ulama Timur Tengah dan
Kepulauan Nusantara Abad XVII & XVIII menjelaskan bahwa hubungan intelektual
antara ulama Nusantara dan ulama di Timur Tengah menjadi fondasi bagi terbentuknya
transmisi ilmu keislaman, termasuk ilmu hadis, di kawasan ini. Melalui jaringan keilmuan
yang intensif antara Haramain (Makkah-Madinah) dan Nusantara, para ulama seperti
Syekh Nawawi al-Bantani, Syekh Mahfudz at-Tarmasi, dan Syekh Ahmad Khatib al-
Minangkabawi berperan besar dalam membawa semangat keilmuan Islam ke tanah air
dan mendirikan basis pengajaran hadis di berbagai pesantren di Jawa, Sumatra, hingga
kawasan Melayu lainnya.

Penelitian Saifuddin (2009) dalam artikelnya “Transmisi Hadis dan
Kontribusinya dalam Pembentukan Jaringan Keilmuan dalam Islam” menegaskan
bahwa proses transmisi hadis sejak masa awal Islam membentuk apa yang disebut sebagai
“jaringan ulama” — yaitu hubungan ilmiah antara guru dan murid yang saling terhubung
melalui sanad keilmuan (isnad). Saifuddin menunjukkan bahwa sistem jaringan sanad
tidak hanya berfungsi untuk menjaga otentisitas hadis, tetapi juga menjadi dasar
terbentuknya jaringan keilmuan Islam di berbagai wilayah, termasuk di Asia Tenggara,
melalui praktik rihlah fi thalab al-hadith (perjalanan mencari hadis).® Dalam konteks ini,
tradisi transmisi hadis menjadi model awal bagi munculnya jejaring ulama Nusantara
yang belajar dan mengajar di Haramain, sebelum kemudian melahirkan lembaga-lembaga
keilmuan Islam di tanah air.

Adapun penelitian Hasan Su’aidi (2015) dalam artikelnya “Jaringan Ulama
Hadlits Indonesia” memperkuat temuan Azra dengan menunjukkan bahwa jaringan ulama
Indonesia dalam bidang hadis terbentuk melalui hubungan guru dan murid antara ulama
Haramain dan ulama Nusantara. Menurut Su’aidi, tokoh kunci dalam jaringan ulama
hadis Indonesia adalah Syekh Mahfudz at-Tirmisi, ulama asal Tremas, Pacitan, yang
dikenal luas sebagai muhaddis dan pembangkit ilmu dirayah al-hadits (kritik sanad dan
matan). Melalui karya monumental seperti Manhaj Dzawi al-Nadlar, Mahfudz at-Tirmisi
mengajarkan kitab Sahih al-Bukhari kepada para ulama Indonesia di Makkah, termasuk
KH. Hasyim Asy’ari, pendiri Nahdlatul Ulama. Dari hubungan guru-murid inilah

¢ Saifuddin, “Transmisi Hadis dan Kontribusinya dalam Pembentukan Jaringan Keilmuan dalam
Islam”, Ilmu Ushuluddin 8, No. 2, (Juli: 2009), h. 255-285.

144 | Abdullah Muhammad Yusran, Muhammad, Arya Syahputra
Kajian Ilmu Hadis di Asia Tenggara



JAWAMI’UL KALIM: — ey
Jurnal Kajian Hadis I A\;VAMI’UL

Vol. 3, No. 2 (2025): 141-154
doi: 10.36701/jawamiulkalim.v3i2.2702 KALIM

Jurnal Kajian Hadis

kemudian muncul jaringan ulama hadis Indonesia yang berkembang melalui pesantren-
pesantren di Jawa dan Sumatra. Penelitian Su’aidi juga menegaskan bahwa jaringan
keilmuan ini tidak hanya bersifat formal, tetapi juga terbentuk secara alami dan
berkelanjutan melalui tradisi sanad dan pemberian ijazah keilmuan.’

Selanjutnya, penelitian Ahmad Fauzan (2018) dalam Jurnal Tahdis berjudul
“Syekh Mahfudz al-Tarmasi: Muhaddis Nusantara” memperlihatkan peran penting
ulama Nusantara dalam memperluas kajian hadis di kawasan Asia Tenggara. Fauzan
menunjukkan bahwa Syekh Mahfudz at-Tarmasi merupakan salah satu ulama besar asal
Tremas, Pacitan, yang menempuh perjalanan intelektual ke Makkah dan menetap di sana
sebagai pengajar di Masjidil Haram. Ia dikenal sebagai ulama yang sangat menaruh
perhatian terhadap disiplin hadis, khususnya ilmu dirayah dan kritik sanad-matan.
Melalui karya-karyanya seperti Manhaj Dzawin al-Nadzar dan al-Minhah al-Khairiyyah,
Mahfudz at-Tarmasi berkontribusi besar dalam membangkitkan tradisi studi hadis di
kalangan ulama Nusantara, serta menjadi penghubung penting antara tradisi hadis
Haramain dan dunia pesantren di Indonesia.®

Meskipun demikian, penelitian-penelitian terdahulu umumnya masih terfokus
pada dimensi historis dan kelembagaan. Oleh karena itu, penelitian ini berupaya
memberikan kontribusi baru dengan menyoroti kesungguhan dan inovasi ulama serta
akademisi Asia Tenggara dalam menghidupkan kembali tradisi keilmuan hadis di tengah
tantangan modernitas dan globalisasi. Fokus ini diharapkan dapat memperlihatkan
kesinambungan antara warisan sanad klasik dengan dinamika akademik kontemporer
yang membentuk wajah baru kajian hadis di kawasan Asia Tenggara saat ini.

PEMBAHASAN

A. Sejarah Perkembangan Hadis di Kawasan Semenanjung Malayu

Muslim yang cukup maju dan makmur di kawasan Asia Tenggara dan kiprah
keislamannya berperan penting pada pengislaman wilayah-wilayah lain di semenanjung
Melayu. Berbagai proses islamisasi dan penyebaran agama Islam di negeri itu tentu tidak
terlepas dari peran para ulama yang berdatangan dari Arab atau Nusantara.’

Sejak abad ke-14, para ulama baik yang berasal dari wilayah Arab atau dari
Nusantara berdatangan ke wilayah Patani atau Thailand, baik dalam urusan dagang
ataupun untuk menyebarkan agama Islam. Jika dibandingkan dengan berbagai wilayah
Melayu lainnya, budaya dan bahasa yang digunakan hampir sama, begitu juga sejarah
perkembangan Islam. Proses dan waktu masuknya Islam hampir bersamaan dangan
wilayah lainnya di semenanjung Malaya.°

Menelusuri salah satu wilayah yang termasuk daerah yang cepat masuk ajaran
Islam di Asia Tenggara yaitu Patani, menjelang akhir abad ke-18, para ulama Patani

7 Hasan Su’udi, “Jaringan Ulama Hadis Indonesia,” Jurnal Penelitian STAIN Pekalongan 5, No.
2, (November: 2008), 1-16.

8 Ahmad Fauzan, “Syekh Mahfudz al-Tarmasi: Muhaddis Nusantara”, Tahdis 9, No. 2 (2018), h.
119-145.

9 Ibrahim Syukri, History of the Malay Kingdom of Patani, terj. C. Bayley & J.N. Miksic, (Athena:
Center for International Studies, 1985), h. 62.

10 Azyumardi Azra, Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII dan
XVIII, (Bandung: Mizan, 1994), h. 259.

145 | Abdullah Muhammad Yusran, Muhammad, Arya Syahputra
Kajian Ilmu Hadis di Asia Tenggara



JAWAMI’UL KALIM: B
Jurnal Kajian Hadis I A\;VAMI’UL

Vol. 3, No. 2 (2025): 141-154
doi: 10.36701/jawamiulkalim.v3i2.2702 KALIM

Jurnal Kajian Hadis

semakin jelas kedudukannya dalam peta ruang lingkup pengetahuan dan keilmuan Islam
semenanjung Melayu dan Nusantara. Dengan bangkitnya para ulama Patani, muncul
penyebaran gerakan pembaharu di wilayah Melayu-Indonesia. Kaum muslim Patani,
perlu diingat kembali adalah orang-orang Melayu, baik secara etnis maupun budaya. Oleh
sebab itu, tiap pembahasan mengenai sejarah Islam di dunia Melayu secara keseluruhan
tidak mungkin tanpa mencakup kaum Muslim Patani.

Setelah kerajaan Patani dijajah oleh bangsa Thai maka terjadi intrik dan
ketidakstabilan politik dan pemerintahan di kesultanan ini. Walaupun begitu, hal ini tidak
menyurutkan semangat para dai, guru dan para sufi untuk mengunjungi wilayah Patani.
Hikayat Patani meriwayatkan kedatangan ulama seperti Syekh Gombak dan muridnya,
Abd al-Mukmin dari Minangkabau, dan syekh Faqih Safi ad-Din dari Pasai pada paruh
kedua abad ke-16. Mereka memainkan peran penting dalam kehidupan beragama di
wilayah kesultanan Safi ad-Din, misalnya mendorong didirikannya sebuah masjid istana
dan di kemudian hari beliau menjadi penasehat sultan Muzaffar Syah dalam urusan
agama.!!

Pada pertengahan abad ke-17, sejumlah ulama datang ke Patani seperti Sayyid
Abdullah dari Yerussalem melalui Trengganu, Haji Abdullah al- Rahman dari Jawa dan
Faqih Abdullah al-Manam, seorang Minangkabau dari Kedah dan Syaikh Abdul Qadir
dari Pasai. Menurut para sejarawan dan ulama Malaysia seperti Shagir Abdullah, para
ulama ini memasuki ruang lingkup yang lebih luas dalam penyebaran ajaran Islam.
Mereka diriwayatkan menjadi pelopor dalam melakukan usaha-usaha terpadu untuk
menyebarkan lebih jauh hukum Allah SWT (syariat) di kalangan masyarakat Patani.!?

Hal yang terungkap dari riwayat-riwayat ini adalah bahwa kaum Muslim Patani
tidak terasingkan dari rekan-rekan kaum Muslim Melayu dan Nusantara. Dengan
datangnya para ulama ke wilayah mereka ini, kaum Muslim Patani dibuat sadar akan
adanya perkembangan-perkembangan dengan gagasan Islam serta lembaga-lembaga
keagamaan di wilayah Melayu-Indonesia. Para ulama itulah yang mendorong
didirikannya lembaga pendidikan Islam Traditional yang dikenal di Patani sebagai
pondok. Lebih jauh lagi, ada kesan bahwa sistem pondok yang juga dikembangkan di
bagian lain di Semenanjung Melaya, berasal dari Patani.

Ulama seperti al-Palimbani, sebagaimana dikemukakan mendapatkan pendidikan
awalnya di Patani. Tetapi hanya sedikit informasi yang diketahui mengenai pondok pada
periode sebelum abad ke-19. Metheson dan Hooker meyatakan pondok di Patani sangat
prestisius dan murid lanjutan mereka diterima dangan baik sebagai guru di tempat lain di
Nusantara. '

B. Ulama Hadis di Kawasan Melayu

Syeikh Abdullah bin Abd al-Mubin al-Fathani memiliki nama lengkap Abdullah
bin Abd Mubin Pauh Bok al-Fathani bin Muhammad Jailani bin Muhammad Masari bin
wan Hamzah bin Syeikh Wan Abd al-Mubin bin Wan Abd al-Jabbar bin Wan Muhammad

" Ibrahim Syukri, History of the Malay Kingdom of Patani, terj. C. Bayley & J.N. Miksic, (Athena:
Center for International Studies, 1985), h. 78.

12 Ibrahim Syukri, History of the Malay Kingdom of Patani, terj. C. Bayley & J.N. Miksic, h. 131.

13 Matheson & Hooker, Jawi Literatur in Patani, (Kuala Lumpur: Oxford University Press, 1974),
h. 43

146 | Abdullah Muhammad Yusran, Muhammad, Arya Syahputra
Kajian Ilmu Hadis di Asia Tenggara



JAWAMI’UL KALIM: B
Jurnal Kajian Hadis I A\;VAMI’UL

Vol. 3, No. 2 (2025): 141-154
doi: 10.36701/jawamiulkalim.v3i2.2702 KALIM

Jurnal Kajian Hadis

Arifin Syah al-Jarimi al- Patani. Dilahirkan pada tahun 1723 dan wafat pada tahun 1780.
Ayahnya bernama Abd al-Mubin bin Muhammad Jailani Pauh Bok al-Fathani. Beliau
bersaudara dengan Abd ar-Rahman Pauh Bok al-Fathani yang menjadi ulama dan
penyebar Islam din wilayah Brunei Darussalam dan dikenal dengan nama Tok Lubuk.'*
Syeikh Abdulllah Pauh Bok diyakini mendapat pendidikan awal dari ayahnya Syeikh Abd
al-Mubin III bin Muhammad Jailani, seseorang ulama yang menjadi peletak dasar bagi
pondok ataupun pengajian di Pauh Bok yang banyak mendidik umat sehingga
menghasilkan banyak ulama-ulama besar di zamannya.
1. Karyanya dalam Bidang Hadis

Syeikh Abdullah bin Abd al-Mubin Paoh Bok al-Fathani menghasilkan sebuah
karya di bidang Hadis yaitu dengan menerjemahkan kitab Tanbih al-Gafilin yang
diselesaikan penulisannya pada tahun1184 H/1770 M.!®> Buku ini masih biasa dijumpai
di kalangan ulama dan masih beredar di wilayah Malaysia dan Patani.

Karyanya ini adalah terjemahan kitab Tanbih al-Gafilin karya syeikh Abu Laits
as-Samarqandi. Karya Syeikh Abdullah Bin Abd al-Mubin ini terbagi menjadi tiga versi
yaitu, terjemahan lengkap dari keseluruhan isi kitab aslinya, terjemahan inti sari dari kitab
Tanbih al-Gafilin dan inilah yang masih ditemukan di pasaran buku Malaysia, dan
terjemahan yang lebih lengkap daripada kitab yang kedua, dan kitab ini tidak pernah
diterbitkan, hanya terdapat manuskripnya saja.

2. Pemikiran Hadis Syeikh Abdullah bin Abdul Mubin al-Fathani

Syeikh Abd al-Mubin bin Muhammad Jailani Pauh Bok al-Fathani adalah ulama
Patani Darussalam yang sezaman dengan Syeikh Abd ar-Rauf al-Fansuri. Beliau
menghasilkan karya-karya di bidang tasawuf dan ditemukan karyanya mengenai hadis.

Pemikirannya tentu saja mempengaruhi pola pikir anak-anaknya, khusunya kedua
anaknya yaitu Abdullah Pauh Pok dan Abd Rahman Pauh Pok. Hal ini terbukti dari
pemikiran mereka serta karya-karya yang mereka tulis berkaitan erat dengan tasawuf dan
tarekat, bahkan Abdullah Pauh Pok adalah seorang penyebar tarekat sammaniyah di
wilayah semenanjung melayu. Sedangkan saudaranya melawat ke berbagai wilayah di
Nusantara dan menetap di Brunei serta menyebarkan Islam dan tarekat sammaniyah di
sana.

C. Kitab-kitab Hadis Melayu Periode Pertama

Pada periode abad 17, terdapat dua buah karya dalam bidang Hadis, satu karya
Syekh Abd ar-Rauf bin Ali al-Fansuri dan karya Nuruddin ar-Raniri. Menurut wan Shagir
Abdullah bahwa belum ditemukan kitab hadis yang lebih awal dari kedua kitab ini yang
pernah ditulis oleh ulama di kawasan Asia Tenggara.'®

1. Al Fawaid al-Bahiyyah fi al-Ahadis an Nabawiyah

Kitab ini adalah karya Nuruddin ar-Raniri yang dinamakan juga dengan Hidayat
al-Habib fi at-Targib wa at-Tarhib. Kitab ini diselesaikan pada hari Jumat bulan Syawal
1045 H/1635 M. dalam kitab ini terdapat 831 Hadis yang terdiri dari 46 bab. Setiap
periwayat Hadis disingkat dengan kode huruf, misalnya Kia untuk Imam al-Bukhari, mim

14 Wan Shagir Mohd. Abdullah, Wawasan Pemikiran Islam Ulama Asia Tenggara, (Kuala Lumpur:
Khazanah Fathaniyabh, t.th), h. 83.

15 Wan Shagir Mohd. Abdullah, Wawasan Pemikiran Islam Ulama Asia Tenggara, h. 84.

16 Wan Shagir Mohd. Abdullah, Wawasan Pemikiran Islam Ulama Asia Tenggara, h. 79.

147 | Abdullah Muhammad Yusran, Muhammad, Arya Syahputra
Kajian Ilmu Hadis di Asia Tenggara



JAWAMI’UL KALIM: B
Jurnal Kajian Hadis I A\;VAMI’UL

Vol. 3, No. 2 (2025): 141-154
doi: 10.36701/jawamiulkalim.v3i2.2702 KALIM

Jurnal Kajian Hadis

untuk Imam Muslim. Jumlah periwayat diberikan kode oleh Nuruddin sebanyak 22
periwayat.

Semua Hadis dalam kitab ini ditulis teks arabnya, setelah itu diterjemahkan ke
dalam bahasa Melayu. Kitab ini diawali dengan kitab bab niat, kemudian bab islam, iman,
thsan, dan diakhiri dengan bab zikri al-maut, talgin mayat, mengiringi jenazah, serta
hukum meratapi mayat. Manuskrip kitab ini dapat ditemukan di pusat manuskrip melayu
perpustakaan negara Malaysia. Kitab ini telah ditahgig oleh syekh Ahmad Zain al-
Fathani.

2. Syarh Latif ala Arbaina Hadisan Imam Nawawi

Kitab ini adalah karya Syekh Abd ar-Rauf bin Ali al-Fansuri, yang dinamakan
juga Hadis Arbain. Kitab ini diselesaikan pada bulan Safar tahun 1091 H. Kitab ini
merupakan terjemahan dari kitab Arbain an-Nawawi, dan merupakan karya kedua dalam
bahasa Melayu setelah karya Nuruddin ar-Raniri. Corak kitab syarah ini sedikit berbeda
dengan kitab syarah yang lain, karena dia mensyarahkan berdasarkan ilmu tasawuf. Karya
ini belum pernah diterbitkan dan manuskripnya tersimpan di pusat melayu perpustakaan
negara Malaysia.!” Belakangan ini, muncul juga terjemah dan syarah hadis Arbain lain
yang ditulis oleh syeikh Muhammad Shaih bin Muhammad yang diberi nama Fath al-
Mubin. Beliau mensyarah kitab ini dengan corak ilmu fikih yang menyebabkan kitabnya
ini berbeda jauh dengan yang ditulis oleh Syeikh Abd ar-Rauf al-Fansuri yang bercorak
sufisme.'®

Syekh Kathib al- Munziri juga pernah menulis kitab hadis arbain, bukan Arbain
an-Nawawi, yang pernah diterjemahkan oleh syeikh Wan Hasan Ishaq al-Patani,
terjemahannya itu diberi judul Hidayah Mukhtar.

D. Perkembangan Kajian Hadis di Nusantara
1. Hadis Belum Masuk Kurikulum (Sebelum Tahun 1900)

Sejak Islam masuk ke Nusantara atau Indonesia di abad pertama Hijriah sampai
tahun 1900, pengajaran Islam berlangsung secara sederhana. Tujuan utamanya agar umat
Islam memahami rukun Iman yang enam dan rukun Islam yang lima. Kemudian, mulailah
dilaksanakan pengajaran ilmu fikih, ilmu tauhid, ilmu tasawuf, dan pelajaran bahasa Arab
secara berangsur-angsur.

Kajian hadis secara khusus belum dilakukan walaupun di sela-sela pelajaran Islam
tersebut sudah barang tentu masuk hadis secara sporadis sesuai dengan keperluan
pendalilan dalam berbagai bidang ilmu yang diajarkan, karena hadis merupakan sumber
kedua dari ajaran Islam. Memang penulisan beberapa buku hadis telah dilakukan oleh
sejumlah orang, jauh sebelum tahun 1900. Nuruddin al-Raniry (w. 1658) adalah penulis
kitab hadis pertama di Nusantara dengan judul Hiddyat al- Habib fit Targhib wa al-
Tarhib. Syekh Abdurrauf Singkel (w. 1693) menulis kitab Syarh Lathif ‘ala Arba ‘in
Hadits li al-Imam al-Nawawi dan kitab al-Mawa ‘izal-Badi ‘ah. Dawud al- Fatani (w.1847
M) dari Thailand Selatan menulis kitab Kasyf al-Ghummah fi Awwal al-Mawtha’ fi al-

17 Wan Shagir Mohd. Abdullah, Wawasan Pemikiran Islam Ulama Asia Tenggara, h. 81.
18 Wan Shagir Mohd. Abdullah, Wawasan Pemikiran Islam Ulama Asia Tenggara, h. 82.

148 | Abdullah Muhammad Yusran, Muhammad, Arya Syahputra
Kajian Ilmu Hadis di Asia Tenggara



Nelighe
Jurnal Kajian Hadis JAWAMPUL

Vol. 3, No. 2 (2025): 141-154
doi: 10.36701/jawamiulkalim.v3i2.2702 KALIM

JAWAMI’UL KALIM: ._ o

Jurnal Kajian Hadis

Barzakh wa al-Qiyamah. Demikian juga Syekh Muhammad Nawawi al-Bantani (w.
1897) menulis buku Tangih al-Qaul al- Hatsits fiSyarh Lubdb al- Hadits."

Akan tetapi, buku-buku tersebut merupakan penjelasan tentang pengamalan
agama Islam secara sederhana dalam nuansa tasawuf dan fikih, sesuai dengan kebutuhan
masyarakat. Buku-buku ini tidak berbicara tentang fakhrij dan penilaian hadis-hadis.
Tidak pula berbicara tentang cara memahaminya secara tekstual atau kontekstual karena
cara berpikir masyarakat waktu itu belum sampai ke sana.

Sebagai contoh, kumpulan hadis karya Nuruddinal-Raniry dalam kitab Hidayah
al-Habibfi al-Targhib wa al-Tarhib turut dikenal dengan judul singkatan Hidayah al-
Habib” (Pedoman Nabi) atau judul lain al-Fawa’id al-Bahiyyah ‘an al-Ahadis al-
Nabawiyyah yang terasa kental dengan corak esoterik-sufistik. Al-Raniry membentuk
sistematika pembahasan. Sebagai salah satu pionir studi hadis di Indonesia, corak
pemahaman yang ditawarkan oleh Nuruddin al-Raniry dapat direfleksikan dalam
pendidikan hadis di perguruan tinggi sebagai model kajian tekstual®* dengan pendekatan
multidisiplin®! antara fikih, tasawuf, dan kalam.

2. Pelajaran Hadis Masuk Kurikulum Pesantren (1900-1960)

Pada masa hidup Al-Fadani (1917-1990), diskursus mengenai hadis di perguruan
tinggi Indonesia justru menunjukkan corak keilmuan yang berbeda. Mahmud Yunus
(1899-1982) sebagai contoh, memiliki kecenderungan terhadap model syarah kontekstual
dalam beberapa literaturnya semisal saat menjelaskan makna hadis Sahih Muslim no.
6799 mengenai indikasi seorang munafik. Yunus menginterpretasikan redaksi hadis
tersebut lewat pendekatan gender, muamalah, dan hukum keluarga dengan menyebut
bahwa perilaku nifag dapat merusak relasi sosial, perkataan dusta adalah tindakan dosa
dan setiap orang berpotensi menjadi seorang munafik dalam keluarga, baik suami maupun
istri.

Model kontekstual yang digagas oleh Yunus tidak serta-merta meninggalkan
kaidah hadis klasik atau pun dimensi tekstual yang telah disusun sarjana hadis klasik. Hal
ini terlihat dari kutipan hadis lain yang dicantumkan Yunus berupa redaksi hadis Sunan
Abii Dawud 1n0.4275 serta mengutip pendapat ulama Ibn Qayyim al-Jauzi sebelum
memunculkan produk ijtihadnya yang memuat kesan empiris dan praktis.?> Kontribusi
Yunus dalam studi syarah hadis pun terekspresikan dalam upayanya untuk membangun
kurikulum pendidikan hadis untuk madrasah dan perguruan tinggi yang diadopsi dari tiga
kitab hadis primer dan tujuh kitab syarah yang populer di Indonesia.?’

Setelah tahun 1900 M, kajian hadis meningkat karena lahirnya pondok pesantren
dan madrasah serta ormas-ormas yang tidak menganut mazhab. Mahmud Yunus telah

9 Oman Fathurahman, The Roots of the Writing Tradition of Hadith Works in Nusantara:
Hidayat al-Habib by Nir al-Din al-Raniri, (t.t. t.p. t.th), h. 60.

20M. Amin Abdullah, Memaknai Al-Ruju’ ila Al-Qur’an wa al-Sunnah: Dari Qira’ah
Taqlidiyyah ke Tarikhiyyah-Maqashidiyyah dalam Kitab Suci dan Para Pembacanya, (Yogyakarta:
Stelkendo, 2019), h. 304.

2l Muhammad Amin Abdullah, Islamic Studies in Higher Education in Indonesia:
Challenges,Impact and Prospects for the World Community, (Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies,
2017), h. 426.

22 Mahmud Yunus, /lmu Musthalah al-Hadis (Padang: Saadiyah Putra, 1971), h. 26.

23 Munirah, Metodologi Syarah Hadis Indonesia Awal Abad ke-20, (Jakarta: Mutiara Sumber
Widya, 1992), h. 190.

149 | Abdullah Muhammad Yusran, Muhammad, Arya Syahputra
Kajian Ilmu Hadis di Asia Tenggara



JAWAMI’UL KALIM: B
Jurnal Kajian Hadis I A\;VAMI’UL

Vol. 3, No. 2 (2025): 141-154
doi: 10.36701/jawamiulkalim.v3i2.2702 KALIM

Jurnal Kajian Hadis

mencatat dalam bukunya, Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia sejumlah nama
pesantren dan madrasah yang lahir pada waktu itu serta nama kitab-kitab yang diajarkan
di sana. Hadis dan ilmu hadis menjadi bagian kurikulumnya.

Di Jawa, Pesantren Tebuireng yang didirikan pada tahun 1899, untuk tingkat
ibtidaiyahnya, hadis tidak terlihat sebagai mata pelajaran. Untuk tingkat tsanawiyahnya
diajarkan kitab Riyadh al-Shalihin. Di Jombang berdiri Pondok Pesantren Rajoso pada
1919 mengajarkan Matn al-Arba ‘in al-Nawawiyyah, Buliigh al-Mardm, al-Tadjrid al-
Shahih, Hadits al-Bukhari, dan Mushthalah al-Hadits karya Mahmud Yunus.

Pondok Pesantren Gontor Ponorogo yang berdiri pada tahun 1926 mengajarkan
hadis dan mushthalah Hadis. Di Medan, Maktab Islamiyah Tapanuli (MIT) yang berdiri
pada tahun 1918 mengajarkan hadis dan mushthalah hadis yang kemudian oleh ormas
Islam al- Washliyah yang berdiri di Medan pada tahun 1930 mengadopsi kurikulum MIT.

Begitulah seterusnya pondok dan pesantren lahir pada periode ini mengajarkan
hadis dan ilmu hadis sebagai bagian dari kurikulum. Selain itu lahir pula beberapa tokoh
yang menulis kitab hadis sebagaimana yang dituliskan di atas. Di masa ini juga muncul
beberapa tokoh Hadis, seperti Ahmad Hassan (w. 1958 M) dan T.M. Hasbi Ash
Shiddieqiy (w. 1975 M).

Pada periode ini, lahir sejumlah ormas Islam yang mengembangkan kajian hadis
seperti Muhammadiyah yang didirikan pada tahun 1912 di Yogyakarta, Persis yang
didirikan pada tahun 1923 di Bandung, Nahdlatul Ulama yang didirikan pada tahun 1926
di Surabaya, Al-Washliyah yang didirikan pada tahun 1930 di Medan, dan ormas-ormas
lainnya.

Ormas-ormas Islam semua meyakini hadis sebagai sumber kedua dari ajaran Islam
dan mengajarkannya kepada murid-murid di sekolah dan madrasahnya serta warganya.
Hanya saja, dalam kaitan dengan intensitas, kontribusi kepada pengkajian hadis, tidak
sama. Pada dasarnya, ormas- ormas ini terbagi kepada dua kelompok, yaitu ormas yang
bermazhab dan ormas yang tidak bermazhab.

Ormas yang bermazhab antara lain adalah NU dan Al Washliyah. Ormas yang
tidak bermazhab antara lain adalah Muhammadiyah dan Persis. Dalam menetapkan
hukum atau fatwa, ormas yang bermazhab menerapkan pendekatan “Bawah-Atas”.
Maksudnya, ormas bermazhab menentukan hukum atau fatwa berdasarkan penjelasan di
kitab-kitab yang mu ‘tabarah di lingkungannya. Sementara itu, ormas-ormas yang bebas
mazhab melakukan pendekatan “Atas-Bawah”. Maksudnya, dalam menetapkan fatwa
atau hukum sesuatu berdasarkan nas Al-quran dan Hadis, kemudian baru melihat
pendapat para ulama. Oleh karena pendekatan yang berbeda ini, hasil fatwanya pun
berbeda pula.*

3. Hadis Masuk Kurikulum di Pascasarjana (1980-2000)

Periode ini ditandai dengan dibukanya pascasarjana di beberapa daerah.
Pengajaran hadis di tingkat pasca terutama ditingkat S3-nya sudah jauh berbeda dari
pengajaran hadis di tingkat S1. Kajian di sini sudah mendalam dan komplikasi. Misalnya
tentang penelitian sanad dan matan yang memerlukan keterampilan mencari hadis yang

24 Pimpinan Pusat Muhammadiyah, Himpunan Putusan Tarjih Muhammadiyah 3 (Jakarta: Suara
Muhammadiyah, 2018), h. 500-507.

150 | Abdullah Muhammad Yusran, Muhammad, Arya Syahputra
Kajian Ilmu Hadis di Asia Tenggara



JAWAMI’UL KALIM: B
Jurnal Kajian Hadis I A\;VAMI’UL

Vol. 3, No. 2 (2025): 141-154
doi: 10.36701/jawamiulkalim.v3i2.2702 KALIM

Jurnal Kajian Hadis

diteliti di semua sumber. Demikian juga diperlukan keterampilan mencari rijal hadis di
berbagai kitabnya.?®

Keterampilan menyelesaikan penilaian kritikus yang selalu berbeda, seperti
seorang periwayat hadis dinilai berbeda oleh para kritikus. Satu kritikus menilainya
tsigah, kritikus lain menilainya daif, dan kritikus yang ketiga menilainya laba ‘sa bih.
Bahkan kadang-kadang terdapat seorang periwayat yang dinilai oleh para kritikus sebagai
periwayat tsigah mudallis. Ini merupakan masalah-masalah yang dihadapi dalam meneliti
hadis.

Hal lain adalah terdapatnya hadis-hadis mu ‘allag dalam Shahih al-Bukhari dan
Shahih Muslim. Dalam seminar-seminar kelas hadis, muncul lagi pertanyaan ingkar
sunnah, pandangan-pandangan aliran terhadap hadis dan pandangan orientalis. Sesuai
dengan sikap orientalis yang tidak percaya kepada Al-Quran dan Hadis, serta kesukaan
mereka melakukan penelitian dalam masalah-masalah yang rumit, maka mereka
menemukan kelemahan-kelemahan dalam hadis sehingga menimbulkan teori-teori yang
melemahkan kedudukan hadis.

Demikianlah seterusnya pengkajian hadis berkembang, maju, luas, dan kadang-
kadang melampaui batas. Hasil penelitian orientalis yang berangkat dari titik yang
berbeda dengan ulama Islam akan menghasilkan perbedaan dalam menilai hadis yang
dalam banyak teori cenderung menafikan Hadis atau menolak kebanyakannya.

4. Hadis Mengalami Kemajuan Pesat (2000-sekarang)

Interaksi dan dinamika dalam pengkajian hadis diatas, membawa kepada
kemajuan yang sangat signifikan pada satu sisi dan memunculkan kekhawatiran pada sisi
yang lain. Dari penghujung abad 20 sampai sekarang, muncullah berbagai buku tentang
hadis, baik dalam bentuk buku maupun artikel. Antara lain adalah Hadis Nabi Telaah
Historis dan Metodologis (1997) karya Muh. Zuhri, Al- Imam at-Tirmidzi Peranannya
dalam Pengembangan Hadis dan Fikih (1998) karya Ahmad Sutarmadi, Pergeseran
Pemikiran Ijtihad Hadis Hakim dalam Menentukan Status Hadis (2000) karya Maman
Abdurrahman, Metode dan Pendekatan Memahami Hadis Nabi (2003) karya Nizar Alj,
Menembus Lailatul Qadr Perdebatan Interpretasi Hadis Tekstual dan Kontekstual (2004)
karya Muhammadiyah Amin, Metodologi Penelitian Living Qur‘an & Hadis (2007)
karya M. Mansyur, Otoritas Sunnah Non-Tasyri‘iyyah Menurut Yusuf al- Qaradhawi
(2011) karya Tarmizi M. Jakfar, dan Hadis & Orientalis (2017) karya H. Idri.

Jurusan Tafsir Hadis (TH) dibuka pada akhir tahun 1980-an. Kemudian dipisah
antara Tafsir dan Hadis pada tahun 2014. Nama untuk Tafsir adalah Ilmu Quran dan
Tafsir (IQT) atau Ilmu Alquran dan Tafsir (IAT). Untuk prodi Hadis disebut Ilmu Hadis
(IH atau ILHA). Tujuannya adalah untuk memperdalam ilmu- ilmu Al-Quran, tafsir dan
hadis. Karena itu, terdapat macam-macam mata kuliah baru bagi prodi Ilmu Hadis seperti
mata kuliah Ingkar Sunnah dan Hadis di Barat.

Berdasarkan kondisi terkini, kajian hadis dapat dikatakan berkembang maju dari
aspek kuantitas dan kualitas. Sebab, prodi ilmu hadis lahir dan berkembang di berbagai
perguruan tinggi, terutama di UIN/IAIN/STAIN sebagaimana disebutkan sebelumnya.
Bagaimanapun, keadaan ini menambah jumlah pengkaji hadis serta penyebarannya secara
luas. Dengan lahirnya prodi Hadis di berbagai tempat, alumni S1, S2, dan S3 akan
bertambah banyak. Para alumni akan mengembangkan kajian di bidang Hadis, baik di

25 M. Syuhudi Ismail, Metodologi Penelitian Hadis Nabi (Jakarta: Bulan Bintang, 1992)

151 | Abdullah Muhammad Yusran, Muhammad, Arya Syahputra
Kajian Ilmu Hadis di Asia Tenggara



JAWAMI’UL KALIM: B
Jurnal Kajian Hadis I A\;VAMI’UL

Vol. 3, No. 2 (2025): 141-154
doi: 10.36701/jawamiulkalim.v3i2.2702 KALIM

Jurnal Kajian Hadis

perguruan tinggi dan lembaga-lembaga pengkajian Hadis maupun dalam masyarakat
luas.?

5. Perkembangan Pesat
Sebagaimana diterangkan sebelumnya, institusi pengkajian hadis baik secara

formal maupun non formal berkembang. Demikian juga kurikulum dan silabus mata
kuliah, judul-judul skripsi, tesis, disertasi dan buku-buku yang diterbitkan mengalami
lompatan yang sangat signifikan dibandingkan dengan periode-periode sebelumnya. Pada
periode sebelumnya, pengkajian hadis meliputi hal-hal yang berkaitan dengan sejarah,
pemaknaan tekstual, dan penilaian terhadap sanad dan matan hadis sebagaimana yang
termuat dalam kurikulum nasional PTAIS Depag 1998.%’

Sementara itu, kurikulum Program Ilmu Hadis 2018 yang diterapkan di berbagai
UIN/IAIN sudah bervariasi, seperti Hadis Nusantara, Ingkar Sunnah, Hadis di Barat,
Hermeneutika Hadis, Living Hadis, dan berbagai metode modern. Akan tetapi,
pembahasan yang berkembang sekarang, baik menyangkut eksistensi hadis dan
pemaknaannya sudah meliputi berbagai metodologi dan pendekatan modern serta
pemaknaan kontekstual, hermeneutika, /iving Hadis, digitalisasi Hadis untuk
mempermudah mendapatkan Hadis serta pemahamannya.

Namun demikian, perlu diperhitungkan peran tokoh dan ormas yang sampai pada
batas-batas tertentu turut berkontribusi dalam perkembangan kajian Hadis di Indonesia
sebelum sampai kepada keadaannya yang sekarang. Di antara tokoh yang dimaksud
adalah:

a. Ahmad Surkati yang menggaungkan semboyan kembali kepada al-Quran dan
sunnah; al-Hassan yang berperan menerapkan semboyan kembali kepada Al-
Quran dan sunnah secara operasional;

b. T.M. Hasbi Ash Shiddieqy yang berperan menyediakan buku-buku hadis dan ilmu
hadis dalam bahasa indonesia;

c. Ali Hasan Ahmad sebagai tokoh NU yang menulis berbagai buku tentang hadis
dan ilmu hadis;

d. Fatchur Rahman yang berkontribusi membuat skema sanad sehingga menjadi
lebih jelas;

e. Muhammad Syuhudi Ismail yang berkontribusi dalam penulisan, Mefodologi
Penelitian Hadis Nabi, Kamus Praktis Mencari Hadis, dan Hadis Nabi yang
Tekstual dan yang Kontekstual; dan

f. Ali Mustafa Yaqub yang berkontribusi memperkenalkan teori-teori orientalis dan
bantahannya serta mengritik hadis-hadis populer yang banyak tersebar dalam
masyarakat.

Demikian juga tidak dapat diabaikan peran ormas Islam dalam mengembangkan
kajian Hadis di Indonesia yang di antaranya adalah Persis dan Muhammadiyah. Termasuk
di dalamnya pengembangan Hadis di kalangan NU, Al-Washliyah, dan Jamaah Salafiyah.

26 Suryadi, Prospek Studi Hadis di Indonesia (Yogyakarta: Dialektika, 2017)
27 Suryadi, Prospek Studi Hadis di Indonesia

152 | Abdullah Muhammad Yusran, Muhammad, Arya Syahputra
Kajian Ilmu Hadis di Asia Tenggara



JAWAMI’UL KALIM: B
Jurnal Kajian Hadis I A\;VAMI’UL

Vol. 3, No. 2 (2025): 141-154
doi: 10.36701/jawamiulkalim.v3i2.2702 KALIM

Jurnal Kajian Hadis

KESIMPULAN

Kajian terhadap perkembangan ilmu hadis di Asia Tenggara menunjukkan bahwa
wilayah ini memiliki dinamika yang khas dalam sejarah transmisi dan pengembangan
keilmuan Islam. Meskipun pada awalnya perhatian terhadap hadis tidak sebesar terhadap
ilmu fikih dan tasawuf, seiring dengan waktu kajian hadis mengalami kemajuan yang
signifikan. Dari masa klasik hingga kontemporer, para ulama dan cendekiawan Asia
Tenggara telah menunjukkan kesungguhan yang tinggi dalam mengembangkan tradisi
keilmuan hadis, baik melalui penulisan karya, sistem pendidikan pesantren, maupun
melalui institusi pendidikan tinggi Islam modern.

Hasil penelitian ini memperlihatkan bahwa sejak abad ke-17, telah muncul
sejumlah ulama besar seperti Nuruddin ar-Raniri, Abd ar-Rauf al-Fansuri, dan Abdullah
al-Fathani yang menulis karya-karya hadis dalam bahasa Melayu. Karya-karya mereka
menjadi bukti awal bahwa masyarakat Muslim di kawasan ini telah membangun tradisi
intelektual yang berakar kuat pada sumber-sumber Islam. Pada periode berikutnya,
terutama setelah abad ke-19, jaringan ulama yang terhubung dengan pusat-pusat
keilmuan di Timur Tengah memperkuat arah perkembangan studi hadis, hingga
melahirkan sistem pendidikan formal berbasis hadis di lembaga-lembaga Islam seperti
IAIN, UIN, dan ITUM.

Penelitian ini juga menemukan bahwa perkembangan kajian hadis di Asia
Tenggara tidak hanya bersifat historis, tetapi juga metodologis dan substantif. Kajian
hadis di era modern telah mengalami transformasi dari bentuk tradisional yang berbasis
hafalan dan sanad menjadi pendekatan yang lebih ilmiah dan multidisipliner. Pendekatan-
pendekatan baru seperti hermeneutika hadis, studi living hadis, serta digitalisasi hadis
menunjukkan bahwa tradisi keilmuan ini terus beradaptasi dengan kebutuhan zaman dan
tantangan globalisasi ilmu pengetahuan. Fenomena ini memperlihatkan bahwa para
sarjana dan lembaga pendidikan Islam di kawasan ini tidak hanya mewarisi khazanah
klasik, tetapi juga berinovasi untuk memperluas cakrawala studi hadis ke arah yang lebih
kontekstual dan aplikatif.

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa kajian hadis di Asia Tenggara
berkembang dari akar tradisi lokal menuju penguatan akademik dan metodologis pada
tingkat global. Kesungguhan para ulama, akademisi, dan lembaga pendidikan dalam
mengkaji dan mengajarkan hadis telah menempatkan kawasan ini sebagai salah satu pusat
penting dalam perkembangan studi hadis dunia Islam. Penelitian ini sekaligus
menegaskan bahwa keberlanjutan dan kemajuan studi hadis di Asia Tenggara sangat
bergantung pada sinergi antara tradisi keilmuan klasik dan inovasi akademik modern.
Oleh karena itu, diperlukan upaya berkelanjutan untuk memperkuat riset hadis,
memperluas jejaring ilmiah antarnegara, serta menanamkan semangat kritis dan
kontekstual dalam memahami hadis sebagai pedoman hidup umat Islam di tengah
dinamika sosial dan budaya Asia Tenggara.

DAFTAR PUSTAKA

Abdullah, M. Amin. Memaknai Al-Ruju’ ila Al-Qur’an wa al-Sunnah: Dari Qira’ah
Tagqlidiyyah ke Tarikhiyyah-Maqgashidiyyah dalam Kitab Suci dan Para
Pembacanya. Yogyakarta: Stelkendo, 2019.

153 | Abdullah Muhammad Yusran, Muhammad, Arya Syahputra
Kajian Ilmu Hadis di Asia Tenggara



JAWAMI’UL KALIM: B
Jurnal Kajian Hadis I A\;VAMI’UL

Vol. 3, No. 2 (2025): 141-154
doi: 10.36701/jawamiulkalim.v3i2.2702 KALIM

Jurnal Kajian Hadis

Abdullah, Muhammad Yusran, dan Muhammad. “Kajian Interpretasi Hadis Tentang
Larangan Bagi Anak-anak untuk Keluar Rumah saat Magrib.” Jawami 'ul Kalim:
Jurnal Kajian Hadis 1, no. 2 (2023): 148.

Abdul Wahid, et al. Perkembangan Terkini Studi Hadis di Indonesia. Medan: UIN
Sumatera Utara, 2018.

Amin Abdullah, Muhammad. “Islamic Studies in Higher Education in Indonesia:
Challenges, Impact and Prospects for the World Community.” A/l-Jami’ah:
Journal of Islamic Studies (2017): 426.

Azra, Azyumardi. Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII
dan XVIII. Bandung: Mizan, 1994.

.Jaringan Ulama Timur Tengah dan Kepulauan Nusantara Abad XVII dan XVIII.
Jakarta: Kencana, 2013.

Dardiri, Helmiati, et al. Sejarah Islam Asia Tenggara. Pekanbaru: Kerjasama ISAIS dan
Alaf Baru, 2006.

Fathurahman, Oman. The Roots of the Writing Tradition of Hadith Works in Nusantara:
Hidayat al-Habib by Nir al-Din al-Ranirt. t.t.: t.p., t.th.

Fauzan, Ahmad. “Syekh Mahfudz al-Tarmasi: Muhaddis Nusantara.” Tahdis 9, no. 2
(2018): 119-145.

Hasan Su’udi. “Jaringan Ulama Hadis Indonesia.” Jurnal Penelitian STAIN Pekalongan
5, no. 2 (November 2008): 5.

Ibrahim Syukri. History of the Malay Kingdom of Patani. Translated by C. Bayley and
J.N. Miksic. Athena: Center for International Studies, 1985.

Mahmud Yunus. Ilmu Musthalah al-Hadis. Padang: Saadiyah Putra, 1971.

Matheson, Virginia, dan M. B. Hooker. Jawi Literature in Patani. Kuala Lumpur: Oxford
University Press, 1974.

Munirah. Metodologi Syarah Hadis Indonesia Awal Abad ke-20. Jakarta: Mutiara Sumber
Widya, 1992.

Pimpinan Pusat Muhammadiyah. Himpunan Putusan Tarjih Muhammadiyah 3. Jakarta:
Suara Muhammadiyah, 2018.

Saifuddin. “Transmisi Hadis dan Kontribusinya dalam Pembentukan Jaringan Keilmuan
dalam Islam.” Ilmu Ushuluddin 8, no. 2 (Juli 2009): 255-285.

Suryadi. Prospek Studi Hadis di Indonesia. Y ogyakarta: Dialektika, 2017.

Syuhudi Ismail, M. Metodologi Penelitian Hadis Nabi. Jakarta: Bulan Bintang, 1992.

Wan Shagir Mohd. Abdullah. Wawasan Pemikiran Islam Ulama Asia Tenggara. Kuala
Lumpur: Khazanah Fathaniyah, t.th.

154 | Abdullah Muhammad Yusran, Muhammad, Arya Syahputra
Kajian Ilmu Hadis di Asia Tenggara



