
 

JAWAMI’UL KALIM: 
Jurnal Kajian Hadis 

https://journal.stiba.ac.id/index.php/jawamiulkalim/index 
 

   

 

Nilai-nilai Akhlak dalam Pembentukan Karakter 

Menurut Ṣaḥīḥ al-Bukhārī 
Moral Values in Character Formation According to Ṣaḥīḥ al-Bukhārī 

 

M. Fadlia, Siti Aisyah Karab, Abdul Rahman Sakkac 

 
 aInstitut Agama Islam (IAI) Stiba Makassar, Indonesia; Email: m.fadli@stiba.ac.id 

bUniversitas Islam Negeri Alauddin (UIN)Makassar ; Email: siti.aisyah@uin-alauddin.ac.id 
c Universitas Islam Negeri Alauddin (UIN)Makassar; Email: abdrsakka@gmail.com 

 
 

Abstract 

 

This study examines the moral values of character formation as reflected in the Prophet’s hadiths within Ṣaḥīḥ al-

Bukhārī. It arises from the contemporary crisis of morality and character, emphasizing the need to revitalize prophetic 

ethics and spiritual values in Islamic education. The aim of this research is to describe the concept of character 

formation in the Prophet’s traditions, identify key moral values, and analyze their relevance to modern character 
education. Employing a qualitative method with a thematic (mawḍū‘ī) approach, primary data were collected from 

Ṣaḥīḥ al-Bukhārī and supported by secondary literature on hadith interpretation and Islamic education. Data were 

analyzed descriptively and contextually to uncover the relationship between moral values and practical character 

education. The findings reveal that the hadiths highlight fundamental virtues such as honesty (ṣidq), trustworthiness 
(amānah), patience (ḥilm), and humility (tawāḍu‘) as the foundation of a noble Muslim personality. These values 

establish harmony between the human–God relationship (ḥabl min Allāh) and interpersonal ethics (ḥabl min al-nās). 

Theoretically, this research enriches thematic hadith studies in the discipline of Islamic education; practically, it 

contributes to developing a hadith-based framework for moral and character education relevant to the challenges of 
the modern era. 

Keywords: Moral Values, Character, Hadith, Islamic Education, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī 

 

Abstrak 

 

Penelitian ini membahas nilai-nilai akhlak dalam pembentukan karakter berdasarkan hadis-hadis Nabi yang terdapat 

dalam Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Kajian ini berangkat dari fenomena degradasi moral dan krisis karakter yang melanda 

masyarakat modern, sehingga dibutuhkan penguatan nilai-nilai spiritual dan etika profetik dalam pendidikan Islam. 
Tujuan penelitian ini adalah mendeskripsikan konsep pembentukan karakter dalam hadis Nabi, mengidentifikasi nilai-

nilai akhlak yang terkandung di dalamnya, serta menjelaskan relevansinya terhadap pendidikan karakter di era 

kontemporer. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan tematik (mawḍū‘ī), di mana data 

primer bersumber dari Ṣaḥīḥ al-Bukhārī dan data sekunder dari literatur tafsir hadis dan pendidikan Islam. Analisis 
dilakukan secara deskriptif-analitis untuk menemukan korelasi antara nilai akhlak dan praksis pendidikan karakter. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa hadis-hadis dalam Ṣaḥīḥ al-Bukhārī memuat nilai inti seperti kejujuran (ṣidq), 

amanah (amānah), kesabaran (ḥilm), dan ketawaduan (tawāḍu‘) yang menjadi dasar pembentukan kepribadian Muslim 

paripurna. Nilai-nilai tersebut menyeimbangkan hubungan manusia dengan Allah (ḥabl min Allāh) dan dengan sesama 
manusia (ḥabl min al-nās). Secara teoretis, penelitian ini memperkaya kajian hadis tematik dalam bidang pendidikan 

Islam, sedangkan secara praktis, memberikan kontribusi dalam perumusan model pendidikan karakter berbasis hadis 

Nabi yang relevan dengan tantangan moral modern. 

 
Kata kunci: Nilai-Nilai Akhlak, Karakter, Hadis, Pendidikan Islam, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī 

 

Article Info:  How to cite:  

   

Received: 12 July 2025 

Revised: 20 August 2025 
Accepted: 15 September 2025 

 M. Fadli, Aisyah Kara, “Nilai-nilai Akhlak dalam Pembentukan Karakter 

Menurut Ṣaḥīḥ al-Bukhārī”, JAWAMI’UL KALIM: Jurnal Kajian Hadis 3, No. 
2 (2025): 155-166. doi: 10.36701/jawamiulkalim.v3i2.2715. 

mailto:siti.aisyah@uin-alauddin.ac.id


JAWAMI’UL KALIM:  

Jurnal Kajian Hadis 

Vol. 3, No. 2 (2025): 155-166 
doi: 10.36701/jawamiulkalim.v3i2.2715 

 

 

156 | M. Fadli, Aisyah Kara 
Nilai-nilai Akhlak dalam Pembentukan Karakter Menurut Ṣaḥīḥ  al-Bukhārī 

Published: 30 September 2025 

 

PENDAHULUAN 
 

Fenomena degradasi moral dan krisis karakter yang melanda masyarakat modern 

menjadi perhatian serius di berbagai negara, termasuk di kalangan umat Islam. Kemajuan 

teknologi dan globalisasi yang pesat tidak selalu diiringi dengan penguatan nilai-nilai 

akhlāq, sehingga melahirkan generasi yang cerdas secara intelektual tetapi lemah secara 

moral. Data dari berbagai lembaga pendidikan menunjukkan meningkatnya kasus 

pelanggaran etika, perilaku kekerasan, dan penyalahgunaan teknologi di kalangan pelajar 

dan mahasiswa. Kondisi ini menunjukkan bahwa pendidikan karakter yang berbasis nilai 

spiritual dan moral perlu diperkuat kembali melalui pendekatan keislaman yang autentik, 

salah satunya melalui kajian hadis Nabi. Hadis memiliki peran penting dalam membentuk 

pribadi Muslim yang berkarakter, karena memuat nilai-nilai akhlāq yang aplikatif dan 

bersumber langsung dari keteladanan Rasulullah saw. 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini mengangkat persoalan tentang 

bagaimana konsep pembentukan karakter dalam hadis Nabi, khususnya yang termuat 

dalam Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, serta bagaimana nilai-nilai akhlāq tersebut dapat 

diimplementasikan dalam konteks kehidupan kontemporer. Bagaimana konsep 

pembentukan karakter dalam hadis-hadis Nabi yang terdapat dalam Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, 

Nilai-nilai akhlāq apa saja yang terkandung dalam hadis-hadis tersebut dan Bagaimana 

relevansi nilai-nilai akhlāq tersebut terhadap pembentukan karakter umat Islam masa kini. 

Tujuan penelitian ini adalah untuk mendeskripsikan dan menganalisis konsep 

pembentukan karakter berdasarkan hadis-hadis Nabi dalam Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, 

mengidentifikasi nilai-nilai akhlāq yang terkandung di dalamnya, serta mengungkap 

relevansi nilai-nilai tersebut terhadap pendidikan karakter di era modern. Penelitian ini 

diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis dalam pengembangan studi hadis 

tematik (mawḍū‘ī) dan kontribusi praktis bagi dunia pendidikan Islam, khususnya dalam 

pembentukan karakter berbasis nilai profetik. 

Metode penelitian yang digunakan adalah kualitatif dengan pendekatan tematik 

(mawḍū‘ī). Data primer penelitian ini berasal dari kitab Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, sedangkan data 

sekunder diperoleh dari literatur tafsir hadis, buku-buku pendidikan Islam, dan karya 

ilmiah terkait nilai akhlāq. Analisis data dilakukan secara deskriptif-analitis dengan 

menelusuri tema-tema akhlāq dalam hadis-hadis pilihan dan mengaitkannya dengan 

konteks sosial keagamaan masa kini. 

Penelitian terdahulu yang relevan antara lain karya Nuruddin (2018) yang 

mengkaji pendidikan karakter dalam hadis-hadis Riyāḍ al-Ṣāliḥīn dengan fokus pada 

pembentukan kepribadian religius, serta penelitian Rahmawati (2020) yang membahas 

nilai moral dalam hadis-hadis Ṣaḥīḥ Muslim. Namun, penelitian ini memiliki kebaruan 

(novelty) karena secara khusus menelaah Ṣaḥīḥ al-Bukhārī secara tematik dengan fokus 

pada konstruksi nilai akhlāq sebagai dasar pembentukan karakter. Dengan demikian, 

penelitian ini memperluas wacana kajian hadis dengan menawarkan pendekatan tematik 

yang integratif antara teks hadis, nilai moral, dan relevansi pendidikan karakter Islam di 

era modern. 

 



JAWAMI’UL KALIM:  

Jurnal Kajian Hadis 

Vol. 3, No. 2 (2025): 155-166 
doi: 10.36701/jawamiulkalim.v3i2.2715 

 

 

157 | M. Fadli, Aisyah Kara 
Nilai-nilai Akhlak dalam Pembentukan Karakter Menurut Ṣaḥīḥ  al-Bukhārī 

 

PEMBAHASAN 

 
A. Urgensi Pembentukan Karakter 

1. Pengertian Akhlāq secara Bahasa dan Istilah 

Secara bahasa, kata Akhlāq (الأخلاق) berasal dari kata khuluq (خُلُق) yang berarti 

tabiat, perangai, atau kebiasaan jiwa. Ibn Manẓūr dalam Lisān al-‘Arab menjelaskan:  

ينُُ الخلُُقُُ  1:ُالسَّجِيَّةُُوالطَّبْعُُوالدِ 
Artinya : Khuluq adalah tabiat, watak, dan juga agama (perilaku keagamaan).”Dalam 

istilah para ulama Kata “al-khuluq” (الخُلُق) dalam Al-Qur’an disebutkan hanya dua kali. 

Pertama, dalam firman Allah, 

ُخُلُقُُالَْْوَّلِيَنُُ   إِنُْهَذَاُإِلََّّ
Terjemahnya: 

 “Ini tidak lain hanyalah kebiasaan orang-orang dahulu2”.  

Ayat ini merupakan ucapan kaum Nabi Hūd kepada beliau. Maksud mereka, apa 

yang dibawa Nabi Hūd hanyalah kebiasaan orang-orang terdahulu yang mereka karang 

dan ajarkan. Mereka juga menganggap kehidupan dan kematian hanyalah tradisi lama 

yang terus dijalani manusia, serta agama yang mereka anut hanyalah mengikuti adat dan 

kebiasaan nenek moyang. Karena itu, makna “khuluq al-awwalīn” ( َلِين الأوََّ  di sini (خُلُقُ 

adalah agama, adat, kebiasaan, dan pandangan hidup orang-orang dahulu, sebagaimana 

dijelaskan oleh Ibn ‘Abbās, Qatādah, al-Farrā’, Ibn al-A‘rābī, dan Muḥammad ibn Yazīd. 

Kedua, Firman Allah dalam QS. Al-Qalam [68]: 4, 

 وَإِنَّكَُلَعَلَىُخُلُقٍُعَظِيمٍُ

Terjemahnya: 

 “Dan sesungguhnya engkau, wahai Muhammad, benar-benar berada di atas budi pekerti 

yang agung3”. 

 Menurut Imam al-Ṭabarī, maksud ayat ini adalah bahwa Nabi Muhammad saw 

berada di atas adab yang agung, yaitu adab Al-Qur’an yang Allah ajarkan kepadanya 

yakni Islam dengan seluruh syariatnya. Para mufasir seperti Ibn ‘Abbās, Mujāhid, Ibn 

Zayd, dan al-Ḍaḥḥāk juga menafsirkan bahwa khuluq ‘aẓīm berarti agama yang agung, 

yaitu Islam. Sedangkan Imam al-Māwardī menjelaskan bahwa maksudnya adalah Nabi 

memiliki tabiat yang mulia dan watak yang luhur. 

Dengan demikian, karakter (akhlāq) adalah ekspresi dari kondisi batin (khuluq) 

yang tercermin dalam perilaku lahiriah (khalq). Keduanya saling berkaitan; kebaikan 

batin melahirkan kebaikan lahiriah.4 Pembentukan karakter dalam Islam, (takwīn al-

syakhṣiyyah al-Islāmiyyah) berakar pada prinsip bahwa kesempurnaan iman terwujud 

melalui kemuliaan akhlak. Rasulullah saw. menegaskan bahwa misi kerasulannya bukan 

 
1 Muḥammad ibn Mukarram Ibn Manẓūr, Lisān al-‘Arab, Jilid 10 (Bayrūt: Dār Ṣādir, 1990), h. 

84. 
2 Alquran dan Terjemahnya. 
3 Alquran dan terjemahnya.  
4 Muḥammad ibn Aḥmad Al-Qurṭubī, Al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān, Jilid 18 (Bayrūt: Dār al-Kutub 

al-‘Ilmiyyah, 2006), h. 225. 



JAWAMI’UL KALIM:  

Jurnal Kajian Hadis 

Vol. 3, No. 2 (2025): 155-166 
doi: 10.36701/jawamiulkalim.v3i2.2715 

 

 

158 | M. Fadli, Aisyah Kara 
Nilai-nilai Akhlak dalam Pembentukan Karakter Menurut Ṣaḥīḥ  al-Bukhārī 

hanya menyampaikan hukum dan ibadah, tetapi menyempurnakan perilaku manusia. 

Dalam sebuah hadis Beliau saw. Bersabda :  

اَُبعُِثْتُُلِْتَُِ مَُمَكَارمَُِالَْخْلََقُِ   إِنََّّ

Artinya:  

“Sesungguhnya aku diutus hanyalah untuk menyempurnakan kemuliaan akhlak.”  

Hadis ini menegaskan bahwa akhlak merupakan ruh dari risalah Islam; setiap 

ibadah, muamalah, dan syariat memiliki tujuan akhir untuk melahirkan manusia yang 

berakhlak mulia. Dalam hadis lain, Rasulullah saw. menyatakan keutamaan luar biasa 

bagi orang yang berakhlak baik: 

  مَاُمِنُْشَيْءٍُأثَْ قَلُُفُِالميِزَانُِمِنُْحُسْنُِالخلُُقُِ

Artinya:  

“Tidak ada sesuatu yang lebih berat di timbangan amal pada hari kiamat selain akhlak 

yang baik.5” 

Para ulama seperti Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī dan al-Nawawī menjelaskan bahwa 

maksud “lebih berat di timbangan” adalah karena akhlak yang baik mencerminkan 

kesempurnaan iman dan kematangan spiritual, melebihi ibadah fisik semata. Bahkan 

dalam hadis lain yang diriwayatkan al-Bukhārī dan Muslim, Rasulullah saw menegaskan 

bahwa orang yang berakhlak mulia akan memperoleh kedudukan tinggi di sisi Allah, 

sejajar dengan orang yang banyak berpuasa dan shalat malam (qiyām al-layl):  

 إِنَُّالْمُؤْمِنَُليَُدْركُُِبُِِسْنُِخُلُقِهُِدَرَجَةَُالصَّائمُِِالْقَائمُِِ
Artinya:  

“Sesungguhnya seorang mukmin dengan akhlaknya yang baik dapat mencapai derajat 

orang yang berpuasa di siang hari dan mendirikan shalat di malam hari6.”  

Sebaliknya, Rasulullah saw juga memperingatkan bahwa ibadah tanpa akhlak 

tidak bernilai di sisi Allah. Dalam Ṣaḥīḥ al-Bukhārī disebutkan kisah seorang wanita yang 

dikenal rajin berpuasa dan shalat malam, namun menyakiti tetangganya dengan lisannya. 

Nabi saw bersabda: 

 لََُّخَيَُْْفيِهَا،ُهِيَُفُِالنَّارُِ
Artinya:  

“Tidak ada kebaikan padanya; ia termasuk penghuni neraka”7. 

Hadis-hadis ini menunjukkan keseimbangan yang menjadi inti pembentukan 

karakter Islam: ibadah ritual harus disertai dengan kesalehan sosial dan moral. Akhlak 

bukan pelengkap, tetapi inti dari iman dan ukuran sejati keberagamaan seseorang. Dalam 

konteks modern, di mana manusia sering terjebak dalam formalitas ibadah tetapi lalai 

terhadap etika sosial seperti kejujuran, empati, dan kasih sayang pesan Nabi saw. menjadi 

sangat relevan. Akhlak yang baik membangun peradaban, memperkuat kepercayaan 

sosial, dan menjadi benteng terhadap krisis moral zaman modern. Maka pembentukan 

 
5 Muḥammad ibn ‘Īsā al-Tirmiżī, Sunan al-Tirmiżī, (Bayrūt: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1998), no. 

2003. 
6 Yaḥyā ibn Syaraf al-Nawawī, Syarḥ Ṣaḥīḥ Muslim, Jilid 16 (Bayrūt: Dār al-Ma‘rifah, 1991), hlm. 

150. 
7 Muḥammad ibn Ismā‘īl al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, (Bayrūt: Dār Ṭawq al-Najāt, 1422 H), 

Kitāb al-Adab, no. 6032. 



JAWAMI’UL KALIM:  

Jurnal Kajian Hadis 

Vol. 3, No. 2 (2025): 155-166 
doi: 10.36701/jawamiulkalim.v3i2.2715 

 

 

159 | M. Fadli, Aisyah Kara 
Nilai-nilai Akhlak dalam Pembentukan Karakter Menurut Ṣaḥīḥ  al-Bukhārī 

karakter Islami masa kini harus dimulai dari internalisasi nilai-nilai akhlak Rasulullah 

saw agar lahir manusia yang bukan hanya taat secara ritual, tetapi juga lembut dalam budi 

dan mulia dalam interaksi sosial. 

 

B. Klasifikasi Nilai-nilai Karakter dalam Hadis Nabi 
 

1. Nilai Ṣidq (Kejujuran)    

ُرَضِيَُاللََُُّّ أَُبُِوَائلٍُِعَنُْعَبْدُِاللََِّّ ثَ نَاُجَريِرٌُعَنُْمَنْصُورٍُعَنْ بَةَُحَدَّ أَُبُِشَي ْ ثَ نَاُعُثْمَانُُبْنُ ُعَنْهُُعَنُْالنَّبِِ ُصَلَّىُحَدَّ
عَلَيْهُِوَسَلَّمَُقاَلَُإِنَُّالصِ دْقَُيَ هْدِيُإِلََُالْبِِ ُوَإِنَُّالْبَُِّيَ هْدِيُُ ُُ ُيكَُونَُاللََّّ إِلََُالْْنََّةُِوَإِنَُّالرَّجُلَُليََصْدُقُُحَتََّّ

يقًاُوَإِنَُّالْكَذِبَُيَ هْدِيُإِلََُالْفُجُورُِوَإِنَُّالْفُجُورَُيَ هْدِيُإِلََُالنَّارُِوَإِنَُّالرَّجُلَُليََكْذِبُُحَُ ُيكُْتَبَُعِنْدَُُصِدِ  تََّّ
كَُذَّابًُ  8اللََِّّ

Artinya : 

“Telah menceritakan kepada kami Utsman bin Abu Syaibah telah menceritakan kepada 

kami Jarir dari Manshur dari Abu Wa`il dari Abdullah ra. dari Nabi saw. beliau 

bersabda: "Sesungguhnya kejujuran akan membimbing pada kebaikan, dan kebaikan itu 

akan membimbing ke surga, sesungguhnya jika seseorang yang senantiasa berlaku jujur 

hingga ia akan dicatat sebagai orang yang jujur. Dan sesungguhnya kedustaan itu akan 

mengantarkan pada kejahatan, dan sesungguhnya kejahatan itu akan menggiring ke 

neraka. Dan sesungguhnya jika seseorang yang selalu berdusta sehingga akan dicatat 

baginya sebagai seorang pendusta”. 

Sabda Nabi saw Hendaklah kalian selalu jujur. Ungkapan “‘alaykum biṣ-ṣidq” 

(hendaklah kalian jujur) disebut oleh para ahli nahwu sebagai bentuk al-ighrā’, yaitu 

ungkapan yang bermakna dorongan kuat atau anjuran sungguh-sungguh. Kejujuran di sini 

mencakup tiga hal: akidah, ucapan, dan perbuatan.  

Kejujuran dalam akidah Maksudnya adalah mengikhlaskan ibadah hanya kepada 

Allah semata, menjauhi segala bentuk syirik baik yang tampak maupun yang tersembunyi 

serta mengikuti pemahaman para salaf dalam menetapkan nama dan sifat Allah 

sebagaimana mestinya. Kejujuran dalam perbuatan Yaitu ketika perbuatan seseorang 

sesuai dengan ajaran syariat. Ia melakukan amal yang benar dan tidak menyalahi tuntunan 

agama.9 Kejujuran dalam ucapan Yaitu berkata sesuai dengan kenyataan. Jika seseorang 

berbicara tentang sesuatu, maka ucapannya benar-benar menggambarkan keadaan yang 

sebenarnya, tidak dilebihkan atau dikurangi. 

Sabda Nabi saw.: “Sesungguhnya kejujuran menuntun kepada kebaikan (al-birr)” 

Kalimat ini menjelaskan alasan mengapa kita diperintahkan untuk jujur, karena kejujuran 

akan membawa kepada al-birr, yaitu segala bentuk kebaikan dan kebajikan. Dan 

sesungguhnya kebaikan menuntun menuju surga” Ini adalah tahap berikutnya. Artinya, 

orang yang senantiasa berbuat baik akan layak masuk surga dan setiap orang beriman 

pasti berharap mencapai surga yang penuh kenikmatan. Semoga Allah mengaruniakan itu 

kepada kita semua. 

 
8 Muḥammad ibn Ismā‘īl al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Kitāb al-Adab, no. 6094. 
9 Aḥmad ibn ʿAlī ibn Ḥajar al-‘Asqalānī, Fatḥ al-Bārī, Jilid 10 (Bayrūt: Dār al-Ma‘rifah, 1959), 

hlm. 471. 



JAWAMI’UL KALIM:  

Jurnal Kajian Hadis 

Vol. 3, No. 2 (2025): 155-166 
doi: 10.36701/jawamiulkalim.v3i2.2715 

 

 

160 | M. Fadli, Aisyah Kara 
Nilai-nilai Akhlak dalam Pembentukan Karakter Menurut Ṣaḥīḥ  al-Bukhārī 

Sabda Nabi saw: “Seseorang terus-menerus berkata jujur dan berusaha mencari 

kejujuran. Kata “mā yazālu” menunjukkan sesuatu yang dilakukan terus-menerus. 

Maksudnya, bila seseorang terus berbuat jujur dan selalu berusaha memastikan kebenaran 

dalam ucapannya, maka ia akan dicatat oleh Allah sebagai orang yang benar (ṣiddīq). 

Kata “yaṣduq” berarti mengatakan kebenaran dengan yakin, sedangkan “yataḥarrā aṣ-

ṣidq” artinya berusaha mencari kejujuran sekuat tenaga berpegang pada apa yang 

diyakininya benar, walaupun kadang hanya berdasarkan dugaan kuat (zhann gālib). 

Hingga ia ditulis di sisi Allah sebagai orang yang sangat jujur (ṣiddīq).” 

Orang yang seperti ini akan mendapat kedudukan mulia di sisi Allah. 

Di dunia pun, orang yang jujur biasanya dihormati dan dipercaya masyarakat. Orang lain 

menerima perkataannya tanpa ragu, karena mereka sudah tahu ia tidak pernah berdusta  

ini adalah balasan baik yang cepat (di dunia). 

Selanjutnya Nabi saw bersabda: “Dan jauhilah oleh kalian sifat dusta.” 

Ini adalah peringatan keras agar tidak berbohong. “Sesungguhnya dusta menuntun kepada 

kefajiran (al-fujūr)” dan fujūr adalah lawan dari birr (kebaikan). Allah berfirman: 

“Sekali-kali tidak! Sesungguhnya catatan orang-orang durhaka berada di Sijjīn.” (QS. Al-

Muṭaffifīn [83]: 7). Sebaliknya, “Sesungguhnya catatan orang-orang baik berada di 

‘Illiyyīn.” (QS. Al-Muṭaffifīn [83]: 18). “Dan sesungguhnya kefajiran menuntun ke 

neraka.” Sebagaimana firman Allah: “Sesungguhnya orang-orang durhaka benar-benar 

berada dalam neraka Jahiim.” (QS. Al-Infiṭār [82]: 14). Jadi, kefajiran membawa 

seseorang menuju neraka. “Dan seseorang terus-menerus berdusta dan berusaha untuk 

berdusta hingga dicatat oleh Allah sebagai pendusta.” Yakni termasuk golongan para 

pendusta dan para pendusta tempatnya di neraka. 
Hadis Nabi saw tentang kejujuran  “Hendaklah kalian jujur, karena kejujuran 

menuntun kepada kebaikan dan kebaikan menuntun ke surga” memiliki relevansi yang 

sangat kuat dengan sabdanya yang lain tentang tanda-tanda kemunafikan: “Apabila 

berbicara ia berdusta, apabila berjanji ia ingkar, dan apabila dipercaya ia berkhianat.10” 

Kedua hadis ini menggambarkan dua kutub moral yang berlawanan: kejujuran sebagai 

jalan menuju iman dan surga, serta kedustaan sebagai jalan menuju nifaq dan neraka. 

Dalam pandangan Islam, kejujuran bukan sekadar etika sosial, tetapi fondasi akidah yang 

menghubungkan antara lisan, hati, dan amal. Orang yang jujur tidak hanya benar dalam 

perkataan, tetapi juga dalam keyakinan dan tindakan sebagaimana dijelaskan oleh ulama 

bahwa ṣidq mencakup akidah, ucapan, dan perbuatan. 

Para ulama klasik seperti Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī dan Imam al-Nawawī 

menegaskan bahwa kebiasaan berdusta merupakan ciri kemunafikan dalam amal (nifāq 

‘amali), meskipun tidak sampai mengeluarkan seseorang dari Islam. Ibn Ḥajar menyebut 

bahwa “dusta yang berulang tanpa penyesalan menumbuhkan sifat nifaq dalam hati.” 

Imam al-Nawawī menambahkan bahwa orang yang terus-menerus menipu atau 

memutarbalikkan kebenaran akan kehilangan tsiqah (kepercayaan) dari manusia dan 

keberkahan dari Allah.11 Dengan demikian, dua hadis tersebut membentuk etika universal 

umat Islam untuk menjadikan kejujuran sebagai karakter dasar baik dalam kehidupan 

 
10 Yaḥyā ibn Syaraf al-Nawawī, Syarḥ Ṣaḥīḥ Muslim, Jilid 2 (Bayrūt: Dār al-Ma‘rifah, 1991), hlm. 

84. 
11 Hamka, Tasauf Modern (Jakarta: Republika, 2015), hlm. 122. 



JAWAMI’UL KALIM:  

Jurnal Kajian Hadis 

Vol. 3, No. 2 (2025): 155-166 
doi: 10.36701/jawamiulkalim.v3i2.2715 

 

 

161 | M. Fadli, Aisyah Kara 
Nilai-nilai Akhlak dalam Pembentukan Karakter Menurut Ṣaḥīḥ  al-Bukhārī 

pribadi, sosial, maupun profesional sebagai benteng dari kemunafikan moral dan 

spiritual. 

Namun, di era digital saat ini, tantangan untuk menjaga kejujuran semakin berat. 

Teknologi yang seharusnya menjadi sarana penyebaran ilmu dan kebenaran justru sering 

digunakan untuk menyebar berita palsu (hoaks), pemalsuan data, dan pencitraan palsu di 

media sosial. Banyak orang tergoda untuk menampilkan versi diri yang tidak sesuai 

dengan kenyataan sebuah bentuk dusta modern yang mencerminkan gejala nifaq zaman 

ini. Dalam konteks ini, pesan Rasulullah saw menjadi sangat relevan: kejujuran harus 

tetap dijaga meskipun teknologi memungkinkan kebohongan terlihat indah dan mudah 

dipercaya.12 Maka, kejujuran di era digital bukan sekadar ucapan benar, melainkan sikap 

tanggung jawab terhadap kebenaran di ruang maya dan nyata. Ini adalah ujian spiritual 

baru bagi umat Islam modern untuk tetap menjadi ṣiddīqīn di tengah derasnya arus 

informasi yang menipu. 

2. Nilai Amānah (Tanggung Jawab) 

ُعَنُْعَطاَءُِبْنُِيَسَُ ثَ نَاُهِلََلُُبْنُُعَلِيٍ  ثَ نَاُفُ لَيْحُُبْنُُسُلَيْمَانَُحَدَّ ثَ نَاُمَُُمَّدُُبْنُُسِنَانٍُحَدَّ أَُبُُِحَدَّ هُرَيْ رَةَُرَضِيَُارٍُعَنْ
عَلَيْهُِوَسَلَّمَُإِذَاُضُيِ عَتُْالَْْمَانةَُُفاَنْ تَظِرُْالسَّاعَُ ُُ ُصَلَّىُاللََّّ عَنْهُُقاَلَُقاَلَُرَسُولُُاللََِّّ ُُ كَُيْفَُإِضَاعَتُ هَاُيََُاللََّّ ةَُقاَلَ

ُقاَلَُإِذَاُأسُْنِدَُالَْْمْرُُإِلََُغَيُِْْأهَْلِهُِفاَنْ تَظِرُْ  13ُالسَّاعَةَُرَسُولَُاللََِّّ
Artinya : 

Telah menceritakan kepada kami Muhammad bin Sinan telah menceritakan kepada 

kami Fulaih bin Sulaiman telah menceritakan kepada kami Hilal bin Ali dari 'Atho' bin 
yasar dari Abu Hurairah ra. mengatakan; Rasulullah saw. bersabda: "Jika amanat telah 

disia-siakan, tunggu saja kehancuran terjadi." Ada seorang sahabat bertanya; 'bagaimana 

maksud amanat disia-siakan? ' Nabi menjawab; "Jika urusan diserahkan bukan kepada 

ahlinya, maka tunggulah kehancuran itu." 

Hadis ini termasuk salah satu hadis yang menggambarkan tanda-tanda kerusakan 

moral dan sosial umat manusia menjelang kehancuran atau hari kiamat. Ungkapan Nabi 

saw.  “fa intaẓir as-sā‘ah” bukan hanya menunjuk kepada Kiamat Kubrā (hari kiamat 

sesungguhnya), tetapi juga bisa bermakna kehancuran sosial, moral, dan sistem nilai umat 

di dunia. 

Menurut Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī dalam Fatḥ al-Bārī, “ḍay‘ al-amānah” (penyia-

nyiaan amanah) berarti hilangnya rasa tanggung jawab, kejujuran, dan integritas dalam 

menjalankan tugas atau jabatan. Amanah mencakup semua hal yang dipercayakan kepada 

seseorang, baik dalam agama, urusan publik, maupun kehidupan pribadi. Jika amanah 

diserahkan kepada orang yang tidak layak (ghayr ahlih), maka sistem keadilan dan 

keseimbangan dalam masyarakat akan rusak, dan kehancuran sosial pun pasti datang. 

Imam al-Nawawī menafsirkan bahwa yang dimaksud dengan “urusan diserahkan 

kepada yang bukan ahlinya” mencakup setiap posisi atau tanggung jawab — dari 

kepemimpinan politik, hukum, ekonomi, pendidikan, hingga urusan kecil dalam rumah 

tangga. Beliau berkata: 

 
12 Quraish Shihab, Wawasan al-Qur’an (Bandung: Mizan, 2007), hlm. 305. 
13 Al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Kitāb al-‘Ilm, no. 59. 



JAWAMI’UL KALIM:  

Jurnal Kajian Hadis 

Vol. 3, No. 2 (2025): 155-166 
doi: 10.36701/jawamiulkalim.v3i2.2715 

 

 

162 | M. Fadli, Aisyah Kara 
Nilai-nilai Akhlak dalam Pembentukan Karakter Menurut Ṣaḥīḥ  al-Bukhārī 

Amanah adalah pokok segala urusan agama dan dunia. Hilangnya amanah berarti 

hilangnya kehidupan yang bermartabat.14 Amanah dalam Islam bukan hanya tanggung 

jawab administratif, tetapi nilai spiritual yang bersumber dari keyakinan bahwa setiap 

amanah akan dimintai pertanggungjawaban di hadapan Allah, sebagaimana firman-Nya: 

“Sesungguhnya Allah menyuruh kamu menyampaikan amanat kepada yang berhak 

menerimanya...” (QS. al-Nisā’ [4]: 58). 

Di masa lalu, amanah menjadi ciri utama orang beriman. Nabi dikenal oleh 

masyarakat Makkah sebelum diutus menjadi rasul dengan gelar al-Amīn, “orang yang 

terpercaya.” Gelar ini bukan sekadar pujian sosial, tetapi pengakuan moral bahwa 

integritas adalah fondasi dakwah. 

Di masa kini, konsep amanah menghadapi ujian yang lebih kompleks. Dunia 

digital dan globalisasi membuka ruang yang luas untuk penyalahgunaan kepercayaan: 

manipulasi data, korupsi, plagiarisme akademik, penyebaran informasi palsu, dan 

ketidakjujuran dalam transaksi daring. Banyak individu diberi kekuasaan atau tanggung 

jawab besar namun tanpa kompetensi dan integritas yang memadai.15 Inilah wujud 

modern dari sabda Nabi: “Apabila urusan diserahkan kepada yang bukan ahlinya.” 

Nilai amānah menuntut tanggung jawab moral dan profesional dalam setiap aspek 

kehidupan. Nabi bersabda: “Jika amanah disia-siakan, maka tunggulah kehancuran.” 

(HR. al-Bukhārī). Hadis ini menunjukkan bahwa rusaknya tatanan masyarakat bermula 

dari hilangnya rasa tanggung jawab dan ketidaktepatan dalam penempatan amanah. 

Dalam konteks modern, amanah berarti menjalankan tugas dengan jujur, adil, dan 

profesional, serta menolak segala bentuk korupsi, manipulasi, dan penyalahgunaan 

wewenang. Di era digital, amanah juga mencakup menjaga privasi, keaslian informasi, 
dan etika bermedia. Dengan menegakkan nilai amanah, umat Islam tidak hanya 

membangun kepercayaan sosial, tetapi juga menghidupkan kembali semangat tanggung 

jawab sebagai khalifah di muka bumi. 

3. Nilai Ḥilm (Kesabaran dan Ketenangan) 

ثَنُِِيََْيََُبْنُُيوُسُفَُأَخْبَنَََُأبَوُُبَكْرٍُهُوَُابْنُُعَيَّاشٍُعَنُْأَبُِحَصِيٍنُعَنُْأَبُِصَالِحٍُعَنُْأَبُِ هُرَيْ رةََُرَضِيَُُُحَدَّ
ُُعَلَيْهُِوَسَلَّمَُأوَْصِنُِِقاَلَُلََُّتَ غْضَبُْف َُ أَنَُّرَجُلًَُقاَلَُللِنَّبِِ ُصَلَّىُاللََّّ ُُعَنْهُُ  16رَدَّدَُمِرَاراًُقاَلَُلََُّتَ غْضَبُْاللََّّ

Artinya : 
“Telah menceritakan kepadaku Yahya bin Yusuf telah mengabarkan kepada kami Abu 

Bakr yaitu Ibnu Ayyasy dari Abu Hashin dari Abu Shalih dari Abu Hurairah radliallahu 

'anhu bahwa seorang laki-laki berkata kepada Nabi shallallahu 'alaihi wasallam; "Berilah 

aku wasiat?" beliau bersabda: "Janganlah kamu marah." Laki-laki itu mengulangi kata-

katanya, beliau tetap bersabda: "Janganlah kamu marah”. 

Nilai ḥilm (kesabaran dan ketenangan) merupakan salah satu akhlak agung yang 

sangat ditekankan oleh Rasulullah saw. Dalam hadis riwayat Abū Hurairah ra., seorang 

laki-laki datang kepada Nabi saw. dan berkata: “Berilah aku wasiat.” Nabi menjawab: 

“Janganlah engkau marah.” Laki-laki itu mengulang permintaannya beberapa kali, 

namun Nabi tetap menjawab: “Janganlah engkau marah.” (HR. al-Bukhārī). Ungkapan 

ini bukan sekadar larangan untuk menahan ekspresi marah secara lahir, tetapi merupakan 

 
14 Al-Nawawī, Syarḥ Ṣaḥīḥ Muslim, Jilid 2, hlm. 85. 
15 Yūsuf al-Qaraḍāwī, Al-Akhlāq al-Islāmiyyah (Al-Qāhirah: Maktabah Wahbah, 2000), hlm. 97. 
16 Al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Kitāb al-Adab, no. 6116. 



JAWAMI’UL KALIM:  

Jurnal Kajian Hadis 

Vol. 3, No. 2 (2025): 155-166 
doi: 10.36701/jawamiulkalim.v3i2.2715 

 

 

163 | M. Fadli, Aisyah Kara 
Nilai-nilai Akhlak dalam Pembentukan Karakter Menurut Ṣaḥīḥ  al-Bukhārī 

perintah agar seorang Muslim memiliki kontrol diri, ketenangan hati, dan kemampuan 

berpikir jernih di tengah situasi emosional. Imam al-Nawawī menjelaskan bahwa makna 

“jangan marah” adalah jangan melakukan akibat dari amarah seperti berkata kasar, 

memukul, atau berbuat zalim.17 Larangan ini menunjukkan pentingnya menundukkan 

hawa nafsu, karena marah adalah pintu utama bagi syaitan untuk menjerumuskan manusia 

pada dosa dan penyesalan. 

Secara psikologis dan spiritual, ḥilm adalah kemampuan menahan diri ketika 

terprovokasi serta membalas keburukan dengan kebaikan. Allah berfirman: “Dan orang-

orang yang menahan amarahnya dan memaafkan (kesalahan) orang lain; Allah 

mencintai orang-orang yang berbuat kebajikan.” (QS. Āli ‘Imrān [3]: 134). Dalam 

pandangan ulama, sifat ḥilm merupakan cabang dari sabar dan ciri khas orang yang 

memiliki akhlak mulia, sebab ia mampu mengendalikan diri tanpa kehilangan 

kehormatan. Dalam kehidupan Rasulullah saw. sifat ini tampak jelas: beliau tidak 

membalas caci maki dengan kemarahan, tetapi dengan doa dan kasih sayang, 

sebagaimana saat penduduk Ṭāif melempari beliau dengan batu, beliau justru mendoakan 

mereka agar mendapat hidayah. 

Dalam konteks modern, tantangan untuk menjaga ḥilm semakin besar, terutama 

di era media sosial dan kehidupan yang serba cepat. Ledakan informasi, provokasi daring, 

dan tekanan hidup sering memancing reaksi emosional yang tidak terkendali, sehingga 

menimbulkan konflik dan ujaran kebencian. Di sinilah nilai hadis “lā taghḍab” 

menemukan relevansinya: seorang Muslim yang berkarakter kuat adalah yang mampu 

mengendalikan diri di tengah provokasi. Dengan menanamkan sifat ḥilm, seseorang tidak 

hanya menjaga hubungan sosial agar harmonis, tetapi juga membangun kedewasaan 
spiritual yang menjadi benteng dari dosa dan kehancuran moral.18 Maka, ḥilm adalah 

kunci ketenangan batin, keharmonisan sosial, dan bukti nyata kematangan iman dalam 

menghadapi kerasnya kehidupan masa kini. Nilai ini sejalan dengan hadis: 

كَُانَُيَ وْمُُ ُصَائمٌُِإِذَا  19صَوْمُِأَحَدكُِمُْفَلََُيَ رْفُثُْوَلََُّيَصْخَبْ،ُفإَِنُْسَابَّهُُأَحَدٌُأوَُْقاَتَ لَهُُفَ لْيَ قُلُْإِنّ ِ
Artinya : “Apabila salah seorang di antara kalian sedang berpuasa, maka janganlah 

berkata kotor dan jangan bertengkar. Jika seseorang mencacinya atau mengajaknya 

berkelahi, hendaklah ia berkata: ‘Sesungguhnya aku sedang berpuasa.’”) (HR. al-

Bukhārī). 
Hadis ini memperkuat nilai tawāḍu‘ dan ḥilm (menahan diri), bahwa ibadah sejati 

bukan sekadar menahan lapar dan haus, melainkan menahan ego, amarah, dan ucapan 

buruk20. Dalam konteks modern, karakter semacam ini amat relevan untuk menghadapi 

budaya konflik verbal dan intoleransi digital. Solusinya ialah menumbuhkan kesadaran 

spiritual dan etika sosial yang seimbang agar puasa, salat, dan seluruh ibadah tidak hanya 

bernilai ritual, tetapi juga membentuk pribadi berakhlak lembut dan rendah hati di tengah 

kerasnya realitas sosial. 

C. Metode dan Strategi Pembentukan Karakter dalam Hadis 

1. Metode Keteladanan (Uswah) 

 
17 Al-Nawawī, Syarḥ Ṣaḥīḥ Muslim, Jilid 16, hlm. 178. 
18 Aḥmad ibn ʿAlī ibn Ḥajar al-‘Asqalānī, Fatḥ al-Bārī, Jilid 10, hlm. 471. 
19 Al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Kitāb al-Ṣawm, no. 1904. 
20 Ibn Rajab al-Ḥanbalī, Jāmi‘ al-‘Ulūm wa al-Ḥikam, (Bayrūt: Dār al-Ma‘rifah, 1997), hlm. 224. 



JAWAMI’UL KALIM:  

Jurnal Kajian Hadis 

Vol. 3, No. 2 (2025): 155-166 
doi: 10.36701/jawamiulkalim.v3i2.2715 

 

 

164 | M. Fadli, Aisyah Kara 
Nilai-nilai Akhlak dalam Pembentukan Karakter Menurut Ṣaḥīḥ  al-Bukhārī 

Metode pertama dan paling efektif dalam pembentukan karakter adalah 

keteladanan (uswah). Nabi Muhammad saw merupakan teladan utama dalam seluruh 

aspek kehidupan baik dalam ibadah, interaksi sosial, maupun akhlak pribadi. Allah جل جلاله 

menegaskan dalam firman-Nya: 

كَُانَُلَكُمُْفُِ كَُثِيْاًُلَقَدْ وَالْيَ وْمَُالْْخِرَُوَذكََرَُاللَََّّ كَُانَُيَ رْجُوُاللَََُّّ ُأسُْوَةٌُحَسَنَةٌُلِمَنْ  رَسُولُِاللََِّّ
Terjemahnya :  

“Sungguh, telah ada pada (diri) Rasulullah itu suri teladan yang baik bagi orang yang 

mengharap (rahmat) Allah dan (kedatangan) hari akhir serta banyak mengingat Allah.” 

(QS. Al-Aḥzāb [33]: 21)21 

Aisyah raḍiyallāhu ‘anhā ketika ditanya tentang akhlak Rasulullah saw. berkata: 

 22كَانَُخُلُقُهُُالْقُرْآنَُ
Artinya : 

“Akhlak beliau adalah (perwujudan dari) Al-Qur’an.” 

(HR. Muslim, no. 746) 
Dari sini terlihat bahwa Nabi saw.  mendidik dengan memberi contoh nyata, 

bukan hanya dengan ucapan. Teladan beliau menanamkan nilai-nilai kejujuran, kasih 

sayang, sabar, dan amanah secara praktis dalam kehidupan para sahabat. 

 

2. Metode Pendidikan Bertahap dan Berkesinambungan 

Karakter tidak terbentuk secara instan. Rasulullah saw. menanamkan nilai-nilai 

akhlak secara bertahap sesuai dengan usia, kemampuan, dan kesiapan seseorang. Salah 

satu contoh jelas terdapat dalam hadis tentang pendidikan salat sejak dini: 

عَشْرٍ،ُوَفَ ر قُُِ سَبْعُِسِنِيَن،ُوَاضْربِوُهُمُْعَلَي ْهَاُوَهُمُْأبَْ نَاءُُ نَ هُمُْفُُِمُرُواُأوَْلََّدكَُمُْبِلصَّلََةُِوَهُمُْأبَْ نَاءُُ واُبَ ي ْ
  23الْمَضَاجِعُِ

Artinya : 

“Perintahkanlah anak-anak kalian untuk melaksanakan salat ketika berusia tujuh tahun, 

dan pukullah mereka (dengan lembut sebagai bentuk disiplin) jika meninggalkannya 

ketika berusia sepuluh tahun, serta pisahkan tempat tidur mereka.” 

(HR. Abū Dāwud, no. 495) 

  Hadis ini menegaskan bahwa pendidikan akhlak dan ibadah harus dilakukan 

sejak usia dini dengan pendekatan yang penuh kasih sayang dan disiplin bertahap. Dalam 

metode ini, Rasulullah saw. menanamkan nilai dasar (prinsip utama) sebelum nilai 

cabang (turunan perilaku) agar karakter tumbuh secara konsisten dan kokoh. 

 

3. Metode Nasihat (Mau‘iẓah Ḥasanah) dan Teguran 

Selain dengan keteladanan dan pembiasaan, Nabi saw. juga menggunakan nasihat 

yang lembut dan teguran yang mendidik untuk menumbuhkan kesadaran moral. Salah 

satu contoh terkenal adalah wasiat beliau tentang pengendalian emosi: 

 
21 Al-Qur’an dan Terjemahnya 
22 Muslim ibn al-Ḥajjāj al-Qusyairī al-Naisābūrī, Ṣaḥīḥ Muslim, no. 746. 
23 Abū Dāwud, Sulaymān ibn al-Ash‘ath, Sunan Abī Dāwud, no. 495. 



JAWAMI’UL KALIM:  

Jurnal Kajian Hadis 

Vol. 3, No. 2 (2025): 155-166 
doi: 10.36701/jawamiulkalim.v3i2.2715 

 

 

165 | M. Fadli, Aisyah Kara 
Nilai-nilai Akhlak dalam Pembentukan Karakter Menurut Ṣaḥīḥ  al-Bukhārī 

،ُأوَْصِنِِ.ُقاَلَ:ُلََُّتَ غْضَبْ.ُفَ رَدَّدَُمِراَراً،ُقاَلَ:ُلََُّ  24تَ غْضَبُْجَاءَُرَجُلٌُإِلََُالنَّبِِ ُصلى الله عليه وسلمُفَ قَالَ:ُيََُرَسُولَُاللََِّّ
Artinya : 

“Seorang laki-laki datang kepada Nabi dan berkata: Wahai Rasulullah, berilah aku 

nasihat. Beliau bersabda: Jangan marah. Orang itu mengulang permintaannya berkali kali, 

dan beliau tetap berkata: Jangan marah.”(HR. al-Bukhārī, no. 6116) 
Hadis ini menunjukkan bahwa nasihat yang singkat namun tepat sasaran dapat 

menjadi metode efektif dalam memperbaiki perilaku. Selain itu, Rasulullah صلى الله عليه وسلم juga 

menegur dengan lembut, sebagaimana ketika beliau melihat seseorang makan dengan 

tangan kiri: 

  25يََُغُلََمُ،ُسَمِ ُاللَََّّ،ُوكَُلُْبيَِمِينِكَ،ُوكَُلُْمَِّاُيلَِيكَُ
Artinya: 

“Wahai anak muda, sebutlah nama Allah, makanlah dengan tangan kananmu, dan 

makanlah dari yang dekat denganmu.” (HR. al-Bukhārī, no. 5376; Muslim, no. 2022) 
4. Metode Pembiasaan (Tadarrub / Praktik Langsung) 

Pembentukan karakter juga dilakukan melalui pembiasaan amal saleh secara 

berulang dan konsisten. Nabi صلى الله عليه وسلم menanamkan akhlak bukan hanya dengan teori, tetapi 

dengan praktik langsung dalam kehidupan sehari-hari. Beliau bersabda: 

ُأدَْوَمُهَاُوَإِنُْقَلَُّ ُالَْعْمَالُِإِلََُاللََِّّ   26أَحَبُّ
Artinya : 
“Amalan yang paling dicintai oleh Allah adalah yang dilakukan secara terus-menerus, 

meskipun sedikit.” (HR. al-Bukhārī, no. 6464; Muslim, no. 783) 

Melalui pembiasaan seperti salat sunah, sedekah, zikir, dan akhlak baik dalam 

interaksi sosial, seseorang membangun karakter moral yang stabil dan otomatis. Inilah 

inti dari metode tadarrub (latihan bertahap) dalam Islam karena karakter bukanlah hasil 

hafalan, melainkan buah dari kebiasaan yang diulang hingga menjadi sifat jiwa27. 

 

KESIMPULAN 
 

Penelitian ini menunjukkan bahwa nilai-nilai pendidikan yang terkandung dalam 

hadis tentang larangan berkata keji dan bertindak bodoh ketika berpuasa memiliki 

relevansi moral dan spiritual yang mendalam. Nilai kejujuran, pengendalian diri, dan 

kesabaran menjadi inti dari pembentukan karakter seorang Muslim sejati yang tidak 

hanya menahan diri dari makan dan minum, tetapi juga menjaga lisan serta perilakunya. 

Hadis “Inni sha’im” memperkuat makna tersebut dengan menegaskan bahwa kesadaran 

seseorang terhadap status puasanya menjadi benteng moral untuk menghindarkan diri dari 

perilaku tercela. Dengan demikian, puasa dalam perspektif pendidikan Islam bukan 

sekadar ritual ibadah, tetapi sarana efektif untuk menanamkan disiplin moral, 

memperkuat kontrol diri, dan membentuk pribadi berakhlak mulia yang berdampak 

positif bagi kehidupan sosial. 

 
24 Al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Kitāb al-Adab, no. 6116. 
25 Muslim, Ṣaḥīḥ Muslim, no. 2022. 
26 Al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, no. 6464. 
27 Al-Nawawī, Riyāḍ al-Ṣāliḥīn, (Bayrūt: Dār al-Ma‘rifah, 1998), hlm. 61. 



JAWAMI’UL KALIM:  

Jurnal Kajian Hadis 

Vol. 3, No. 2 (2025): 155-166 
doi: 10.36701/jawamiulkalim.v3i2.2715 

 

 

166 | M. Fadli, Aisyah Kara 
Nilai-nilai Akhlak dalam Pembentukan Karakter Menurut Ṣaḥīḥ  al-Bukhārī 

 

DAFTAR PUSTAKA 
 

 

Abū Dāwud, Sulaymān ibn al-Ash‘ath. Sunan Abī Dāwud, no. 495. Bayrūt: Dār al-Kutub 

al-‘Ilmiyyah, 1990. 

Al-Bukhārī, Muḥammad ibn Ismā‘īl. Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Bayrūt: Dār Ṭawq al-Najāt, 1422 

H. 

Al-Nawawī, Yaḥyā ibn Syaraf. Syarḥ Ṣaḥīḥ Muslim, Jilid 2. Bayrūt: Dār al-Ma‘rifah, 

1991. 

Al-Qaraḍāwī, Yūsuf. Al-Akhlāq al-Islāmiyyah. Al-Qāhirah: Maktabah Wahbah, 2000. 

Al-Qur’ān dan Terjemahnya. 

Al-Qurṭubī, Muḥammad ibn Aḥmad. Al-Jāmi‘ li Aḥkām al-Qur’ān, Jilid 18. Bayrūt: Dār 

al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2006. 

Al-Tirmiżī, Muḥammad ibn ‘Īsā. Sunan al-Tirmiżī. Bayrūt: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

1998. 

Hamka. Tasauf Modern. Jakarta: Republika, 2015. 

Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī, Aḥmad ibn ʿAlī. Fatḥ al-Bārī, Jilid 10. Bayrūt: Dār al-Ma‘rifah, 

1959. 

Ibn Rajab al-Ḥanbalī, Zayn al-Dīn ʿAbd al-Raḥmān. Jāmi‘ al-‘Ulūm wa al-Ḥikam. 

Bayrūt: Dār al-Ma‘rifah, 1997. 

Ibn Manẓūr, Muḥammad ibn Mukarram. Lisān al-‘Arab, Jilid 10. Bayrūt: Dār Ṣādir, 

1990. 

Muslim ibn al-Ḥajjāj. Ṣaḥīḥ Muslim, no. 746. Bayrūt: Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī, 1991. 

Quraish Shihab, M. Wawasan al-Qur’an: Tafsir Maudhu‘i atas Pelbagai Persoalan 

Umat. Bandung: Mizan, 2007. 


