
48 | Mufadhal, Aswanto Muhammad Takwi Hede, Awal Rifai 
Analisis Perbandingan Metode Istinbat Mazhab Hanafi dan Mazhab Maliki dalam Masalah Khilāfiyyah (Bab Taharah) 

 

AL-MABSUTH: 
Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 
https://journal.stiba.ac.id/index.php/mabsuth/index 

Vol. 2, No. 1 (2026) 

p.48-72 

doi: 
10.36701/mabsuth.v2i1.2489 

 

Analisis Perbandingan Metode Istinbat Mazhab 

Hanafi dan Mazhab Maliki dalam Masalah 

Khilāfiyyah (Bab Taharah) 
Comparative Analysis of Legal Reasoning Methods in the Ḥanafi and Maliki Schools on 

Disputed Issues in the Chapter of Ṭaharah (Ritual Purification) 

 
Mufadhal,a Aswanto Muhammad Takwi Hede,b Awal Rifai c   

 
a Institut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia; Email: mufadhal96@gmail.com  
b Institut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia; Email: aswanto@stiba.ac.id 
c Institut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia; Email: awalrifai@stiba.ac.id 

 

Article Info  Abstract 

Received: 20 Oktober 2025 
Revised: 24 Oktober 2025 

Accepted: 27 Oktober 2025 

Published: 30 Januari 2026 

 
Keywords: 

Ḥanafi School, Maliki School, legal 

reasoning, ṭaharah, Khilāfiyyah, Islamic 

jurisprudence 
 

Kata kunci: 

Mazhab Hanafi, Mazhab Maliki, istinbat 

hukum, taharah, Khilāfiyyah, fikih. 
 

 This study falls within the discourse of comparative Islamic 
jurisprudence (fiqh muqāran), particularly analyzing the 

methods of legal derivation (istinbāṭ al-ḥukm) in the Ḥanafī and 

Mālikī schools concerning the chapter of ṭahārah (purification). 

The objective of this research is to examine how each school 
establishes legal rulings based on their respective usūl al-fiqh 

methodologies, identify their core differences, and reveal the 

jurisprudential implications in khilāfiyyah (legal disagreement). 

Employing a qualitative-descriptive method and library research 
approach, this study analyzes classical sources such as Badā’i‘ 

al-Ṣanā’i‘, Al-Mudawwanah, Al-Muwaṭṭa’, and foundational 

texts in both schools’ legal theories. The findings reveal that the 

Ḥanafī school adopts a rational approach grounded in qiyās and 
istiḥsān, while the Mālikī school emphasizes the practice of the 

people of Madinah (‘amal Ahl al-Madīnah) and considerations of 

maṣlaḥah. These differences result in divergent legal outcomes 
on issues such as the obligation of intention in ablution and 

bathing, maximum menstruation period, the timing of tayammum, 

and the necessity of removing impurities. This research 

contributes to the field of usūl al-fiqh by offering a comparative 
framework that aids in understanding contemporary legal 

disagreements within Islamic jurisprudence. 

 

Abstrak 

Penelitian ini berada dalam ruang lingkup diskursus fikih 

perbandingan (fiqh muqāran), khususnya dalam menganalisis 

metode istinbat hukum antara mazhab Hanafi dan mazhab Maliki 

dalam bab taharah. Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui 
metode penetapan hukum berdasarkan pendekatan uṣūliyyah oleh 

mazhab Hanafi dan mazhab Maliki, menjelaskan perbedaan 

pokok di antara keduanya, serta mengungkap dampak dari 

perbedaan tersebut terhadap permasalahan fikih khilāfiyyah. 
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif-deskriptif dengan 

pendekatan studi kepustakaan (library research), melalui analisis 

teks klasik seperti Badā’i‘ al-Ṣanā’i‘, Al-Mudawwanah, Al-

Muwaṭṭa’, dan referensi usul fikih dari kedua mazhab. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa mazhab Hanafi cenderung 

menggunakan pendekatan rasional berbasis kias dan istihsan, 

sedangkan mazhab Maliki lebih menekankan ‘amal Ahlu al-

mailto:mufadhal96@gmail.com
mailto:aswanto@stiba.ac.id
mailto:awalrifai@stiba.ac.id


 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 48-72 

doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2489 
 
 

 

 

49 | Mufadhal, Aswanto Muhammad Takwi Hede, Awal Rifai 
Analisis Perbandingan Metode Istinbat Mazhab Hanafi dan Mazhab Maliki dalam Masalah Khilāfiyyah (Bab Taharah) 

Madīnah dan pertimbangan maṣlaḥah. Perbedaan ini 
memunculkan variasi dalam persoalan seperti niat dalam wudu 

dan mandi, batas maksimal haid, tayammum, dan penghilangan 

najis. Penelitian ini berkontribusi dalam memperkaya kajian usul 

fikih mazhab dengan menghadirkan pemetaan komparatif yang 
aplikatif dalam memahami khilāfiyyah kontemporer. 

 

 

How to cite:  

Mufadhal, Aswanto Muhammad Takwi Hede, Awal Rifai, “Analisis Perbandingan Metode Istinbat Mazhab Hanafi 
dan Mazhab Maliki dalam Masalah Khilāfiyyah (Bab Taharah)”, AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa 

Arab, Vol. 2, No. 1 (2026): 48-72. doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2489 
 

 
This work is licensed under a Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International (CC BY-NC-SA 4.0) 
 

 

PENDAHULUAN 
Islam sebagai agama sempurna memberi perhatian besar pada kebersihan fisik dan 

spiritual. Secara bahasa, taharah berarti bersih dari kotoran. Dalam istilah syariat, taharah 

adalah upaya menghilangkan hal yang menghalangi sahnya salat, seperti hadas atau najis, 

menggunakan air atau debu bila air tidak tersedia.1 

Dalam Islam, taharah meliputi penyucian fisik dan hati. Penyucian hati dilakukan 

dengan menjauhi penyakit hati lewat tauhid dan taubat, sedangkan penyucian fisik 

dilakukan dengan wudu, mandi, dan membersihkan najis. Kedua aspek ini saling 

menyempurnakan dalam keimanan. Nabi Muhammad saw. Bersabda: 

 الطُّهُورُ شَطْرُ الِْْيماَن )رَوَاهُ مُسْلِم  (2
Artinya: 

Ṭaharah adalah separuh dari iman. (H.R. Muslim) 
Taharah tak sekadar kebersihan fisik, melainkan menjadi syarat utama sahnya 

ibadah, terutama salat sebagai rukun Islam. Al-Qur’an pun menegaskan perintah menjaga 

kesucian jasmani dan rohani. Di antaranya firman Allah Swt. dalam Q.S. al-Baqarah/2: 

222: 

 إِنَّ اللَََّّ يُُِبُّ الت َّوَّابِيَن وَيُُِبُّ الْمُتَطَهِ ريِن 
Terjemahnya: 

Sesungguhnya Allah mencintai orang-orang yang bertaubat dan mencintai 

orang-orang yang menyucikan diri.3 

 
1‘Abdullāh ibn Aḥmad ibn Qudāmah al-Maqdisī, Al-Mugnī, ed. ʿAbdullah ibn ʿAbd al-Muḥsin al-

Turkī dan ʿAbd al-Fattāḥ Muḥammad al-Ḥulū, juz 1 (Cet. III; Riyāḍ: Dār ʿĀlam al-Kutub, 1417 H/1997 

M), h. 12. 
2Abū al-Ḥusain Muslim ibn al-Ḥajjāj ibn Muslim, Ṣaḥīḥ Muslim, juz 1 (Cet. I Bairut: Dār Ṭawq 

al-Najāt, 1433 H/2012 M), h. 203. 
3Kementrian Agama Republik Indonesia, Mushaf Al-Qur’an dan Terjemahnya (Jakarta: Lajnah 

Pentashihan Mushaf Al-Qur'an, 1440 H/2019 M), h. 47. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 48-72 

doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2489 
 
 

 

 

50 | Mufadhal, Aswanto Muhammad Takwi Hede, Awal Rifai 
Analisis Perbandingan Metode Istinbat Mazhab Hanafi dan Mazhab Maliki dalam Masalah Khilāfiyyah (Bab Taharah) 

Kedudukan taharah sangatlah penting karena ia merupakan pintu awal bagi 

diterimanya ibadah seorang hamba. Nabi Muhammad saw. Bersabda: 

 لََ تُ قْبَلُ صَلََة  بِغَيِْْ طُهُور  (رَوَاهُ مُسْلِم  )4

Artinya: 

Salat tidak akan diterima tanpa bersuci. (H.R. Muslim) 

Meski kewajiban taharah diakui bersama, ulama berbeda pandangan dalam detail 

hukumnya akibat variasi metode pengambilan hukum di tiap Mazhab. Keragaman ini 

penting dalam studi perbandingan, seperti antara Mazhab Hanafi dan Mazhab Maliki. Al-

Syāṭibī menjelaskan bahwa perbedaan yang berlandaskan istinbat dan dalil yang valid 

adalah hal lumrah.5 Perbedaan ini pada dasarnya bukan bentuk pertentangan, melainkan 

representasi keluasan syariat Islam dan fleksibilitasnya dalam menjawab berbagai kondisi 

masyarakat dan perubahan zaman.  

Dalam fikih Islam, Mazhab Hanafi dan Mazhab Maliki memiliki metode 

penafsiran dalil yang berlainan. Mazhab Hanafi cenderung rasional dan mengutamakan 

kias serta istihsān, sebagaimana dijelaskan Imam Sarakhsī dalam Uṣūl al-Sarakhsī.6 

Sedangkan Mazhab Maliki memiliki pendekatan tradisionalistik yang kuat dengan 

menjadikan ‘amal ahlu al-Madīnah sebagai salahsatu sumber hukum, sebagaimana 

ditegaskan oleh Ibn al-Qāsim dalam al-Mudawwanah.7 Perbedaan cara menafsirkan dalil 

menyebabkan variasi pandangan fikih, salah satunya dalam taharah. Karena itu, mengkaji 

metode istinbat kedua Mazhab besar ini sangat penting bagi mahasiswa syariah dan 

akademisi, agar bersikap adil dan tidak fanatik pada satu pendapat. 

Berangkat dari keterangan tersebut maka ditentukan rumusan masalah sebagai 

berikut: Bagaimana metode istinbat yang digunakan oleh Mazhab Hanafi dan Mazhab 

Maliki dalam masalah Khilāfiyyah pada bab taharah?, Bagaimana perbedaan metode 

istinbat yang digunakan oleh Mazhab Hanafi dan Mazhab Maliki dalam masalah 

Khilāfiyyah pada bab taharah? 

Berdasarkan uraian tersebut maka tujuan penelitian ini adalah untuk mengetahui 

bagaimana metode istinbat hukum Mazhab Hanafi dan Mazhab Maliki dalam bab taharah, 

serta menjelaskan perbedaan pokok antara metode istinbat kedua Mazhab tersebut, serta 

mengungkap dampak dari perbedaan metode tersebut dalam bentuk permasalahan fikih 

Khilāfiyyah. 

Jenis penelitian ini merupakan penelitian kualitatif-deskriptif dengan pendekatan 

komparatif-maqashidi terhadap metode istinbat hukum antara dua Mazhab, menggunakan 

studi pustaka (library research) atas kitab-kitab usul fikih dan fikih klasik dari Mazhab 

Hanafi dan Maliki. Sumber data dalam penelitian ini meliputi Al-Qur’an, hadis, buku-

buku, artikel ilmiah, serta berbagai referensi pustaka lainnya. Jenis data yang digunakan 

adalah data sekunder berupa literatur primer dan sekunder. Adapun pendekatan yang 

 
4Abū al-Ḥusain Muslim ibn al-Ḥajjāj ibn Muslim, Ṣaḥīḥ Muslim, juz 1 (Cet. I ; Bairut: Dār Ṭawq 

al-Najāt, 1433 H/2011 M), h. 140. 
5Abū Isḥāq al-Syāṭibī, al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Syarī‘ah, (Cet. Bairut: Dār Ibn ‘Affān, 1997), h. 

136. 
6Abū Bakr al-Sarakhsī, Uṣūl al-Sarakhsī, (Cet. Bairut: Dār al-Ma‘rifah, 1993 M), h. 5. 
7Sahnūn bin Sa‘īd, al-Mudawwanah al-Kubrā, (Cet. Bairut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1994 M), 

h. 19. 



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 48-72 

doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2489 
 
 

 

 

51 | Mufadhal, Aswanto Muhammad Takwi Hede, Awal Rifai 
Analisis Perbandingan Metode Istinbat Mazhab Hanafi dan Mazhab Maliki dalam Masalah Khilāfiyyah (Bab Taharah) 

digunakan adalah pendekatan doktrinal-komparatif, yaitu pendekatan yang 

membandingkan teori istinbat fikih. Selain itu, penelitian ini juga didukung dengan 

pendekatan komparatif. Analisis data dilakukan secara kualitatif menggunakan metode 

deduktif, yaitu dengan menelaah data dari aspek-aspek yang bersifat umum terlebih 

dahulu, kemudian disimpulkan ke dalam bentuk yang lebih spesifik dan terperinci.8 

Sehingga peneliti bisa mengetahui secara mendalam mengenai judul yang berkaitan 

dengan penelitian. 

Sebuah kajian sebelumnya juga telah membahas mengenai metode istinbat hukum 

para imam Mazhab. Riki Dian Saputra9 dalam makalahnya yang berjudul “Imam Mazhab 

dan Metode Istinbat Hukumnya (Studi 4 Imam Mazhab) dan Analisis Sebab dan Ikhtilaf” 

membahas metode istinbat empat mazhab, sedangkan penelitian ini fokus 

membandingkan metode istinbat Hanafi dan Maliki dalam masalah khilafiyah bab 

taharah. Kedua, jurnal yang ditulis oleh Adiah, Halimatus, dan Muhammad Sibawaih. 

"Metode Ijtihad Imam Abu Hanifah Dan Imam Malik.".10 Jurnal tersebut membahas 

secara umum tentang metode ijtihad Imam Abu Hanifah Dan Imam Malik, sedangkan 

penelitian ini bersifat komparatif, membandingkan metode istinbat Hanafi dan Maliki 

dalam masalah khilafiyah bab taharah. 

Meski kajian terdahulu telah membahas metode istinbat empat Mazhab secara 

umum, fokusnya belum secara khusus menelaah perbandingan metode istinbat Mazhab 

Hanafi dan Mazhab Maliki dalam masalah Khilāfiyyah, terutama di bab taharah. Karena 

itu, penelitian ini hadir untuk mengisi kekosongan tersebut dengan mengkaji secara 

mendalam metode istinbat kedua Mazhab, membandingkan pendekatannya, dan 

menjelaskan dampak perbedaan metode terhadap realitas Khilāfiyyah yang berkembang. 

Studi ini bertujuan memperluas wawasan fikih dengan menelaah metode istinbat dua 

Mazhab berpengaruh, serta diharapkan menjadi rujukan ilmiah dan mendorong sikap 

toleran terhadap perbedaan pendapat di kalangan umat Islam. 

 

PEMBAHASAN 

Konsep Dasar Istinbat Hukum dalam Islam 
Kata istinbat berasal dari akar kata nabaṭa, yang secara bahasa berarti air yang 

memancar dari dasar sumur ketika pertama kali digali.11 Dari makna ini berkembang arti 

istinbat sebagai proses mengeluarkan sesuatu yang tersembunyi, seperti ilmu, hukum, 

atau informasi. 

Istinbat yaitu memperoleh atau menyimpulkannya dari prinsip umum, atau 

melalui proses berpindahnya pikiran dari suatu premis atau beberapa premis yang 

 
8Pusat Penelitian dan Pengabdian Masyarakat STIBA Makassar, Pedoman Penulisan Karya Ilmiah 

(KTI) STIBA Makassar, (Makassar: STIBA Publishing, 2024), h. 37. 
9Riki Dian Saputra. "Imam Mazhab Dan Metode Istinbath Hukumnya (Studi 4 Imam Mazhab) 

Dan Analisis Sebab Dan Hikmah Ikhtilaf." Pa-Bengkayang. Go. Id 4, no. 1 (2021). 
10Adiah, Halimatus, and Muhammad Sibawaih. "Metode ijtihad imam abu hanifah dan imam 

malik." Jurnal cerdas hukum 1.1 (2022): 89-99. 
11Muhammad ibn Mukarram ibn ʿAlī, Abū al-Faḍl Jamāl al-Dīn Ibn Manẓūr, Lisān al-‘Arab, juz 

7 (Cet. III; Bairut: Dār Ṣādir, 1414 H). h. 410. 



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 48-72 

doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2489 
 
 

 

 

52 | Mufadhal, Aswanto Muhammad Takwi Hede, Awal Rifai 
Analisis Perbandingan Metode Istinbat Mazhab Hanafi dan Mazhab Maliki dalam Masalah Khilāfiyyah (Bab Taharah) 

menjadi dasar kepada suatu kesimpulan lain sebagai hasil, sesuai dengan kaidah-kaidah 

logika.12 Sebagaimana firman Allah Swt. dalam Q.S. al-Nisa/ 4: 83: 

 

هُمْ  وَإِذَا جَاءَهُمْ أمَْر  مِنَ الَأمْنِ أَوِ الْْوَْفِ أذََاعُوا بِهِ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلََ الرَّسُولِ وَإِلََ أوُلِ الْأَمْرِ   مِن ْ
هُم   لَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَسْتَ نْبِطُونهَُ مِن ْ

Terjemahnya: 

Dan apabila datang kepada mereka suatu berita tentang keamanan ataupun 

ketakutan, mereka lalu menyiarkannya. Padahal kalau mereka menyerahkannya 

kepada Rasul dan kepada Ulil Amri di antara mereka, tentu orang-orang yang 

ingin mengetahui kebenaran (yang mampu mengistinbathnya) dari mereka akan 

mengetahuinya.13 

Menurut ahli bahasa seperti al-Zajjāj, makna yastanbiṭūnahu adalah 

yastakhrijūnahu (mengeluarkan atau mengekstrak), sebagaimana air yang keluar dari 

kedalaman tanah.14 Dengan demikian, istinbat mencerminkan usaha mendalam untuk 

menemukan kandungan hukum dari dalil syariat, baik dari Al-Qur'an, sunah, maupun 

sumber lainnya. 

Al-Qur’an dan Sunah menjadi dasar hukum Islam, yang menyampaikan aturan 

secara langsung maupun tidak. Bila muncul pertentangan dalil, ilmu uṣūl fikih 

menawarkan metode istinbat, yaitu menelaah bahasa, memahami tujuan hukum, dan 

mencari penyelesaian terhadap dalil-dalil yang tampaknya bertentangan.15 

Seorang ulama berkewajiban memulai pencarian hukum dari Al-Qur’an. Apabila 

tidak ditemukan, dilanjutkan dengan Sunah, kemudian dikaji pendapat yang disepakati 

atau diperselisihkan para ulama. Dalam perkara yang diperselisihkan, ia 

mempertimbangkan argumen masing-masing. Jika tak ada ketetapan, hukum ditetapkan 

melalui istinbat dengan kias serta dalil lain. Secara umum, terdapat dua puluh dalil, baik 

yang disepakati maupun diperselisihkan, seperti Al-Qur’an, sunah, ijmak, syariat 

terdahulu, kias, istihsān, maslahat, saddu al-Żarā’i, dan adat.16 

 

1. Tinjauan Umum Mazhab Hanafi 

Imam Abū Ḥanīfah Abū Ḥanīfah al-Nu‘mān ibn Thābit ibn Zūṭā ibn Marzubān al-

Tamīmī al-Kūfī (80 H) merupakan pelopor fikih yang berbasis nalar dan antisipatif, 

dengan merumuskan hukum atas kasus-kasus yang belum terjadi. Tujuannya agar hukum 

tersedia saat kasus muncul di masa depan, sehingga cakupan fikih meluas. Mazhab Hanafi 

 
12Ahmad Mukhtār ‘Abd al-Ḥamīd ‘Umar, Mu‘jam al-Lughah al-‘Arabiyyah al-Mu‘āṣirah, juz 3 

(Cet. I; Kairo: ‘Ālam al-Kutub, 1429 H/2008 M). h. 2159. 
13Kementrian Agama Republik Indonesia, Mushaf Al-Qur’an dan Terjemahnya (Jakarta: Lajnah 

Pentashihan Mushaf Al-Qur'an, 2019 M), h. 122. 
14Muḥammad ibn Mukarram ibn ʿAlī, Abū al-Faḍl Jamāl al-Dīn Ibn Manẓūr, Lisān al-‘Arab, juz 

7 (Cet. III; Bairut: Dār Ṣādir, 1414 H). h. 410. 
15Ratna Wijayanti, dan M. Meftahudin. "Kaidah Fiqh dan Ushul Fiqh tentang produk halal, metode 

Istinbath dan Ijtihad dalam menetapkan hukum produk halal." International Journal Ihya’’Ulum al-Din 20, 

no. 2 (2018). h. 256. 
16Abū al-Qāsim Muḥammad ibn Aḥmad ibn Juzzayy al-Kalbī, Taqrīb al-Wuṣūl ilá ‘Ilm al-Uṣūl, 

(Cet. I; Bairut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1424 H/2003 M). h. 176. 



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 48-72 

doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2489 
 
 

 

 

53 | Mufadhal, Aswanto Muhammad Takwi Hede, Awal Rifai 
Analisis Perbandingan Metode Istinbat Mazhab Hanafi dan Mazhab Maliki dalam Masalah Khilāfiyyah (Bab Taharah) 

dikenal responsif terhadap dinamika sosial melalui metode istinbat yang berurutan: Al-

Qur’an, hadis, pendapat sahabat, ijmak, kias, dan istihsān.17  

Mazhab Hanafi tumbuh pesat di Irak dan Suriah, lalu menyebar ke Afganistan, 

anak benua India, dan Asia Tengah. Pada era Turki Saljūq dan khususnya Daulat 

Uṡmāniyyah, Mazhab ini memperoleh pengakuan resmi sebagai dasar sistem peradilan 

dan pengangkatan qāḍī. Namun, di wilayah seperti Mesir, Mazhab lain tetap lebih 

dominan di kalangan masyarakat.18 

 

2. Tinjauan Umum Mazhab Maliki 

Imam Mazhab Maliki adalah ḥujjah (sandaran) umat, Imam dari Madīnah al-

Munawwarah, bahkan imam bagi dua tanah suci (Makkah dan Madinah), yang masyhur 

di dua negeri, yaitu Ḥijāz dan dua wilayah Irak, serta tersebarnya Mazhabnya di belahan 

barat dan timur dunia. Beliau adalah Mālik bin Anas bin Mālik bin Abī ‘Āmir bin ‘Amr 

bin al-Ḥārith bin Ghaymān bin Khuṭail bin ‘Amr bin al-Ḥārith, Dzū Aṣbaḥ al-Aṣbaḥī al-

Ḥimyarī, Abū ‘Abdillah al-Madanī.19 

Mazhab Maliki berakar di Madinah, kemudian berkembang ke berbagai kawasan, 

termasuk Ḥijāz, Irak, Khurāsān, Mesir, Syam, Persia, Maroko, Afrika Utara, dan 

Andalus. Penyebarannya didukung tokoh-tokoh terkemuka seperti Abū Qurrāh, Ibn al-

Mahdī, dan Sahnūn. Di beberapa daerah, pengaruhnya kemudian bersaing dengan 

Mazhab lain, seperti Mazhab Hanafi dan Syafii. Di Andalus, Mazhab ini memperoleh 

legitimasi resmi di bawah pemerintahan Hisyām ibn ʿAbdurraḥmān dan menjadi Mazhab 

satu-satunya yang dominan, sementara Mazhab lain tidak berhasil berkembang 

signifikan.20 

Dalam merumuskan hukum fikih, Imam Malik merujuk kepada Al-Qur’an, hadis, 

ijmak, kias, praktik penduduk Madinah, Maṣlaḥah Mursalah (maslahat), ‘urf (tradisi), 

dan Saddu al-Żarā’i (upaya pencegahan). Salahsatu hal yang membantu perkembangan 

Mazhab Maliki yakni pemikiran Imam Malik yang terkodifikasi dengan baik.21 

Berikut ini adalah komparasi usul istinbat antara Mazhab Hanafi dan Mazhab 

Maliki: 

Aspek Mazhab Hanafi Mazhab Maliki 

Sumber Utama Al-Qur’an, hadis, ijmak, kias Al-Qur’an, hadis, ijmak, ‘amal 

Ahlu al-Madīnah, Kias 

 
17Adiah, Halimatus, and Muhammad Sibawaih. "Metode Ijtihad Imam Abu Hanifah Dan Imam 

Malik." (Jurnal Cerdas Hukum 1, no.1 2022). h. 95. 
18Dewi Mustika Ningrat, "Wakaf Uang Dalam Perspektif Mazhab Hanafi”, Skripsi (Lampung: 

Fak. Syariah IAIN Metro, 2020), h. 18. 
19Mālik ibn Anas, al-Muwaṭṭa’, (Cet. I; Abū Ẓabī: Mu’assasat Zāyid ibn Sulṭān Āl Nahyān li al-

A‘māl al-Khayriyyah wa al-Insāniyyah, 1425 H/2004 M). h. 17. 
20Abū al-Faḍl al-Qāḍī ‘Iyāḍ ibn Mūsá, Tartīb al-Madārik wa Taqrīb al-Masālik, juz 1 (Cet. I; 

Maroko: Maṭba‘at Faḍālah, 1965–1983 M). h. 24-31. 
21Nabel Salma Nazela, dan Nor Aliya Rahmi. "Pemikiran Mazhab Malikiyah: Sejarah, Pemikiran 

Dan Perkembangan Mazhab." Islamic Education 1, no.1 (2023): h. 74. 



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 48-72 

doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2489 
 
 

 

 

54 | Mufadhal, Aswanto Muhammad Takwi Hede, Awal Rifai 
Analisis Perbandingan Metode Istinbat Mazhab Hanafi dan Mazhab Maliki dalam Masalah Khilāfiyyah (Bab Taharah) 

Pendekatan 

Rasional 

Sangat menonjol menggunakan 

ra’y, kias, istiḥsān, istishlāḥ 

untuk fleksibilitas hukum 

Mengakui rasionalitas (istislāḥ) 

tetapi lebih mengutamakan 

tradisi Madinah dan amalan 

salaf 

Istiḥsān Dipakai luas sebagai metode 

mengutamakan kemaslahatan 

dibanding kias yang kaku 

Jarang digunakan lebih 

mendahulukan amalan penduduk 

Madinah dan maṣlaḥah 

mursalah dan dalil yang kuat 

‘Amal Ahlu al-

Madīnah 
Tidak dijadikan dalil 

independen 
 

Dijadikan hujah utama karena 

diyakini mencerminkan sunnah 

Nabi saw. yang diamalkan 

kolektif 

Hadis Ᾱḥād Selektif, hadis āḥād juga 

diterima dengan syarat 

Diterima jika sahih dan tidak 

bertentangan dengan amal 

penduduk Madinah 

‘Urf (Adat 

Kebiasaan) 

Diakui sebagai dasar hukum jika 

tidak melanggar nas 

Diakui tetapi derajatnya di 

bawah amalan penduduk 

Madinah 

Maṣlaḥah 

Mursalah 

Diakui secara terbatas Lebih terbuka menggunakan 

maslaḥah mursalah jika sesuai 

maqāṣid syar‘iyyah 

Kaidah Umum Fleksibel, menekankan 

kemudahan dan kebutuhan 

masyarakat 

Kombinasi tekstual dan tradisi 

Madinah, dengan pertimbangan 

kemaslahatan yang tidak 

bertentangan dengan dalil 

 

Tinjauan Umum Tentang Masalah Khilāfiyyah 
1. Pengertian Khilāfiyyah 

Secara bahasa, khilāf adalah perbedaan atau pertentangan. Istilah ini merujuk pada 

perselisihan atau perbedaan pendapat antara dua pihak, dalam rangka menegakkan 

kebenaran atau menolak kebatilan.22 Allah Swt. Berfirman dalam Q.S. Āli ‘Imrān/ 3: 103: 

يعًا وَلََ تَ فَرَّقُواوَاعْتَصِمُوا  بَِِبْلِ اللََِّّ جََِ  
Terjemahnya: 

Berpegangteguhlah kamu semuanya pada tali (agama) Allah, janganlah ber cerai 

berai.23 

Para sahabat pun kerap berselisih dalam masalah furū‘, namun tetap bersatu dalam 

menghadapi musuh Islam. Adapun fitnah yang menimpa ‘Alī ibn Abī Ṭālib ra. merupakan 

 
22Aḥmad Mukhtār ʿAbd al-Ḥamīd ʿUmar, Muʿjam al-Lughah al-ʿArabiyyah al-Muʿāṣirah, juz 1 

(Cet. I; Kairo: ʿĀlam al-Kutub, 1429 H/2008 M). h. 685. 
23Kementrian Agama Republik Indonesia, Mushaf Al-Qur’an dan Terjemahnya (Jakarta: Lajnah 

Pentashihan Mushaf Al-Qur'an, 2019), h. 84. 



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 48-72 

doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2489 
 
 

 

 

55 | Mufadhal, Aswanto Muhammad Takwi Hede, Awal Rifai 
Analisis Perbandingan Metode Istinbat Mazhab Hanafi dan Mazhab Maliki dalam Masalah Khilāfiyyah (Bab Taharah) 

perpecahan tercela, meskipun kebanyakan sahabat yang terlibat bertindak atas dasar 

penafsiran ijtihadi, bukan dorongan hawa nafsu, sehingga tetap dihormati.24 

 

2. Faktor-Faktor Penyebab Khilāfiyyah 

Berikut beberapa faktor yang menjadi penyebab terjadinya Khilāfiyyah: 

a. Perbedaan muncul karena variasi dalam memahami makna kata-kata. Terkadang, 

ada teks yang secara lahiriah berbeda satu sama lain sehingga diperlukan solusi yang 

dapat mengakomodasi keduanya. Pada titik inilah para ulama kadang berbeda dalam 

menentukan cara penyelesaiannya. Hal ini merupakan masalah yang luas, disebabkan 

oleh penggunaan kata-kata yang jarang dipakai, kata-kata yang memiliki makna ganda, 

serta adanya penggunaan majas (kiasan) selain makna sebenarnya. Selain itu, perbedaan 

dalam huruf juga bisa memengaruhi arti kata yang digunakan.25 

b. Para ahli hadis sering memiliki pandangan yang berbeda tentang tingkat keaslian 

sebuah hadis. Ada ahli hadis yang menganggap hadis tersebut sahih, tetapi ada juga yang 

menilai hadis itu tidak sahih. Karena perbedaan penilaian ini, kesimpulan hukum yang 

diambil dari hadis tersebut sangat tergantung pada bagaimana para ahli menilainya.26 

c. Terjadinya pertentangan antar dalil dalam suatu kaidah sering kali menjadi sebab 

perbedaan pendapat. Sebagian ulama menerima dalil tertentu sebagai dasar suatu kaidah, 

sementara yang lain menolaknya. Akibatnya, muncul perbedaan di antara para ulama 

dalam menentukan ayat mana yang bersifat global dan mana yang terikat, begitu pula 

dalam membedakan antara ayat yang bersifat umum dan yang khusus.27 

d. Perbedaan pandangan di kalangan ulama dalam menerapkan metode atau 

pendekatan istinbat hukum setelah merujuk pada sumber-sumber syariat yang disepakati 

sering kali menjadi sebab munculnya khilāf. Contohnya, sebagian ulama mengakui 

keabsahan syar‘u man qablana (Hukum syariat dari umat-umat terdahulu sebelum umat 

Nabi Muhammad saw.) sebagai hujah, sementara sebagian lainnya menolaknya. Begitu 

pula, ada Mazhab yang menjadikan istihsān sebagai metode hukum yang sah, sedangkan 

yang lain tidak menganggapnya dapat dijadikan dasar penetapan hukum.28 

Metode Istinbat Mazhab Hanafi dan Mazhab Maliki 
1. Metode Istinbat Dalam Mazhab Hanafi 

Mazhab Hanafi berlandaskan Al-Qur’an, hadis, ijmak, kias, dan istihsan. Abū 

Hanīfah memulai penetapan hukum dari Al-Qur’an, lalu hadis, pendapat sahabat, dan bila 

tiada dalil, beliau berijtihad sendiri sesuai prinsip syariat. Dengan demikian, metode 

istinbat Abū Hanīfah dimulai dari Al-Qur’an, lalu hadis sahih yang masyhur di kalangan 

orang-orang terpercaya, dilanjutkan dengan pendapat sahabat. Bila semua itu tidak 

 
24Abū Muḥammad ʿAbd al-Ḥaqq ibn Ghālib ibn ʿAbd al-Raḥmān ibn Tammām Ibn ʿAṭiyyah, al-

Muḥarrar al-Wajīz fī Tafsīr al-Kitāb al-ʿAzīz, juz 1 (Cet. I; Bairut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1422 H). h. 

484. 
25Riki Dian Saputra. "Imam Mazhab Dan Metode Istinbath Hukumnya (Studi 4 Imam Mazhab) 

Dan Analisis Sebab Dan Hikmah Ikhtilaf." Pa-Bengkayang. Go. Id 4 no.1 (2021): h. 15. 
26M. Yusuf Amin Nugroho, Fiqh Ikhtilaf NU-Muhammadiyah (Wonosobo: E-book, 2012), h. 14-

15. 
27Abd al-Wahab Abd al-Salam Thawilah, Atsaru Al-Lughah Fi Ikhtilaf al-Mujtahidin (Cet. I; 

Kairo: Dar al-Salam, 1414 H/1993 M), h. 67. 
28Wahbah Zuhaily, Ushul Fiqh Al-Islamiy, Juz 1 (Cet: I; Damaskus: Dar al Fikr, 1406 H/1986 M), 

h. 417. 



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 48-72 

doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2489 
 
 

 

 

56 | Mufadhal, Aswanto Muhammad Takwi Hede, Awal Rifai 
Analisis Perbandingan Metode Istinbat Mazhab Hanafi dan Mazhab Maliki dalam Masalah Khilāfiyyah (Bab Taharah) 

memberikan solusi, barulah beliau menggunakan metode ijtihad dengan kias dan istihsan 

untuk menetapkan hukum. Ini dikenal sebagai uṣūl al-kubrā, yakni prinsip-prinsip utama 

dalam penetapan hukum fikih.29 

2. Metode Istinbat dalam Mazhab Maliki 

Mazhab Maliki adalah Mazhab yang berasal dari penduduk Madinah. Madinah 

dikenal sebagai kota Nabi, tempat hijrah, pusat penyebaran sunah, dan tempat tegaknya 

Islam. Pendapat para ulama Madinah pada masa sahabat, tabiin, dan tābi'u tabiin 

dianggap sebagai yang paling kuat dibandingkan pendapat penduduk kota-kota Islam 

lainnya, baik dalam hal pokok ajaran (usul) maupun cabang-cabang hukum (furuk).30  

Mazhab Maliki kemudian meluas ke berbagai kawasan dunia Islam. Bahkan pada 

masa Imam Mālik masih hidup, Mazhab ini telah dijadikan Mazhab resmi negara 

Andalusia oleh penguasa Hisyām bin ‘Abd al-Raḥmān bin Mu‘āwiyah. Seluruh penduduk 

diarahkan mengikuti Mazhab Maliki, dan hukum serta fatwa negara disesuaikan dengan 

pendapat Imam Mālik. Kebijakan ini mulai diberlakukan sekitar tahun 170 H, menjelang 

akhir hayat beliau.31 Di wilayah Afrika, Sahnun berperan penting dalam memperkuat dan 

meneguhkan keberadaan Mazhab Maliki.32 Sementara itu, di Mesir, peran dan perjuangan 

Ibn al-Qāsim berhasil memperkuat dan menyebarluaskan Mazhab ini.33 

Imam Mālik tidak menyusun secara sistematis prinsip dan metode istinbat 

Mazhabnya. Sebagian dasar beliau sebutkan secara eksplisit, sebagian lain hanya 

diisyaratkan. Prinsip-prinsip utama Mazhab Maliki kemudian dirumuskan dari 

pernyataan beliau, petunjuk tidak langsung, kajian ulama Mālikiyyah terhadap fatwa-

fatwa beliau, serta kandungan al-Muwaṭṭa’. Prinsip-prinsip tersebut termaktub dalam 

kitab al-Muwāfaqāt.34 

Perbandingan Metode Istinbat Mazhab Hanafi Dan Mazhab Maliki 

(Bab Taharah) 
Pada bagian ini, peneliti membahas pokok kajian, yakni perbandingan metode 

istinbat Mazhab Hanafi dan Mazhab Maliki dalam menghadapi sejumlah masalah 

Khilāfiyyah di bab taharah. Pembahasan disusun mengikuti sistematika fikih klasik yang 

mencakup wudu, mandi wajib, haid, tayamum, dan pensucian najis. Untuk menjaga fokus 

dan kedalaman, peneliti hanya memilih satu contoh masalah Khilāfiyyah dari setiap topik. 

 
29Saputra, Riki Dian. "Imam Mazhab Dan Metode Istinbath Hukumnya (Studi 4 Imam Mazhab) 

Dan Analisis Sebab Dan Hikmah Ikhtilaf." (Pa-Bengkayang, 2021), h. 7. 
30Aḥmad bin ‘Abd al-Ḥalīm bin Taymiyyah, Majmū‘ Fatāwá, disusun dan disusun ulang oleh 

‘Abd al-Raḥmān bin Muḥammad bin Qāsim, dibantu oleh putranya Muḥammad, juz 20 (Cet. Al-Madīnah 

al-Munawwarah: Majma‘ al-Malik Fahd li-Ṭibā‘at al-Muṣḥaf al-Sharīf, 1425 H/2004 M). h. 294. 
31‘Iyāḍ bin Mūsá al-Yaḥṣubī al-Sabtī, Tartīb al-Madārik wa-Taqrīb al-Masālik li-Ma‘rifat A‘lām 

Madhhab Mālik, tahqīq: Aḥmad Bakīr Maḥmūd, juz 1 (Cet. Bairūt: Dār Maktabat al-Ḥayāh; Ṭarābulus: 

Dār Maktabat al-Fikr, 1387 H/1967 M). h. 55. 
32Ibrāhīm bin ‘Alī bin Muḥammad Ibn Farḥūn al-Yamārī, al-Dībāj al-Muḏhab fī Ma‘rifat A‘yān 

‘Ulamā’ al-Madhhab, tahqīq dan ta‘līq: Muḥammad al-Aḥmadī Abū al-Nūr, juz 2 (Cet. Kairo: Dār al-

Turāth li-al-Ṭibā‘ah wa-al-Nashr, t.th.). h. 30. 
33Ibrāhīm bin ‘Alī al-Shīrāzī, Ṭabaqāt al-Fuqahā’, dihimpun dan diringkas oleh Muḥammad bin 

Mukarram Ibn Manẓūr, tahqīq: Iḥsān ‘Abbās (Cet. I; Bairut: Dār al-Rā’id al-‘Arabī, 1390H/1970 M). h. 

150. 
34Ibrāhīm bin Mūsá al-Syāṭibī, al-Muwāfaqāt, tahqīq: Abū ‘Ubaydah Mashhūr bin Ḥasan Āl 

Salmān, taqdīm: Bakr bin ‘Abd Allāh Abū Zayd, juz 4 (Cet. I; al-Khubar: Dār Ibn ‘Affān, 1417 H/1997 

M).  h. 143 



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 48-72 

doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2489 
 
 

 

 

57 | Mufadhal, Aswanto Muhammad Takwi Hede, Awal Rifai 
Analisis Perbandingan Metode Istinbat Mazhab Hanafi dan Mazhab Maliki dalam Masalah Khilāfiyyah (Bab Taharah) 

Pemilihan ini dilakukan secara terarah dan proporsional, dengan mempertimbangkan 

urgensi masalah, kejelasan perbedaan metode istinbat, serta keterbatasan ruang kajian. 

Pendekatan ini diharapkan mampu memberi gambaran representatif mengenai karakter 

istinbat kedua Mazhab, sekaligus tetap memberikan kontribusi ilmiah meskipun 

cakupannya terbatas. 

1. Bab Wudu 

Pendapat Ulama Mazhab Hanafi dan Mazhab Maliki tentang Hukum Niat dalam 

Wudu 

Para ulama telah sepakat bahwa niat merupakan syarat dalam setiap ibadah. 

Kesepakatan ini didasarkan pada firman Allah Swt. dalam Q.S. al-Bayyinah/98: 5: 

ين وَ  مَا أمُِرُوا إِلََّ ليَِ عْبُدُوا اللَََّّ مُُْلِصِيَن لهَُ الدِ   
Terjemahnya: 

Mereka tidak diperintah, kecuali untuk menyembah Allah dengan 

mengikhlaskan ketaatan kepada-Nya.35 

Serta sabda Nabi Muhammad saw. yang masyhur: 

اَ الْأَعْمَالُ بِِلنِ يَّاتِ )رواه مسلم(36  إِنََّّ
Artinya: 

Sesungguhnya setiap amal tergantung pada niatnya. (H.R. Muslim)  

Namun demikian, para ulama berbeda pendapat tentang apakah niat merupakan 

syarat sah dalam wudu itu sendiri atau tidak. Perbedaan ini muncul karena wudu, selain 

sebagai ibadah, juga memiliki sisi sebagai tindakan fisik yang bisa dilakukan tanpa 

disertai niat, sehingga menimbulkan perbedaan pandangan di kalangan fukaha.37 

Khususnya dalam pendapat Mazhab Hanafi dan Mazhab Maliki sebagai berikut: 

1. Pendapat Mazhab Hanafi 

Abū Bakr ibn Mas‘ūd al-Kāsānī al-Ḥanafī menyebutkan dalam kitabnya Badā’i‘ al-

Ṣanā’i‘ fī Tartīb al-Syarā’i‘ 

ُ تْيِبُ فَ يَجُوزُ الْوُضُوءبِدُونِ النِ يَّةِ وَمُراَعَاةُ  تْيِبِ  وَأمََّا النِ يَّةُ فَ لَيْسَتْ مِنْ الشَّراَئِطِ، وكََذَلِكَ التََّّ التََّّ
 عِنْدنَ 38

Artinya: 

Adapun niat, maka ia bukan termasuk syarat-syarat (wudu), demikian pula tertib 

(berurutan) maka sah wudu tanpa niat dan tanpa memperhatikan tertib menurut 

kami Mazhab Ḥanafi. 

2. Pendapat Mazhab Maliki 

 Pendapat Mālik bin Anas al-Aṣbaḥī disebutkan dalam kitab al-Mudawwanah 

 
35Kementrian Agama Republik Indonesia, Mushaf Al-Qur’an dan Terjemahnya (Jakarta: Lajnah 

Pentashihan Mushaf Al-Qur'an, 2019), h. 904. 
36Abū al-Ḥusain Muslim ibn al-Ḥajjāj ibn Muslim, Ṣaḥīḥ Muslim, juz 6 (Cet. Turki: Dār al-Ṭibāʿah 

al-ʿĀmirah, 1334 H). h. 48. 
37Muḥammad bin Aḥmad Ibn Rusyd al-Ḥafīd, Bidāyat al-Mujtahid wa Nihāyat al-Muqtaṣid, juz 

1 (Cet. Kairo: Dār al-Ḥadīth, 1425 H/2004 M). h. 15. 
38Abū Bakr ibn Masʿūd al-Kāsānī, Badāʾiʿ al-Ṣanāʾiʿ fī Tartīb al-Sharāʾiʿ, juz 1 (Cet. I; Mesir: 

Maṭbaʿat Sharikat al-Maṭbūʿāt al-ʿIlmiyyah, 1327 H). h. 17-18. 



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 48-72 

doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2489 
 
 

 

 

58 | Mufadhal, Aswanto Muhammad Takwi Hede, Awal Rifai 
Analisis Perbandingan Metode Istinbat Mazhab Hanafi dan Mazhab Maliki dalam Masalah Khilāfiyyah (Bab Taharah) 

وُ  مِنْ  يَُْزئِهُُ  فَلََ  لَكَ  ذكََرْتُ  لِمَا  الْوُضُوءُ  يَ نْوِي  وَلََ  ذَلِكَ  نََْوِ  أَوْ  دُهُ  حَر ٍّ يََِ مِنْ  تَ وَضَّأَ  ضُوءٍّ وَإِنْ 
مَالِكٍّ  للِصَّلََةِ وَلََ مِنْ مَسِ  الْمُصْحَفِ وَلََ النَّافِلَةِ وَنََْوهِِ.قاَلَ ابْنُ الْقَاسِمِ: لََ يَكُونُ الْوُضُوءُ عِنْدَ  

 أنََّهُ يَ نْوِي  إلََّ بنِيَِّةٍّ.قُ لْتُ: فإَِنْ تَ وَضَّأَ وَبقَِيَ رجِْلََهُ فَخَاضَ نََرْاً أَوْ مَسَحَ بيَِدَيهِْ رجِْلَيْهِ فِ الْمَاءِ إلََّ 
 39َبتَِخْويِضِهِ غَسْلَ رجِْلَيْهِ؟ قاَلَ: لََ يَُْزئِهُُ هَذ 

Artinya: 

Imam Mālik berpendapat bahwa wudu yang dilakukan semata-mata karena sebab 

duniawi, seperti merasa panas, tanpa niat ibadah, tidak sah digunakan untuk salat, 

menyentuh mushaf, atau ibadah lain. Ibn al-Qāsim menegaskan bahwa menurut 

Mālik, wudu hanya sah dengan niat. Jika seseorang belum membasuh kakinya lalu 

mencelupkannya ke air atau menyapunya tanpa niat membasuh bagian wudu, 

tindakan tersebut tidak sah dan tidak menyempurnakan wudunya. 

Metode Istinbat Mazhab Maliki dan Mazhab Hanafi Tentang Hukum Niat Dalam 

Wudu 

1. Metode Istinbat Mazhab Hanafi. 

Muḥammad ibn Aḥmad ibn Abī Sahl Syamsu al-A’immah al-Sarakhṣī menyebutkan 

dalam kitabnya al-Mabsūṭ.40 

a. Al-Qur’an 

وَالْمَسْحِ، وَذَلِكَ يَ تَحَقَّقُ بِدُونِ النِ يَّةِ فاَشْتَّاَطُ  وَلنََا آيةَُ الْوُضُوءِ فَفِيهَا تَ نْصِيص  عَلَى الْغُسْلِ، 
ِ النِ يَّةِ يَكُونُ زيََِدَةً عَلَى النَّصِ  إذْ ليَْسَ فِ اللَّفْظِ الْمَنْصُوصِ مَا يَدُلُّ عَلَى النِ يَّة 

Artinya: 

Adapun dalil bagi kami adalah ayat wudu, di mana disebutkan secara tegas tentang 

perintah mencuci dan mengusap, dan semua itu bisa terwujud tanpa adanya niat. 

Maka, mensyaratkan niat adalah penambahan terhadap nas, karena dalam lafaz 

yang ditetapkan (dalam Al-Qur’an) tidak terdapat petunjuk yang menunjukkan 

adanya keharusan niat. 

Wajh al-Istidlāl: Penalaran literal (ẓāhir) terhadap teks ayat tanpa menambah makna yang 

tidak disebutkan secara eksplisit. Dalam ayat hanya disebutkan perintah mencuci dan 

mengusap tanpa menyebut niat. Maka, mensyaratkan niat dianggap sebagai tambahan 

atas nas yang tidak diperbolehkan. 

b. Kias 

وْلََ فإَِذَا عَمِلَ الْمَاءُ فِ إزاَلةَِ النَّجَاسَةِ الْعَيْنِيَّةِ بِدُونِ النِ يَّةِ فَفِي إزاَلةَِ الْْدََثِ الُْْكْ مِيِ  أَ   
Artinya: 

Jika air bisa menghilangkan najis yang bersifat 'ainiyyah (fisik) tanpa niat, maka 

lebih-lebih lagi ia dapat menghilangkan hadas yang bersifat tidak tampak tanpa 

niat. 

 
39Mālik bin Anas al-Aṣbaḥī, al-Mudawwanah, juz 1 (Cet. I; Bairut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

1415 H/1994 M). h. 137. 
40Muḥammad bin Aḥmad al-Sarakhsī, Al-Mabsuṭ, juz 1 (Cet. Mesir: Maṭbaʿat al-Saʿādah, t.t ), h. 

72. 



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 48-72 

doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2489 
 
 

 

 

59 | Mufadhal, Aswanto Muhammad Takwi Hede, Awal Rifai 
Analisis Perbandingan Metode Istinbat Mazhab Hanafi dan Mazhab Maliki dalam Masalah Khilāfiyyah (Bab Taharah) 

Wajh al-Istidlāl: Analogi antara dua hukum berdasarkan kesamaan fungsi air sebagai 

pembersih. Jika air bisa menghilangkan najis nyata tanpa niat, maka lebih utama bahwa 

air juga bisa menghilangkan hadas (yang abstrak) tanpa niat, karena keduanya sama-sama 

bentuk pembersihan.  

c. Istihsan 

وَنََْنُ نُسَلِ مُ أَنَّ الْوُضُوءَ بِغَيِْْ نيَِّةٍّ لََ يَكُونُ عِبَادَةً، وَلَكِنَّ مَعْنََ الْعِبَادَةِ فِيهَا تَ بَع  غَيُْْ  4ِ1
اَ الْمَقْصُودُ إزاَلةَُ الْْدََث  مَقْصُودٍّ إِنََّّ

Artinya: 

Dan kami mengakui bahwa wudhu tanpa niat tidaklah menjadi ibadah. Namun 

makna ibadah di dalamnya adalah makna ikut (tābi‘) yang tidak dimaksudkan 

secara langsung. Yang dimaksud secara utama hanyalah menghilangkan hadas. 

Wajh al-Istidlāl: Pendekatan (makna rasional) dan pembedaan antara tujuan pokok dan 

ikutan (maqsūd dan tābi‘). Ibadah dalam wudu bersifat sekunder, karena yang menjadi 

tujuan utama adalah taharah dari hadas. Maka niat tidak menjadi syarat mutlak. 

2. Metode Istinbat Mazhab Maliki. 

Pendapat Mālik bin Anas al-Aṣbaḥī disebutkan dalam kitab al-Mudawwanah.42 

a. Sunah 

اَ الْأَعْمَالُ  بِِلنِ يَّةوَإِنََّّ   
Artinya: 

Sesungguhnya amal perbuatan itu tergantung pada niat. 

Wajh al-Istidlāl: Pendekatan qawliyyah langsung dari Nabi, yang dijadikan dasar umum 

amal ibadah. Wudu termasuk amal ibadah, maka ia masuk dalam keumuman hadis ini. 

Karena itu, niat adalah syarat agar amal tersebut sah secara syariat. 

b. Kias 

 وَإِنْ تَ وَضَّأَ يرُيِدُ صَلََةَ نَفِلَةٍّ أَوْ قِراَءَةَ مُصْحَفٍّ أَوْ يرُيِدُ بهِِ طُهْرَ صَلََةٍّ فَذَلِكَ يَُْزئِهُ 
Artinya: 

Dan jika seseorang berwudu dengan maksud untuk salat sunah, atau untuk 

membaca mushaf, atau ia bermaksud dengannya untuk bersuci demi salat, maka 

itu sudah mencukupinya (wudunya sah dan dianggap sah untuk ibadah). 

Wajh al-Istidlāl: Kias dengan maksud penggunaan (ta‘līl al-a‘māl), bahwa niat 

menentukan fungsi syariat dari wudu. Kemaslahatan wudu hanya tercapai jika diniatkan 

untuk ibadah. Tanpa niat, ia hanya tindakan fisik biasa adat, bukan ibadah. 

c. Pendapat Sahabat 

رهُُ ذَلِكَ حَتََّّ يَذْكُرَ غُسْلَهُ مِنْ الْْنََابةَ   وَبَ لَغَنِِ عَنْ عَلِيِ  بْنِ أَبِ طاَلِبٍّ أنََّهُ قاَلَ: لََ يُطَهِ 
Artinya: 

 
41Muḥammad bin Aḥmad al-Sarakhsī, Al-Mabsuṭ, juz 1 (Cet. Mesir: Maṭbaʿat al-Saʿādah, t.t ), h. 

72. 
42Mālik bin Anas al-Aṣbaḥī, al-Mudawwanah, juz 1 (Cet. ; Bairut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

1415 H/1994 M). h. 137. 



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 48-72 

doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2489 
 
 

 

 

60 | Mufadhal, Aswanto Muhammad Takwi Hede, Awal Rifai 
Analisis Perbandingan Metode Istinbat Mazhab Hanafi dan Mazhab Maliki dalam Masalah Khilāfiyyah (Bab Taharah) 

Telah sampai kepadaku dari ‘Ali bin Abi Thalib bahwa beliau berkata: 'Itu tidak 

akan menyucikannya hingga ia mengingat bahwa itu adalah mandi junub (mandi 

untuk mengangkat janābah). 

Wajh al-Istidlāl: Ittibā‘ atṡar ṣaḥābah sebagai bagian dari dalil dan landasan hukum. 

Penetapan niat sebagai pembeda antara mandi adat dan mandi ibadah (ṭahārah 

syar‘iyyah) berasal dari praktik dan fatwa sahabat besar. 

d. Amalan Penduduk Madinah 

Dalam nukilan dari Ibn Wahb dan ʿAbdu al-Jabbār ibn ʿUmar dari Rabīʿah, dapat 

disimpulkan adanya kebiasaan masyarakat Madinah dalam memandang niat sebagai 

syarat sah wudu dan mandi. Ini merupakan ḥujjah yang kuat dalam Mazhab Maliki.  

Wajh al-Istidlāl: Amalan penduduk Madinah sebagai hujjah muktamad dalam Mazhab 

Maliki, dianggap ijmak sukūtī atau ijmak ‘amalī. Karena Madinah adalah pusat Islam 

awal, praktik kolektif mereka mencerminkan penerimaan Nabi saw. Maka, kewajiban niat 

dalam wudu diambil dari konsensus praktis ini. 

2. Bab Mandi Janābah 

Pandangan Ulama Mazhab Maliki dan Mazhab Hanafi tentang Hukum Niat 

Mandi janābah 

Tidak terdapat khilāf di kalangan ulama tentang wajibnya mandi janābah bagi 

setiap orang yang telah diwajibkan melaksanakan salat. Telah disebutkan sebelumnya 

mengenai persyaratan niat untuk sahnya wudu. Dalam hal ini (mandi janābah), para 

ulama berbeda pendapat: apakah niat disyaratkan untuk sahnya mandi janābah? Berikut 

pendapat Mazhab Hanafi dan Mazhab Maliki.   

1. Pendapat Mazhab Hanafi 

Abū Bakr ibn Masʿūd al-Kāsānī menyebutkan dalam kitabnya Badāʾiʿ al-Ṣanāʾiʿ 

fī Tartīb al-Syarāʾiʿ 

 وَأمََّا شُرُوطهُُ فَمَا ذكََرْنَ فِ الْوُضُوء 4ِ3
Artinya: 

Adapun syarat-syaratnya, maka sebagaimana yang telah kami sebutkan dalam 

wudu (niat mandi janābah bukan syarat). 

2. Pendapat Mazhab Maliki 

Pendapat Mālik bin Anas al-Aṣbaḥī disebutkan dalam kitab al-Mudawwanah 

: مَنْ أَصَابَ تْهُ جَنَابةَ  فاَغْتَسَلَ للِْجُمُعَةِ وَلََْ يَ نْوِ بهِِ غُسْلَ الْْنََابةَِ أَوْاغْتَسَلَ مِنْ حَر ٍّ  4ِ4 وَقاَلَ مَالِك 
دُهُ لََ يَ نْوِي بهِِ غُسْلَ الْْنََابةَِ أَوْ اغْتَسَلَ عَلَى أَيْ وَجْهٍّ كَانَ مَا لََْ يَ نْوِ بهِِ غُسْلَ الْْنََابةَِ لََْ يَُْزهِِ  يََِ

  ذَلِكَ مِنْ غُسْلِ الْْنََابَ 
Artinya: 

 
43Abū Bakr ibn Masʿūd al-Kāsānī, Badāʾiʿ al-Ṣanāʾiʿ fī Tartīb al-Sharāʾiʿ, juz 1 (Cet. I; Mesir: 

Maṭbaʿat Sharikat al-Maṭbūʿāt al-ʿIlmiyyah, 1327 H). h. 34. 
44Mālik bin Anas al-Aṣbaḥī, al-Mudawwanah, juz 1 (Cet. I; Bairut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

1415 H/1994 M). h. 137. 



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 48-72 

doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2489 
 
 

 

 

61 | Mufadhal, Aswanto Muhammad Takwi Hede, Awal Rifai 
Analisis Perbandingan Metode Istinbat Mazhab Hanafi dan Mazhab Maliki dalam Masalah Khilāfiyyah (Bab Taharah) 

Imam Mālik berpendapat bahwa apabila seorang junub mandi tanpa niat 

mengangkat hadas besar, misalnya mandi untuk salat Jumat, karena panas, atau 

sebab lain, maka mandinya tidak sah sebagai mandi janābah.  

Mazhab Hanafi fokus pada tindakan lahiriah, tidak mensyaratkan niat secara 

mutlak, sementara Mazhab Maliki fokus pada maksud ibadah, mewajibkan niat secara 

khusus agar sah. 

Metode Istinbat Mazhab Maliki dan Mazhab Hanafi tentang Hukum Niat Mandi 

Janābah 

1. Metode Istinbat Mazhab Hanafi. 

Mazhab Hanafi berpendapat bahwa niat bukan syarat sah untuk mandi janābah, sebab 

tujuan utamanya adalah menghilangkan hadas, dan hal itu tercapai dengan menggunakan 

air meski tanpa niat. Niat hanya menjadi faktor penentu pahala ibadah, bukan syarat untuk 

keabsahan taharah. Berikut adalah pengelompokan metode istinbat dari Mazhab Hanafi 

yang disebutkan al-Sarakhṣī dalam kitabnya al-Mabsūṭ .45 

a. Al-Qur’an 

  وَلنََا آيةَُ الْوُضُوءِ فَفِيهَا تَ نْصِيص  عَلَى الْغُسْلِ، وَالْمَسْحِ، وَذَلِكَ يَ تَحَقَّقُ بِدُونِ النِ يَّةِ فاَشْتَّاَطُ 
ِ النِ يَّةِ يَكُونُ زيََِدَةً عَلَى النَّصِ  إذْ ليَْسَ فِ اللَّفْظِ الْمَنْصُوصِ مَا يَدُلُّ عَلَى النِ يَّة 

 
Artinya: 

Adapun dalil bagi kami adalah ayat wudu, di mana disebutkan secara tegas tentang 

perintah mencuci dan mengusap, dan semua itu bisa terwujud tanpa adanya niat. 

Maka, mensyaratkan niat adalah penambahan terhadap nas, karena dalam lafaz 

yang ditetapkan (dalam Al-Qur’an) tidak terdapat petunjuk yang menunjukkan 

adanya keharusan niat. 

Wajh al-Istidlāl: Mazhab Hanafi menggunakan ayat wudu Q.S. Al-Mā’idah/5: 6 sebagai 

dalil untuk hukum mandi janābah, karena dalam ayat tersebut secara eksplisit disebut 

perintah untuk mandi (فاَطَّهَّرُوا), dan tidak menyebut syarat niat. Maka mereka 

berpandangan bahwa niat bukanlah syarat sah mandi janābah, sebagaimana juga bukan 

syarat sah wudu menurut mereka. 

b. Kias 

لََ فإَِذَا عَمِلَ الْمَاءُ فِ إزاَلةَِ النَّجَاسَةِ الْعَيْنِيَّةِ بِدُونِ النِ يَّةِ فَفِي إزاَلةَِ الْْدََثِ الْْكُْمِيِ  أَوْ   
Artinya: 

Jika air bisa menghilangkan najis yang bersifat 'ainiyyah (fisik) tanpa niat, maka 

lebih-lebih lagi ia dapat menghilangkan hadas yang bersifat tidak tampak tanpa 

niat. 

Wajh al-Istidlāl: Hadas lebih ringan dari najis nyata. Analogi berbasis fungsi air sebagai 

pembersih. 

2. Metode Istinbat Mazhab Maliki. 

 
45Muḥammad bin Aḥmad al-Sarakhsī, Al-Mabsuṭ, (Cet. Bairut: Dar Al-Marafiq, t.t ), h. 72. 



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 48-72 

doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2489 
 
 

 

 

62 | Mufadhal, Aswanto Muhammad Takwi Hede, Awal Rifai 
Analisis Perbandingan Metode Istinbat Mazhab Hanafi dan Mazhab Maliki dalam Masalah Khilāfiyyah (Bab Taharah) 

Para ulama Mazhab Maliki menyatakan bahwa niat merupakan syarat sahnya mandi 

janābah. Berikut ini pengelompokan metode istinbat pendapat Mālik bin Anas al-Aṣbaḥī 

yang disebutkan dalam kitab al-Mudawwanah.46 

a. Sunah 

اَ الْأَعْمَالُ بِِلنِ يَّة  وَإِنََّّ
Artinya: 

Sesungguhnya amal perbuatan itu tergantung pada niat. 

Wajh al-Istidlāl: Semua amal (termasuk mandi) tergantung niat, sesuai bunyi lafaz umum 

hadis. Pendekatan mafhūm ‘āmm dan tafsīr ibādī terhadap ibadah mahdah. 

b. Kias 

 وَهُوَ بِنَْزلِةَِ رَجُلٍّ صَلَّى نَفِلَةً فَلََ تُُْزئِهُُ مِنْ فرَيِضَة
Artinya: 

Dan hal itu (mandi tanpa niat janābah) berada pada kedudukan seperti seseorang 

yang melaksanakan salat sunah, maka tidak mencukupi dari salat fardhu. 

Wajh al-Istidlāl: Mengkiaskan mandi tanpa niat janābah dengan salat sunah yang tidak 

sah untuk salat wajib. Karena keduanya adalah ibadah mahdah, maka niat menjadi 

pembeda dan syarat validitas. Keduanya ibadah mahdhah, maka niat adalah pemisah 

wajib. Kias ta‘līlī berdasarkan tujuan amalan. 

c. Pendapat Sahabat 

رهُُ ذَلِكَ حَتََّّ يَذْكُرَ غُسْلَهُ مِنْ الْْنََابةَ   وَبَ لَغَنِِ عَنْ عَلِيِ  بْنِ أَبِ طاَلِبٍّ أنََّهُ قاَلَ: لََ يُطَهِ 
Artinya: 

Dan telah sampai kepadaku dari ‘Alī bin Abī Ṭālib bahwa beliau berkata: 'Itu 

tidak akan menyucikannya hingga ia mengingat bahwa itu adalah mandi untuk 

mengangkat janābah. 

Wajh al-Istidlāl: Penegasan dari sahabat bahwa niat membedakan jenis mandi. Pegangan 

pada ijmā‘ ṣaḥābah sebagai hujjah. 

3. Bab Haid 

Pandangan Ulama Mazhab Maliki dan Mazhab Hanafi tentang Waktu Maksimal 

Masa Haid 

Kaum muslimin bersepakat bahwa darah yang keluar dari rahim terbagi menjadi 

haid, istihadah, dan nifas, serta bahwa haid bisa berlangsung hingga 10 hari. Namun, 

muncul perbedaan pandangan bila darah terus mengalir melebihi batas itu, apakah 

statusnya tetap haid atau menjadi istihadah, serta mengenai durasi maksimal haid, yang 

diperselisihkan antara Mazhab Hanafi dan Mazhab Maliki. 

1. Pendapat Mazhab Hanafi 

Abū Bakr bin Mas‘ūd al-Kāsānī menyebutkan dalam kitabnya  Badā’i‘ al-Ṣanā’i‘ fī 

Tartīb al-Sharā’i. 

 
46Mālik bin Anas al-Aṣbaḥī, al-Mudawwanah, juz 1 (Cet. I; Bairut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

1415 H/1994 M). h. 137. 



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 48-72 

doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2489 
 
 

 

 

63 | Mufadhal, Aswanto Muhammad Takwi Hede, Awal Rifai 
Analisis Perbandingan Metode Istinbat Mazhab Hanafi dan Mazhab Maliki dalam Masalah Khilāfiyyah (Bab Taharah) 

مٍّ بِلََ خِلََفٍّ بَيْنَ أَصْحَابنَِا 47  وَأمََّا أَكْثَ رُ الْْيَْضِ فَ عَشْرةَُ أَيََّ
Artinya: 

Adapun batas maksimal haid adalah 10 hari, tanpa ada perbedaan pendapat di 

kalangan ulama Mazhab kami (Mazhab Hanafi). 

 

2. Pendapat Mazhab Maliki  

Pendapat Mālik bin Anas al-Aṣbaḥī disebutkan dalam kitab al-Mudawwanah 

مَ خََْسَ عَشْ رةََ 4ً8 مَ لِدَاتِِاَ عَنْ مَالِكٍّ لِأنََّهُ أقَْصَى مَا تََْبِسُ النِ سَاءُ الدَّ اَ تَ قْعُدُ أَيََّ  وَقَدْ قِيلَ: إنََّ
لَةً   ليَ ْ

Artinya: 

Dan telah dikatakan: Bahwa wanita tersebut duduk (tidak mengerjakan salat dan 

puasa) selama hari-hari seperti (kebiasaan) wanita seumurnya, menurut pendapat 

Mālik, karena batas maksimal wanita menahan darah haid adalah lima belas 

malam. 

Metode Istinbat Mazhab Maliki dan Mazhab Hanafi Tentang Waktu Maksimal 

Masa Haid 

1. Metode Istinbat Mazhab Hanafi. 

Mazhab Hanafi menetapkan batas maksimal haid adalah 10 hari, dengan dasar Takwil 

terhadap hadis berdasarkan akal dan realitas biologis wanita, Ijmak sahabat sebagai 

penguat, menunjukkan metode istinbat mereka yang menekankan penggunaan akal (ra’y) 

dan berpegang teguh pada nash dan atsar, khas dalam mazhab ini. Abū Bakr bin Mas‘ūd 

al-Kāsānī menyebutkan dalam kitabnya Badā’i‘ al-Ṣanā’i‘ fī Tartīb al-Syarā’i‘.49 

a. Hadis 

اَ لََ  اَ وَليَْسَ الْمُراَدُ مِنْ الشَّطْرِ الْمَذْكُورِ النِ صْفَ لِأَنَّ نَ عْلَمُ قَطْعًا أَنََّ تَ قْعُدُ نِصْفَ عُمْرهَِا لََ تَ رَى أَنََّ
ادُ مَا لََ تَ قْعُدُ حَالَ صِغَرهَِا، وَإِيََسِهَا، وكََذَا زَمَانُ الطُّهْرَ يزَيِدُ عَلَى زَمَانِ الْْيَْضِ عَادَةً فَكَانَ الْمُرَ 

  يُ قَرِ بُ مِنْ النِ صْفِ، وَهُوَ عَشْرةَ  
Artinya: 

Namun, yang dimaksud dengan separuh di sini bukanlah separuh secara literal, 

karena kita mengetahui secara pasti bahwa seorang wanita tidak duduk 

(meninggalkan salat dan puasa karena haid) selama separuh dari umurnya, sebab 

ia tidak mengalami haid pada masa kecil dan setelah ia mengalami putus haid 

(menopause). Selain itu, masa suci dalam kebiasaan umum lebih panjang daripada 

masa haid. Maka, yang dimaksud dengan separuh dalam hadis tersebut adalah 

waktu yang mendekati separuh, dan itu adalah 10 hari. 

 
47Abū Bakr bin Mas‘ūd al-Kāsānī, Badā’i‘ al-Ṣanā’i‘ fī Tartīb al-Sharā’i‘, juz 1 (Cet. I; Mesir: 

Maṭba‘ah Sharikah al-Maṭbū‘āt al-‘Ilmiyyah, 1327 H/1909 M), h. 40. 
48Mālik bin Anas al-Aṣbaḥī, al-Mudawwanah, juz 1 (Cet. I; Bairut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

1415 H/1994 M). h. 151. 
49Abū Bakr bin Mas‘ūd al-Kāsānī, Badā’i‘ al-Ṣanā’i‘ fī Tartīb al-Sharā’i‘, juz 1 (Cet. I; Mesir: 

Maṭba‘ah Sharikah al-Maṭbū‘āt al-‘Ilmiyyah, 1327 H/1909 M), h. 40. 



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 48-72 

doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2489 
 
 

 

 

64 | Mufadhal, Aswanto Muhammad Takwi Hede, Awal Rifai 
Analisis Perbandingan Metode Istinbat Mazhab Hanafi dan Mazhab Maliki dalam Masalah Khilāfiyyah (Bab Taharah) 

Wajh al-Istidlāl: “Setengah” ditakwil sebagai perkiraan, karena tidak realistis secara 

biologis. Maka ditentukan 10 hari sebagai nilai moderat. Penafsiran tekstual dengan 

pendekatan akal (ra’y) dan kebiasaan. 

b. Ijmak 
الْْدَِيثِ الْمَشْهُورِ وَاجَِاَعِ الصَّحَابةَِ وَلنََا مَا رَوَيْ نَا مِنْ   

Artinya: 

Adapun dalil kami adalah hadis masyhur yang kami riwayatkan dan ijmak para 

sahabat. 

Wajh al-Istidlāl: Ini memperkuat validitas hadis, meski sebagian ulama meragukan 

tercapainya ijmak qat‘ī. Argumen ini menunjukkan pendekatan Mazhab Hanafi yang 

sangat memprioritaskan aṡar sahabat sebagai otoritas hukum. Namun, penetapan ijmak 

pada batas durasi biologis bisa dikritik, sebab fakta biologis dapat bervariasi. 

2. Metode Istinbat Mazhab Maliki. 

Mazhab Mālikī menetapkan bahwa maksimal masa haid adalah 15 hari, berdasarkan 

kias kehati-hatian, praktik ulama Madinah, pertimbangan maslahat, dan realitas biologis 

wanita. Ini menunjukkan metode istinbat mereka yang komprehensif, menggabungkan 

dalil naqli, kias, maslahat, dan ‘urf. Pendapat Mālik bin Anas al-Aṣbaḥī disebutkan dalam 

kitab al-Mudawwanah.50 

a. Kias 

نَ هَا وَ  اَ تَسْتَظْهِرُ بثَِلََثٍّ مَا بَ ي ْ مُهَا أقََلَّ مِنْ خََْسَةَ عَشَرَ يَ وْمًا فإَِنََّ  بَيْنَ خََْسَةَ عَشَرَ وكَُلُّ امْرأَةٍَّ كَانَتْ أَيََّ

Artinya: 

Setiap wanita yang masa haid biasanya kurang dari 15 hari, maka ia melakukan 

istiẓhār (kehati-hatian) sebanyak 3 hari agar mencapai 15 hari.  

Wajh al-Istidlāl: Dalil ini menunjukkan metode kias iḥtiyāṭī (analogi kehati-hatian) yang 

khas dari Mazhab Maliki, yaitu istiẓhār untuk meluaskan rentang haid hingga mencapai 

batas maksimal 15 hari. Tujuannya agar wanita tidak terburu-buru menetapkan status suci 

yang keliru. 

b. Amalan Penduduk Madinah 

عَنْ أَبِ بَكْرِ بْنِ عُمَرَ عَنْ سَالَِِ بْنِ عَبْدِ اللََِّّ سُئِلَ: كَمْ  قاَلَ سَحْنُون  عَنْ نَفِعٍّ عَنْ عَاصِمِ بْنِ عُمَرَ  
لَةً، قاَلَ: ثَُُّ تَ غْتَسِلُ وَ   تُصَلِ يتَتَّْكُُ الصَّلََةَ الْمُسْتَحَاضَةُ؟ قاَلَ سَالَ : تَتَّْكُُ الصَّلََةَ خََْسَ عَشْرةََ ليَ ْ

Artinya: 

Sahnūn meriwayatkan dari Nāfi‘, dari ‘Āṣim bin ‘Umar, dari Abū Bakr bin ‘Umar, 

dari Sālim bin ‘Abdillāh, bahwa ia pernah ditanya: Berapa malam wanita 

mustaḥāḍah meninggalkan salat? Sālim menjawab: Ia meninggalkan salat selama 

15 malam, lalu ia mandi dan salat. 

Wajh al-Istidlāl: Riwayat ini memperlihatkan otoritas ʿamal ahlu al-Madīnah dalam 

Mazhab Maliki, yang dianggap sebagai ijmak praktis dari generasi tabiin dan ahli fikih 

Madinah. Ketetapan batas 15 malam bersumber dari fatwa para ulama besar Madinah, 

seperti Sālim bin ‘Abdillāh, yang dijadikan hujah kuat. 

 
50Mālik bin Anas al-Aṣbaḥī, al-Mudawwanah, juz 1 (Cet. I; Bairut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

1415 H/1994 M). h. 151. 



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 48-72 

doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2489 
 
 

 

 

65 | Mufadhal, Aswanto Muhammad Takwi Hede, Awal Rifai 
Analisis Perbandingan Metode Istinbat Mazhab Hanafi dan Mazhab Maliki dalam Masalah Khilāfiyyah (Bab Taharah) 

c. Al-Maṣlaḥah al-Mursalah. 

مُ الْأَشْهُرَ إلََّ أَنْ تَ رَى فِ ذَلِكَ دَمًا لََ تَشُكُّ وَتَسْتَ يْقِنُ أنََّهُ دَمُ حَيْضَةٍّ    وَإِنْ تَطاَوَلَ بِِاَ الدَّ
 فَ لْتَكُفَّ عَنْ الصَّلََة

Artinya: 

Dan jika darah terus-menerus keluar darinya selama berbulan-bulan, maka (ia 

tetap wajib salat dan dihukumi mustaḥāḍah) kecuali bila ia melihat darah yang ia 

tidak ragu lagi dan yakin bahwa itu adalah darah haid, maka hendaklah ia 

meninggalkan salat ketika itu. 

Wajh al-Istidlāl: Penetapan batas maksimal masa haid melalui pendekatan istidlāl seperti: 

untuk menghindari kebingungan pada wanita, mencegah terlalu lamanya meninggalkan 

salat, serta mempertimbangkan kemungkinan darah yang terus-menerus keluar, 

merupakan bentuk penerapan Al-Maṣlaḥah al-Mursalah. Hal ini dimaksudkan untuk 

mencegah beban taklif yang berlebihan dan menjaga ketetapan serta kestabilan hukum 

syariat. 

d. ‘Urf 

مَ لِدَاتِِاَ عَنْ مَالِكٍّ لِأنََّهُ  اَ تَ قْعُدُ أَيََّ لَةوَقَدْ قِيلَ: إنََّ مَ خََْسَ عَشْرةََ ليَ ْ أقَْصَى مَا تََْبِسُ النِ سَاءُ الدَّ  
Artinya: 

Dan telah dikatakan: Sesungguhnya wanita yang mengalami darah terus-menerus 

duduk (tidak salat) selama jumlah hari kebiasaan teman-teman seangkatannya 

(liżātihā), menurut Imam Mālik, karena maksimal waktu darah tertahan pada 

wanita adalah 15 malam. 

Wajh al-Istidlāl: Ini adalah bentuk istinbat dengan memperhatikan kebiasaan biologis 

wanita secara umum. Artinya, batas 15 malam bukan dari nas tekstual, tapi dari 

pengalaman empiris. 

4. Bab Tayamum 

Pandangan Ulama Mazhab Maliki dan Mazhab Hanafi tentang Apakah 

Disyaratkan Masuknya Waktu Salat untuk Bolehnya Bertayamum 

Boleh bertayamum untuk salat sunah pada setiap waktu yang tidak dilarang untuk 

melaksanakan salat padanya. Dan boleh bertayamum untuk salat yang terlewat (qaḍhā’) 

pada waktu kapan pun. Para ulama berbeda pendapat mengenai kebolehan tayamum 

untuk salat fardu sebelum masuk waktunya. dalam hal ini terjadi perbedaan pendapat 

antara Mazhab Hanafi dan Mazhab Maliki. 

1. Pendapat Mazhab Hanafi  

Abū Bakr bin Mas‘ūd al-Kāsānī menyebutkan dalam kitabnya  Badā’i‘ al-Ṣanā’i‘ fī Tartīb 

al-Syarā’i‘ 

مُ بَ عْدَ دُخُولِ وَقْتِ الصَّلََةِ وَقَ بْلَ دُخُولهِِ، وَهَذَا   فاَلْأَوْقاَتُ كُلُّهَا وَقْت  للِت َّيَمُّمِ حَتََّّ يََُوزَ الت َّيَمُّ
 عِنْدَ أَصْحَابنَِا51

Artinya: 

 
51Abū Bakr bin Mas‘ūd al-Kāsānī, Badā’i‘ al-Ṣanā’i‘ fī Tartīb al-Sharā’i‘, juz 1 (Cet. I; Mesir: 

Maṭba‘ah Sharikah al-Maṭbū‘āt al-‘Ilmiyyah, 1327 H/1909 M), h. 54. 



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 48-72 

doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2489 
 
 

 

 

66 | Mufadhal, Aswanto Muhammad Takwi Hede, Awal Rifai 
Analisis Perbandingan Metode Istinbat Mazhab Hanafi dan Mazhab Maliki dalam Masalah Khilāfiyyah (Bab Taharah) 

Maka seluruh waktu adalah waktu untuk tayamum, sehingga diperbolehkan 

bertayamum setelah masuk waktu salat maupun sebelum masuk waktu salat dan 

ini adalah pendapat ulama-ulama Mazhab Hanafi. 

2. Pendapat Mazhab Maliki 

Muḥammad bin Aḥmad Ibn Rusyd al-Ḥafīd menyebutkan dalam kitabnya  Bidāyat al-

Mujtahid wa Nihāyat al-Muqtaṣid 

هُمْ مَنِ اشْتََّطَهَُ، وَهُوَ مَذْهَبُ الشَّافِ  عِيِ  وَأمََّا الْمَسْألَةَُ الثَّالثِةَُ: وَهِيَ اشْتَّاَطُ دُخُولِ الْوَقْتِ فَمِن ْ
 وَمَالِك52 

Artinya: 

Adapun masalah ketiga, yaitu syarat masuknya waktu (salat) maka sebagian dari 

mereka mensyaratkannya (Masuknya Waktu Salat Untuk Bolehnya Bertayamum) 

dan ini adalah Mazhab Syafii dan Mālik. 

Metode Istinbat Mazhab Maliki dan Mazhab Hanafi Tentang Apakah 

Disyaratkan Masuknya Waktu Salat Untuk Bolehnya Bertayamum  

1. Metode Istinbat Mazhab Hanafi. 

Mazhab Ḥanafī membolehkan tayamum sebelum masuk waktu salat, karena mereka 

memandang sebab (ilat) tayamum adalah ketiadaan air, bukan waktu salat. Ini didasarkan 

pada nash Al-Qur’an yang mutlak, hadis yang mendukung kelonggaran, dan analogi 

hukum dengan wudu. Muḥammad bin Aḥmad al-Sarakhsī menyebutkan dalam kitabnya 

al-Mabsuṭ.53 

a. Al-Qur’an 

Muḥammad bin Aḥmad al-Sarakhsī menyebutkan dalam kitabnya al-Mabsuṭ 

 نَسْتَدِلُّ بِقَوْلهِِ تَ عَالََ فَ لَمْ تَُِدُوا مَاءً فَ تَ يَمَّمُوا صَعِيدًا طيَِ بًا 
Artinya: 

kami berdalil dengan firman Allah Swt. maka jika kalian tidak mendapatkan air, 

maka bertayamumlah kalian dengan tanah yang bersih (suci). 

Wajh al-Istidlāl: Allah hanya mensyaratkan tidak adanya air tanpa menyebut waktu salat. 

Maka bertayamum boleh dilakukan sebelum masuk waktu karena syaratnya hanya 

ketiadaan air. Tidak ada syarat waktu salat dalam ayat; hanya syarat ketiadaan air. Maka 

tayamum boleh kapan saja saat air tidak ada.  

b. Kias 

 ثَُُّ الت َّوَضُّؤُ بِِلْمَاءِ قَ بْلَ دُخُولِ الْوَقْتِ لتَِ قَرُّرِ سَببَِهِ وَهُوَ الْْدََثُ فَكَذَلِكَ الت َّيَمُّم 
Artinya: 

Kemudian sebagaimana berwudu dengan air boleh dilakukan sebelum masuk 

waktu salat karena sebabnya yaitu hadas sudah tetap, maka demikian pula 

tayamum. 

 
52Muḥammad bin Aḥmad Ibn Rusyd al-Ḥafīd, Bidāyat al-Mujtahid wa Nihāyat al-Muqtaṣid, juz 

1 (Cet. Kairo: Dār al-Ḥadīth, 1425 H/2004 M). h. 73. 
53Muḥammad bin Aḥmad al-Sarakhsī, Al-Mabsuṭ, (Cet. Bairut: Dar Al-Marafiq, t.t ), h. 109-111. 



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 48-72 

doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2489 
 
 

 

 

67 | Mufadhal, Aswanto Muhammad Takwi Hede, Awal Rifai 
Analisis Perbandingan Metode Istinbat Mazhab Hanafi dan Mazhab Maliki dalam Masalah Khilāfiyyah (Bab Taharah) 

Wajh al-Istidlāl: Persamaan sebab antara tayamum dan wudu (keduanya bentuk taharah 

pengganti hadas). Kias ta‘līlī berbasis ‘illah syar‘iyyah yang sudah tetap sebelum waktu 

salat. 

2. Metode Istinbat Mazhab Maliki. 

Mazhab Maliki berpendapat bahwa tayamum hanya sah dilakukan setelah masuk 

waktu salat, sebagai bentuk kehati-hatian dan untuk mencegah penyalahgunaan rukhsah. 

Pendalilan mereka kuat pada sunah taqrīriyyah, amalan penduduk Madinah, dan 

pendekatan saddu al-Żarā’i serta ‘urf. Mālik bin Anas al-Aṣbaḥī  menyebutkan dalam 

kitabnya al-Mudawwanah.54 

a. Hadis  

  فَذكُِرَ ذَلِكَ لرَِسُولِ اللََِّّ عليه السلَم فَ قَالَ: للَِّذِي أعََادَ لَكَ الْأَجْرُ مَرَّتَيْنِ وَقاَلَ لِلْْخَرِ: تَََّتْ 
 صَلََتُك 

Artinya: 

Lalu hal itu disebutkan kepada Rasulullah saw. Maka beliau berkata kepada orang 

yang mengulang salatnya: Engkau mendapat pahala dua kali. Dan kepada yang 

tidak mengulang, beliau berkata: Salatmu telah sempurna dan sah. 

Wajh al-Istidlāl: Dalam hadis, Nabi Muhammad saw. menyetujui salat seseorang yang 

tayamum setelah masuk waktu, dan tidak menyuruh mengulang. Menunjukkan bahwa 

tayamum cukup dan sah jika dilakukan pada waktunya. Tidak disebut adanya sah 

tayamum sebelum waktu salat.  

5. Bab Bersuci dari Najis 

Pandangan Ulama Mazhab Maliki dan Mazhab Hanafi tentang Hukum Perintah 

Menghilangkan Najis. 

Para ulama sepakat, berdasarkan dalil-dalil yang didengar (dari syariat), bahwa 

menghilangkan najis diperintahkan dalam syariat. Namun mereka berselisih pendapat: 

apakah perintah tersebut bersifat wajib, atau bersifat anjuran (Mandūb). 

1. Pendapat Mazhab Hanafi  

Imam Burhān al-Dīn al-Marghīnānī  menyebutkan dalam kitabnya al-Hidāyah fī Syarḥ 

Bidāyat al-Mubtadī 

والمكان الذي يصلي عليه« لقوله تعالَ: وَثيَِابَكَ تطهيْ النجاسة واجب من بدن المصلي وثوبه 
رْ 55  فَطَهِ 

Artinya: 

Membersihkan najis adalah wajib dari tubuh orang yang salat, pakaiannya, dan 

tempat yang digunakan untuk salat, berdasarkan firman Allah Swt. 

Dan pakaianmu, maka bersihkanlah. 

2. Pendapat Mazhab Maliki 

 
54Mālik bin Anas al-Aṣbaḥī, al-Mudawwanah, juz 1 (Cet. I; Bairut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

1415 H/1994 M). h. 145-147. 
55Ali bin Abi Bakar al-Marghinani, Al-Hidayah fi Syarh Bidayat al-Mubtadi, juz 1 (Cet. 

Bairut: Dar Ihya’ al-Turats al-‘Arabi, t.th.). h. 36.  



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 48-72 

doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2489 
 
 

 

 

68 | Mufadhal, Aswanto Muhammad Takwi Hede, Awal Rifai 
Analisis Perbandingan Metode Istinbat Mazhab Hanafi dan Mazhab Maliki dalam Masalah Khilāfiyyah (Bab Taharah) 

ʿUbaidullah bin al-Ḥusain Ibn al-Jallāb al-Mālikī menyebutkan dalam kitabnya At-Tafrī‘ 

fī Fiqh al-Imām Mālik bin Anas. 

إزالة النجاسة عن الثوب والْسد والمكان مسنونة غيْ مفروضة إلَ أن تكون فِ أعضاء الوضوء 
 فتجب إزالتها، لأنه لَ يصح تطهيْ الأعضاء مع وجودها فيها56

Artinya: 

Menghilangkan najis dari pakaian, tubuh, dan tempat (salat) hukumnya sunnah, 

bukan wajib, kecuali jika najis tersebut berada pada anggota wudu, maka wajib 

dihilangkan, karena tidak sah menyucikan anggota wudu apabila najis masih 

terdapat padanya. 

Metode Istinbat Mazhab Maliki dan Mazhab Hanafi Tentang Hukum Perintah 

menghilangkan Najis. 

1. Metode Istinbat Mazhab Hanafi. 

Muḥammad bin Aḥmad Ibn Rusyd al-Ḥafīd menyebutkan dalam kitabnya Bidāyat al-

Mujtahid wa Nihāyat al-Muqtaṣid.57 

a. Al-Qur’an 

جَازِ  اخْتِلََفُ هُمْ فِ قَ وْلهِِ 
َ
رْ هَلْ ذَلِكَ مََْمُول  عَلَى الْقَِيقَةِ أَوْ مََْمُول  عَلَى الم وَثيَِابَكَ فَطَهِ   

Artinya: 

Perbedaan mereka para ulama dalam firman Allah  فَطَهِ ر ْ وَثيَِابَكَ   apakah ayat 

tersebut dipahami secara hakiki (harfiah) atau secara majazi (kiasan). 

Wajh al-Istidlāl: Perintah Allah dianggap sebagai dalil atas kewajiban menghilangkan 

najis dari pakaian yang digunakan untuk salat, karena perintah itu datang dalam bentuk 

amar yang menunjukkan tuntutan. Ayat ini dipahami oleh sebagian ulama sebagai 

perintah membersihkan najis secara hakiki, bukan sekadar perintah menyucikan jiwa 

(majazi). 

b. Kias 

كَانِ، فإَِنَّ الَسْتِعْمَالَ فِ حَالةَِ 
َ
  وَإِذَا وَجَبَ التَّطْهِيُْ بِاَ ذكََرْنَ فِ الث َّوْبِ وَجَبَ فِ البَدَنِ وَالم

 الصَّلََةِ يَشْمَلُ الكُلَّ 
Artinya: 

Jika kewajiban menyucikan (najis) berlaku atas pakaian, maka berlaku pula atas 

badan dan tempat (salat), karena penggunaan (tempat, badan, pakaian) dalam salat 

mencakup semuanya. 

Wajh al-Istidlāl: Analogi dilakukan antara pakaian, badan, dan tempat. Ketiganya 

digunakan dalam salat, maka kewajiban menghilangkan najis juga berlaku pada 

semuanya secara merata. 

c. Istihsan 

 
56ʿUbaidullah bin al-Ḥusain Ibn al-Jallāb al-Mālikī, At-Tafrī‘ fī Fiqh al-Imām Mālik bin 

Anas, juz 1 (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1428 H/2007 M). h. 27. 
57ʿAlī ibn Abī Bakr ibn ʿAbd al-Jalīl al-Farghānī al-Marghīnānī, al-Hidāyah fī Sharḥ Bidāyat al-

Mubtadī, juz 1 (Cet. Beirut: Dār Iḥyāʾ al-Turāth al-ʿArabī, t.th.). h. 36-37. 



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 48-72 

doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2489 
 
 

 

 

69 | Mufadhal, Aswanto Muhammad Takwi Hede, Awal Rifai 
Analisis Perbandingan Metode Istinbat Mazhab Hanafi dan Mazhab Maliki dalam Masalah Khilāfiyyah (Bab Taharah) 

َنِِِ  فَجَفَّتْ فَدَلَكَهُ بِِلَأرْضِ 
مِ وَالم جَازَ،  وَإِذَا أَصَابَ الُْفَّ نَََاسَة  لََاَ جِرْم  كَالرَّوْثِ وَالعَذِرةَِ وَالدَّ

 وَهَذَا اسْتِحْسَان  
Artinya: 

Apabila sepatu kulit terkena najis yang memiliki benda (berwujud) seperti kotoran 

hewan, tinja, darah, atau mani, kemudian najis itu mengering, lalu digosokkan ke 

tanah, maka itu boleh. Dan ini termasuk istihsān. 

 وَعَنْ أَبِ يوُسُفَ أنََّهُ إِذَا مَسَحَهُ بِِلَأرْضِ حَتََّّ لََْ يَ بْقَ أثََ رُ النَّجَاسَةِ يَطْهُرُ لعُِمُومِ الْبَ لْوَى 
Artinya: 

Dan dari Abū Yūsuf bahwa jika seseorang mengusap (najis tersebut) di tanah 

hingga tidak tersisa bekas najis, maka (benda itu) menjadi suci, karena 

(berdasarkan) keumuman bencana (‘umūm al-balwā). 

Wajh al-Istidlāl: Ini adalah bentuk rukhsah berdasarkan keumuman kesulitan (‘umūm al-

balwā). Mengingat penggunaan sepatu di luar rentan najis, maka istihsān digunakan 

sebagai metode pelonggaran hukum demi kemudahan dalam kondisi umum. 

2. Pendapat Mazhab Maliki. 

Muḥammad ibn Aḥmad ibn ʿArafah al-Dusūqī al-Mālikī menyebutkan dalam kitabnya 

Ḥāshiyat al-Dusūqī ʿalā al-Syarḥ al-Kabīr.58 

a. Kias. 

نَ يْهِ إِنْ لََْ يََْشَ  ضَرَراً بِِلْغَسْلِ، وَإِلََّ كَانَتْ مَعْجُوزاً فَمَنْ اكْتَحَلَ بِرَاَرةَِ خِنْزيِرٍّ غَسَلَ دَاخِلَ عَي ْ
هَا، لََْ )تَُِبْ( مِنَ الْبَاطِن  ِ عَن ْ

Artinya: 

Barang siapa memakai celak dari empedu babi, maka ia wajib membasuh bagian 

dalam matanya jika tidak dikhawatirkan ada bahaya dari mencucinya. Namun jika 

dikhawatirkan bahaya, maka hal itu dianggap sebagai sesuatu yang tidak mampu 

dilakukan, maka tidak wajib menghilangkannya dari bagian dalam tubuh. 

Wajh al-Istidlāl: Diterapkan kias antara najis ẓāhir (luar) dan najis bāṭin (dalam tubuh 

seperti mata). Disyaratkan penghilangan najis jika tidak menimbulkan maḍarrah 

(bahaya), menunjukkan pendekatan ʿaqlī maṣlaḥī khas Mālikiyyah. 

b. Maqāṣid al-Syarīʿah 

وَليُِّهُ، لَكِنْ ليَْسَ مُُاَطبًَا بِِاَ عَلَى سَبِيلِ الْوُجُوبِ  فَكَذَلِكَ إزاَلةَُ النَّجَاسَةِ الْمُخَاطَبُ بِِاَ الصَّغِيُْ لََ 
ْ أَوْ السُّنِ يَّةِ كَخِطاَبِ الْبَالِغِ الْمَذْكُورِ هُنَا، بَلْ عَلَى سَبِيلِ النَّدْبِ فَ قَط

Artinya: 

Demikian pula penghilangan najis: yang menjadi mukhāṭab (yang dituju oleh 

khiṭab) adalah anak kecil, bukan walinya. Namun ia tidak ditujukan 

(diperintahkan) untuk itu dalam bentuk kewajiban atau kesunahan sebagaimana 

 
58Muḥammad ibn Aḥmad ibn ʿArafah al-Dusūqī al-Mālikī, Ḥāshiyat al-Dusūqī ʿalā al-Syarḥ al-

Kabīr, juz 1 (Cet. Bairut: Dār al-Fikr, t.th.). H. 66. 



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 48-72 

doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2489 
 
 

 

 

70 | Mufadhal, Aswanto Muhammad Takwi Hede, Awal Rifai 
Analisis Perbandingan Metode Istinbat Mazhab Hanafi dan Mazhab Maliki dalam Masalah Khilāfiyyah (Bab Taharah) 

orang dewasa yang disebutkan di sini, melainkan hanya dalam bentuk anjuran 

(mandūb) saja. 

Wajh al-Istidlāl: Tujuannya adalah pendidikan terhadap kesucian dan pembiasaan anak-

anak dalam ibadah. Ini memperlihatkan aspek tarbiyah dan tahdhīb, bagian dari maqāṣid 

al-sharī‘ah.Penetapan status mandūb (anjuran) dalam konteks anak kecil didasarkan pada 

pendekatan maṣlaḥah dan tarbiah. Maqāṣid yang dituju di sini adalah taṭhīr (pembiasaan 

suci) dan taʿlīm al-aṭfāl. 

c. Istidlāl dengan Khithāb al-Waḍ‘ (Pendekatan Syarṭiyyah dan Ma‘nā Maṭlūb) 

، وَحِينَئِذٍّ فَ يُخَاطَبُ بِِاَ الصَّبُِّ لََ الْوَلُِّ وَهُوَ خِطاَبُ اللََِّّ الْمُت َ  عَلِ قُ  أَيْ فاَلِْْطاَبُ بِِاَ خِطاَبُ وَضْعٍّ
 بَِِعْلِ الشَّيْءِ سَبَ بًا أَوْ شَرْطاً أَوْ مَانعًِا، كَجَعْلِ الطَّهَارةَِ شَرْطاً فِ صِحَّةِ الصَّلََةِ 

Artinya: 

Ini adalah khiṭāb waḍ‘, yakni hukum syariat ini masuk dalam kategori khiṭāb 

waḍ‘, sehingga subjek yang dituju (yang dikenai hukum ini) adalah anak kecil, 

bukan walinya. Khiṭāb waḍ‘ adalah firman Allah Swt. yang berkaitan dengan 

penetapan sesuatu sebagai sebab, syarat, atau penghalang suatu hukum. Misalnya, 

penetapan taharah (kesucian) sebagai syarat sahnya salat.  

Wajh al-Istidlāl: Mazhab Maliki menyebut bahwa penghilangan najis (taharah al-

Khabaṡ) masuk dalam khiṭāb al-waḍ‘, yaitu sebagai syarat sah ibadah, seperti salat dan 

tawaf. Ini bukan semata-mata perintah taklīfī, tapi karena berhubungan langsung dengan 

sah tidaknya ibadah. Maka ia adalah syarat syariat. 

 

KESIMPULAN 
Metode istinbat hukum yang digunakan oleh Mazhab Hanafi dan Maliki memiliki 

karakteristik dan pendekatan yang khas, meskipun keduanya tetap berpijak pada sumber-

sumber hukum Islam yang disepakati, seperti Al-Qur’an, Sunah, ijmak, dan kias.Mazhab 

Hanafi mengedepankan metode rasional yang sistematis dalam penetapan hukum, 

khususnya saat nas eksplisit tidak tersedia. Proses istinbat dimulai dari Al-Qur’an dan 

hadis sahih, dilanjutkan pendapat sahabat, dan jika belum ditemukan jawaban, digunakan 

kias serta istihsān. Pendekatan ini mencerminkan kehati-hatian tinggi dalam menerima 

hadis, dengan preferensi utama pada hadis mutawatir, namun hadis āḥād juga diterima 

dengan syarat diperiksa keadilan perawi dan konteks hukumnya. Selain itu, dalam kondisi 

tertentu, adat dijadikan pertimbangan hukum selama tidak bertentangan dengan prinsip 

syariat. Sementara itu, Mazhab Maliki, sangat menekankan amal penduduk Madinah 

sebagai otoritas hukum, karena dipandang mewarisi praktik Nabi saw. dan para sahabat. 

Selain itu, mazhab ini mengadopsi maṣlahah mursalah, istihsan, dan saddu al-Żarā’i 

dalam ijtihad, sehingga lebih kontekstual dan berorientasi kemaslahatan.Mazhab Hanafi 

mengutamakan pendekatan rasional dan argumentatif dalam merumuskan hukum. 

Perbedaan metodologi keduanya mencerminkan keluasan khazanah istinbat fikih Islam, 

yang tetap berpijak pada sumber hukum sahih dan merespons kebutuhan umat lintas 

zaman. Memahami perbedaan metode istinbat ini sangatlah penting, supaya tidak muncul 

sikap fanatisme terhadap Mazhab tertentu, melainkan dapat menumbuhkan sikap saling 

menghargai dan toleransi dalam pelaksanaan ibadah. 

  



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 48-72 

doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2489 
 
 

 

 

71 | Mufadhal, Aswanto Muhammad Takwi Hede, Awal Rifai 
Analisis Perbandingan Metode Istinbat Mazhab Hanafi dan Mazhab Maliki dalam Masalah Khilāfiyyah (Bab Taharah) 

DAFTAR PUSTAKA 

Al-Qur’ān al-Karīm dan Terjemahnya 

Buku 

al-Dusūqī, Muḥammad ibn Aḥmad ibn ʿArafah. Ḥāshiyat al-Dusūqī ʿalā al-Syarḥ al-

Kabīr, Juz 1. Beirut: Dār al-Fikr, t.th. 

al-Kalbī, Abū al-Qāsim Muḥammad ibn Aḥmad ibn Juzzayy. Taqrīb al-Wuṣūl ilá ‘Ilm al-

Uṣūl. Cet. 1; Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1424 H/2003 M. 

al-Kāsānī, Abū Bakr ibn Masʿūd. Badāʾiʿ al-Ṣanāʾiʿ fī Tartīb al-Sharāʾiʿ, Juz 1. Miṣr: 

Maṭbaʿat Sharikat al-Maṭbūʿāt al-ʿIlmiyyah, 1327 H. 

al-Marghīnānī, ʿAlī ibn Abī Bakr ibn ʿAbd al-Jalīl al-Farghānī. al-Hidāyah fī Sharḥ 

Bidāyat al-Mubtadī, Juz 1. Beirut: Dār Iḥyāʾ al-Turāth al-ʿArabī, t.th. 

al-Maqdisī, ‘Abdullāh ibn Aḥmad ibn Qudāmah. Al-Mugnī. Ed. ʿAbdullah ibn ʿAbd al-

Muḥsin al-Turkī dan ʿAbd al-Fattāḥ Muḥammad al-Ḥulū, Juz 1. Cet. 3; Riyāḍ: Dār 

ʿĀlam al-Kutub, 1417 H/1997 M. 

al-Qarāfī, Abū al-ʿAbbās Aḥmad ibn Idrīs. Sharḥ Tanqīḥ al-Fuṣūl fī ʿIlm al-Uṣūl, Juz 2. 

Cet. risālah ‘ilmiyyah: Fakultas Syariah Universitas Umm al-Qurā, 1421 H/2000 M. 

al-Sarakhsī, Abū Bakr. Uṣūl al-Sarakhsī. Beirut: Dār al-Ma‘rifah, 1993. 

al-Sarakhsī, Muḥammad bin Aḥmad. al-Mabsūṭ, Juz 1. Mesir: Maṭbaʿat al-Saʿādah, t.t. 

al-Sabtī, ‘Iyāḍ bin Mūsá al-Yaḥṣubī. Tartīb al-Madārik wa-Taqrīb al-Masālik. Taḥqīq: 

Aḥmad Bakīr Maḥmūd, Juz 1. Bayrūt: Dār Maktabat al-Ḥayāh, 1387 H/1967 M. 

al-Shīrāzī, Ibrāhīm bin ‘Alī. Ṭabaqāt al-Fuqahā’. Dihimpun dan diringkas oleh 

Muḥammad ibn Mukarram Ibn Manẓūr. Taḥqīq: Iḥsān ‘Abbās. Cet. 1; Bayrūt: Dār 

al-Rā’id al-‘Arabī, 1390 H/1970 M. 

al-Syāṭibī, Abū Isḥāq. al-Muwāfaqāt fī Uṣūl al-Syarī‘ah. Beirut: Dār Ibn ‘Affān, 1997. 

Anas, Mālik. al-Muwaṭṭa’. Taḥqīq: Muḥammad Muṣṭafā al-A‘ẓamī. Cet. 1; Abū Ẓabī: 

Mu’assasat Zāyid ibn Sulṭān Āl Nahyān, 1425 H/2004 M. 

Anas, Mālik. al-Mudawwanah, Juz 1. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1415 H/1994 

M. 

Ibn ʿAṭiyyah, Abū Muḥammad ʿAbd al-Ḥaqq. al-Muḥarrar al-Wajīz fī Tafsīr al-Kitāb al-

ʿAzīz, Juz 1. Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1422 H. 

Ibn Rusyd, Muḥammad bin Aḥmad. Bidāyat al-Mujtahid wa Nihāyat al-Muqtaṣid, Juz 1. 

al-Qāhirah: Dār al-Ḥadīth, 1425 H/2004 M. 

al-Yamārī, Ibrāhīm ibn Farḥūn. al-Dībāj al-Muḏhab fī Ma‘rifat A‘yān ‘Ulamā’ al-

Madhhab, Juz 2. Taḥqīq dan ta‘līq: Muḥammad al-Aḥmadī Abū al-Nūr. al-Qāhirah: 

Dār al-Turāth, t.th. 

Manẓūr, Muḥammad ibn Mukarram. Lisān al-‘Arab, Juz 7. Cet. 3; Beirut: Dār Ṣādir, 

1414 H. 

Muslim, Abū al-Ḥusayn. Ṣaḥīḥ Muslim, Juz 1. Cet. I; Bayrūt: Dār Ṭawq al-Najāt, 1433 

H. 

Nugroho, M. Yusuf Amin. Fiqh Ikhtilaf NU-Muhammadiyah. Wonosobo: E-book, 2012. 

Pusat Penelitian dan Pengabdian Masyarakat STIBA Makassar. Pedoman Penelitian 

Karya Ilmiah (KTI) STIBA Makassar. Makassar: STIBA Publishing, 2024. 
Zuhaily Wahbah, Ushul Fiqh Al-Islamiy, Juz 1 (Cet: I; Damaskus: Dar al Fikr, 1406 H/1986 M), 
Jurnal, Disertasi, Tesis, dan Skripsi:   

Abshor, M. Ulil. "Metode Istinbath Hukum calam Pandangan Ulama Hanafiah." 



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 48-72 

doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2489 
 
 

 

 

72 | Mufadhal, Aswanto Muhammad Takwi Hede, Awal Rifai 
Analisis Perbandingan Metode Istinbat Mazhab Hanafi dan Mazhab Maliki dalam Masalah Khilāfiyyah (Bab Taharah) 

Contemplate: Jurnal Ilmiah Studi Keislaman 3.02 (2022): 16-31. 

Adiah, Halimatus, and Muhammad Sibawaih. "Metode Ijtihad Imam Abu Hanifah Dan 

Imam Malik." Jurnal Cerdas Hukum 1.1 (2022): 89-99. 

Nazela, Nabel Salma, and Nor Aliya Rahmi. "Pemikiran Mazhab Malikiyah: Sejarah, 

Pemikiran Dan Perkembangan Mazhab." Islamic Education 1.1 (2023): 67-89. 

Ningrat, Dewi Mustika. "Wakaf Uang Dalam Perspektif Mazhab Hanafi”, Skripsi. 

Lampung: Fak. Syariah IAIN Metro, 2020. 

Saputra, Riki Dian. "Imam Mazhab Dan Metode Istinbath Hukumnya (Studi 4 Imam 

Mazhab) Dan Analisis Sebab Dan Hikmah Ikhtilaf." Pa-Bengkayang. Go. Id 4.1 

(2021): 1-19 

Wijayanti, Ratna, and M. Meftahudin. "Kaidah Fiqh dan Ushul Fiqh tentang produk halal, 

metode Istinbath dan Ijtihad dalam menetapkan hukum produk halal." International 

Journal Ihya’’Ulum al-Din 20.2 (2018): 241-268. 

 

 
 


