
73 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S. 
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIII/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murūr 
Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

 

AL-MABSUTH: 
Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 
https://journal.stiba.ac.id/index.php/mabsuth/index 

Vol. 2, No. 1 (2026) 

p.73-97 

doi: 
10.36701/mabsuth.v2i1.2609 

 

Analisis Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) 

Nomor 11/Ijtima’Ulama/VIII/2024 Tentang Hukum 

Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara 

Murūr Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 
An Analysis of the Indonesian Ulema Council (MUI) Fatwa No. 11/Ijtima’ Ulama/VIII/2024 

on the Legality of Performing Mabit in Muzdalifah via the Murūr Method: A Perspective of 

Maqāṣid al-Syarī’ah 

 

Ahmad Herdian Fahrezaa, Askar Patahuddinb, M. Dzul Fadli S. c 

 
a Institut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia; Email: herdianmen@gmail.com 
b Institut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia; Email: askarfatahuddin@stiba.ac.id 
c Institut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia; Email: dzul.fadli@stiba.ac.id 

 

Article Info  Abstract 

Received: 20 Oktober 2025 

Revised: 24 Oktober 2025 

Accepted: 27 Oktober 2025 

Published: 30 Januari 2026 

 
Keywords: 
Fatwa MUI, Muzdalifah, Mabit, Murūr, 

Maqāṣid. 

 

Kata kunci: 
Fatwa MUI, Muzdalifah, Mabit, Murūr, 

Maqāṣid. 

 Mabit in Muzdalifah is one of the obligatory rituals of Hajj, which 

is often challenged by the overcrowding of pilgrims. The Fatwa 

Commission of the Indonesian Ulema Council has issued a ruling 

allowing mabit to be performed using the murūr method. This 
study aims to analyze the MUI fatwa in alignment with classical 

Islamic jurisprudence and its relevance to the principles of 

maqāṣid al-syarī’ah, as well as to assess the extent to which 

maqāṣid al-syarī’ah is employed in the formulation of the MUI’s 
fatwas. This research is qualitative and descriptive in nature, 

based on library research, and uses normative, conceptual, and 

linguistic approaches for data analysis. The findings of this 

research show that. First, MUI Fatwa aligns with classical fiqh, 
particularly the Shafi‘i and Hanbali schools of thought, which 

permit pilgrims to leave Muzdalifah after midnight. Second, while 

the MUI Fatwa Commission does not explicitly use maqāṣid al-

syarī’ah as the foundation for legal reasoning, the principles of 
maqāṣid al-syarī’ah are implicitly present in the formulation of 

MUI fatwas. Third, the MUI’s fatwa permitting the murūr method 

is highly relevant to the five primary objectives of maqāṣid al-

syarī’ah, especially the protection of life (ḥifẓ al-nafs), as this 
method can reduce extreme overcrowding in Muzdalifah, which 

could endanger the safety of pilgrims. This research suggests that 

Hajj organizers should facilitate the mabit in Muzdalifah as a 

murūr (passing through) for the elderly, following the official 

MUI fatwa. 

Abstrak 

Mabit di Muzdalifah merupakan salah satu wajib haji yang 
pelaksanaannya seringkali dihadapkan pada tantangan kepadatan 

jemaah. Komisi fatwa MUI telah memberikan sebuah keputusan 

bolehnya mabit dengan cara murūr. Penelitian ini bertujuan untuk 

menganalisis fatwa MUI tersebut sejalan dengan fikih klasik dan 

relevansinya terhadap prinsip maqāṣid al-syarī’ah, serta sejauh 

mana maqāṣid al-syarī’ah digunakan pada penetapan fatwa MUI. 

Jenis penelitian ini menggunakan deskriptif kualitatif (non-



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 

  doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 
 
 

 

 

74 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S. 
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIII/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murūr 
Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

statistik) yang berbasis pada kajian pustaka (library research), 
dengan analisis data menggunakan pendekatan normatif, 

konseptual, dan linguistik. Hasil penelitian ini menunjukkan 

bahwa; Pertama, fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIII/2024 

sejalan dengan fikih klasik yaitu mazhab Syafii dan mazhab 
Hambali yang membolehkan untuk meninggalkan Muzdalifah 

setelah lewat tengah malam. Kedua, komisi fatwa MUI dalam 

mendudukkan maqāṣid al-syarī’ah tidak secara eksplisit sebagai 

dasar istinbat fatwa, akan tetapi sebagai metode penetapan fatwa 
MUI yang menjadikan prinsip maqāṣid al-syarī’ah ada secara 

implisit dalam setiap keputusan fatwa MUI. Ketiga, fatwa MUI 

bolehnya skema murūr sangat relevan terhadap lima tujuan utama 

maqāṣid al-syarī’ah, terkhusus perlindungan terhadap jiwa (ḥifẓ 
al-nafs), dengan skema murūr dapat mengurangi tingkat 

kepadatan ekstrem di Muzdalifah yang dapat membahayakan 

keselamatan jemaah. Implikasi penelitian ini ialah agar 

penyelenggara ibadah haji menjalankan mabit di Muzdalifah 
dengan cara murūr bagi jemaah lansia dan sesuai dengan arahan 

dari fatwa MUI. 

 

How to cite:  

Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S., “Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ 
Ulama/VIII/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murūr Perspektif Maqāṣid al-

Syarī’ah”, AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab, Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97. doi: 

10.36701/mabsuth.v2i1.2609 
 

 
This work is licensed under a Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International (CC BY-NC-SA 4.0) 
 

 

PENDAHULUAN 
Haji merupakan rukun Islam kelima yang memiliki tata cara dan tuntunan yang 

bersumber langsung dari Al-Qur’an dan hadis Nabi Muhammad saw., sehingga umat 

Islam dapat melaksanakannya dengan baik setiap tahunnya pada bulan Zulhijah. 

Keutamaan ibadah haji merupakan ibadah yang paling mulia dan afdal sebagaimana 

disebutkan dalam hadis yang diriwayatkan oleh Abu Hurairah ra. 

أَ   الَْْعْمَالي  أَيُّ  وَسَلهمَ  عَلَيْهي   ُ اللَّه صَلهى   ُّ النهبِي سُئيلَ  قاَلَ:  عَنْهُ   ُ اللَّه يَ  رَضي هُريَْ رةََ  أَبِي  قاَلَ: عَنْ  فْضَلُ؟ 
هَاد فِي سَبييلي اللَّهي قييلَ ثُُه مَاذَا   إييماَن للَّهي وَرَسُوليهي قييلَ ثُُه مَاذَا قاَلَ جي  1)رواه البخاري(  قاَلَ حَجٌّ مَبْْوُربِي

Artinya: 

Dari Abu Hurairah ra., dia berkata: Nabi saw. ditanya, “Amalan apakah yang 

paling utama?” Beliau menjawab, “Iman kepada Allah dan Rasul-Nya.” Ditanya 

lagi, “Kemudian apa?” Beliau menjawab, “Jihad di jalan Allah.” Ditanya lagi, 

“Kemudian apa?” Beliau menjawab, “Haji yang mabrur (diterima)”. 

 Ibadah haji memiliki beberapa rukun yang harus dilaksanakan  yaitu, ihram, wukuf 

di Arafah, tawaf ifādah, sai, dan dilakukan secara tertib. Di samping itu, terdapat wajib 

haji yang meskipun tidak membatalkan keabsahan haji jika ditinggalkan, namun tetap 

mewajibkan pelakunya untuk membayar dam (denda). Wajib haji tersebut ialah 

mengenakan ihram dari mikat, berdiam di Arafah sampai matahari tenggelam, mabit di 

 
1Muḥammad ibn Ismā’il al-Bukhāri, Kholqu Af’ālil ‘Ibād, (Cet. II; Jeddah: Dār ‘Ikadz, 2000 M), h. 50. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 

  doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 
 
 

 

 

75 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S. 
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIII/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murūr 
Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

Muzdalifah, mabit di Mina, melontar jamrah ‘ula, wustha, dan aqabah, tahalul, dan tawaf 

wada’. 2 Rasulullah saw.  bersabda dalam hadis sahih yang diriwayatkan oleh Jabir bin 

Abdillah. 

ى هَذَا عَنييََ أيَ ُّهَا النهاسُ خُذُوا  كَكُمْ فإَينِيّ لاَ أدَْريى لَعَليّى لاَ أَحُجُّ بَ عْدَ عَامي  3)رواه النسائي( مَنَاسي
Artinya: 

Wahai sekalian manusia, ambillah dariku manasik haji kalian, karena 

sesungguhnya aku tidak tahu barangkali aku tidak akan melaksanakan haji setelah 

tahun ini.  

 Mabit di Muzdalifah merupakan wajib haji yang dilakukan oleh jemaah setelah 

melakukan wukuf di Arafah pada malam idul adha 10 Zulhijah, dan barang siapa yang 

tidak melaksanakan mabit maka harus membayar dam (denda). Pendapat ini merupakan 

pendapat dari empat imam mazhab, yaitu Imam Abu Hanifah, Imam Malik, Imam Syafii, 

dan Imam Ahmad bin Hambal.4 Hal ini didasarkan pada firman Allah Swt. pada Q.S. al-

Baqarah/2: 198. 

عي   َ اللَّّٰ فاَذكُْرُوا  عَرَفٰتٍ  نْ  ميّ افََضْتُمْ  فاَيذَآ  رهبيّكُمْْۗ  نْ  ميّ فَضْلًا  تَ غُوْا  تَ ب ْ انَْ  جُنَاحٌ  عَلَيْكُمْ  الْمَشْعَري ليَْسَ  نْدَ 
اۤليّيَْ  نَ الضه نْ قَ بْليه لَمي تُمْ ميّ  الْْرَاَميِۖ وَاذكُْرُوْهُ كَمَا هَدٰىكُمْْۚ وَاينْ كُن ْ

Terjemahnya: 

Tidak ada dosa bagi kamu untuk mencari anugerah dari Tuhanmu. Maka apabila 

kamu keluar dari Arafah, ingatlah Allah di tempat yang telah ditentukan itu 

(masy’aril haram) dan ingatlah Dia sebagaimana Dia telah memberi petunjuk 

kepadamu, meskipun sebelumnya kamu termasuk orang-orang yang sesat.5 

Menurut data yang dirilis oleh Kemenag, jumlah jemaah haji Indonesia pada tahun 

2025 mencapai 221.000 orang. Jumlah ini terdiri dari 201.063 jemaah reguler, 1.572 

petugas haji daerah, 685 pembimbing dari Kelompok Bimbingan Ibadah Haji dan Umrah 

(KBIHU), serta 17.680 jemaah haji khusus.6 Kondisi fisik jemaah serta kepadatan di suatu 

tempat menjadi faktor perhatian penting untuk menjaga jemaah agar tetap sehat menjalani 

semua rangkaian manasik ibadah haji sampai selesai. Kepadatan di Muzdalifah serta lelah 

yang dialami jemaah setelah wukuf di Arafah, konsep mabit dengan cara murūr menjadi 

alternatif yang cocok untuk para jemaah. 

Menjawab tantangan ini, MUI (Majelis Ulama Indonesia) melalui Ijtima’ Ulama 

Komisi Fatwa Se-Indonesia VIII yang diselenggarakan di Pondok Pesantren Bahrul 

Ulum, Sungailiat, Kabupaten Bangka, Provinsi Kepulauan Bangka Belitung pada tanggal 

28-31 Mei 2024, menetapkan keputusan Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIII/2024 tentang 

Hukum Pelaksanan Mabit di Muzdalifah dengan cara Murūr. Keputusan ini menarik 

 
2Saīd bin Ali bin Wahaf al-Qaḥṭānī, Manāsik al-Haj wal-Umrah fi al-Islam, (Cet. II; Al-Qasab: Markaz ad-

Da'wah wal-Irsyad, 1431 H/ 2010 M), h. 307-316. 
3Ahmad bin Syu‘aib al-Nasā’i, Sunan al-Nasā’i, Juz 5 (Cet. III; Beirut: Maktab al-Maṭbu‘āt al-Islamiyyah, 

1994 M/1414 H), h. 270. 
4Saīd bin Ali bin Wahaf al-Qaḥṭānī, Manāsik al-Haj wal-Umrah fi al-Islam, h. 461. 
5Kementerian Agama R.I., Al-Quran dan Terjemahannya (Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, 

2019 M), h. 31. 
6Kementrian Agama, “Kuota Haji Reguler Terisi 70%, Pelunasan Sampai 14 Maret 2025” Situs Resmi 

Kemenag. https://haji.kemenag.go.id/v5/detail/kuota-haji-reguler-terisi-70-pelunasan-sampai-14-maret-2025 (30 Mei 

2025) 



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 

  doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 
 
 

 

 

76 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S. 
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIII/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murūr 
Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

untuk dibahas karena melibatkan aspek ijtihad Ulama kontemporer Indonesia dalam 

merespon masalah fikih yang bersifat praktis dan aktual.  

Di dalam fatwa MUI tersebut memberikan keputusan bahwa mabit di Muzdalifah 

wajib dan apabila tidak melaksanakannya maka wajib membayar dam (denda), serta 

dibolehkannya mabit dengan cara murūr Jika seseorang melintasi Muzdalifah setelah 

lewat tengah malam dan sempat berhenti sejenak di area Muzdalifah, meskipun tetap 

berada di atas kendaraan, maka mabitnya dianggap sah. Namun, jika melewati 

Muzdalifah sebelum tengah malam, atau meskipun sempat berhenti tetapi sudah 

meninggalkan Muzdalifah sebelum waktu tengah malam, maka mabit tersebut dianggap 

tidak sah dan diwajibkan membayar dam.7 

Mabit secara murūr tentunya kontradiksi dengan mabit yang dilakukan oleh 

Rasulullah saw. ketika melaksanakan haji, sebagaimana disebutkan dalam hadis  yang 

diriwayatkan oleh  Imam al-Tirmidzi dengan derajat hadis hasan sahih. 

دَ صَلًَتَ نَا هَذيهوَعَنْ عُرْوَةَ بْني مُضَريّسٍ قاَلَ:   لْمُزْدَليفَةي  (قاَلَ رَسُولُ اَللَّهي مَنْ شَهي :بِي فَ وَقَفَ مَعَنَا  )يَ عْنيي
هُ وَقَضَى تَ فَثهَُ )رواه  8الترمذي( حَتَّه نَدْفَعَ، وَقَدْ وَقَفَ بيعَرَفةََ قَ بْلَ ذَليكَ ليَْلًا أَوْ نََاَراا, فَ قَدْ تََه حَجُّ

Artinya: 

Dari ‘Urwah Ibn Muḍarris bahwa Rasulullah saw. bersabda, “Barang siapa 

mengikuti salat subuh bersama kami di Muzdalifah, Kemudian ia bermalam 

bersama kami hingga kami berangkat, dan sebelumnya ia telah melaksanakan 

wukuf di Arafah, baik pada malam maupun siang hari, maka hajinya dianggap sah 

dan kewajiban hajinya sudah terpenuhi. 

Hadis ini menunjukkan bahwasanya Rasulullah saw. bermalam penuh di 

Muzdalifah sampai setelah salat subuh, kemudian beliau melanjutkan perjalanan ke Mina. 

Adapun Menurut fatwa Dār al-Ifta Mesir yang merupakan salah satu Lembaga fatwa di 

Negara Mesir, bahwasanya mabit di Muzdalifah hukumnya sunah dengan mewajibkan 

melintasi Muzdalifah, fatwa tersebut berbeda pandangan dengan fatwa MUI, fatwa 

tersebut terkesan lebih mempermudah bagi jemaah haji karena dibolehkan murūr atau 
meninggalkan Muzdalifah sebelum tengah malam tanpa perlu membayar dam.9Adapun 

pendapat mayoritas ulama ialah pertengahan malam pada 10 Zulhijah merupakan batas 

awal wajib mabit di Muzdalifah. 

 Mabit di Muzdalifah secara konsisten dihadapkan pada kepadatan jemaah yang 

masif, sebuah fenomena yang tidak hanya menimbulkan ketidaknyamanan tetapi juga 

secara langsung membahayakan jiwa dan keselamatan para jemaah. Situasi krusial ini 

mendorong perlunya ijtihad dan solusi hukum yang adaptif, bukan semata-mata untuk 

mencari kemudahan, melainkan untuk memastikan bahwa tujuan hakiki syariat (maqāṣid 

al-syarī’ah) tetap terpenuhi. Dalam konteks ini, maqāṣid al-syarī’ah menjadi lensa utama 

untuk memahami bagaimana fikih Islam dapat memberikan respon dinamis terhadap 

 
7Majelis Ulama Indonesia, “Keputusan Ijtima’ Ulama Komisi Fatwa Se-Indonesia VIII Nomor 11/Ijtima’ 

Ulama/VIII/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murur”. (Bangka Belitung, 2024), h. 

3. 
8Muhammad bin Isa al-Tirmidzi. Jāmi’ al-Kabīr Sunan al-Tirmidzi, Juz 2 (Cet I; Beirut: Dār al-Gorb al-

Islāmy, 1996 M) hal. 227. 
9Dar al-Iftah, “Hukum Mabit di Muzdalifah” official web of Dar al-Iftah Mesir, 

https://www.daralifta.org/ar/fatwa/details/12544/ (30 Mei 2025) 



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 

  doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 
 
 

 

 

77 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S. 
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIII/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murūr 
Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

tantangan kontemporer, dengan prioritas pada perlindungan kemaslahatan jemaah di atas 

segalanya, sebagaimana tercermin dalam fatwa terkait metode alternatif seperti murūr. 

Maqāṣid al-syarī’ah menurut Ibn ‘Asyūr adalah tujuan dan hikmah yang 

diperhatikan oleh pembuat syariat (Allah) dalam semua bentuk hukum yang ditetapkan.10 

Konsep maqāṣid al-syarī’ah dalam penetapan sebuah fatwa perlu menjadi sebuah 

pertimbangan khusus, dalam fatwa MUI tentang hukum mabit dengan cara murūr 

didalamnya tidak mencamtukan secara eksplisit pada teks fatwa tersebut. Isi fatwa 

tersebut mengambil istinbath hukum daripada al-Qur’an, hadis, qowāid fiqhīyyah 

(kaidah-kaidah fikih), serta pandangan para ulama dari berbagai kitab. Perspektif maqāṣid 

al-syarī’ah suatu pendekatan yang cocok dalam meninjau kebijakan fatwa, terutama 

dalam konteks kontemporer yang memerlukan ijtihad dan respon yang sesuai dengan 

situasi. Oleh karena itu, penting untuk meninjau fatwa MUI mengenai hukum 

pelaksanaan mabit secara murūr dari perspektif maqāṣid al-syarī’ah.  

Berdasarkan uraian latar belakang di atas, peneliti merumuskan beberapa 

substansi permasalahan yang akan dikaji: (1) Apakah argumentasi Fatwa MUI Nomor 

11/Ijtima’ Ulama/VIII/2024 sejalan dengan pandangan fikih klasik? (2) bagaimana 

komisi fatwa MUI mendudukkan maqāṣid al-syarī’ah dalam penetapan fatwa-fatwa 

MUI? dan (3) bagaimana relevansi fatwa MUI tentang hukum pelaksanaan mabit di 

Muzdalifah dengan cara murūr terhadap maqāṣid al-syarī’ah? 

Fatwa MUI ini masih tergolong baru, karena diterbitkan pada tahun 2024. Peneliti 

telah menelusuri berbagai penelitian terdahulu yang relevan dengan dengan topik yang 

diteliti. Berikut merupakan penelitian terdahulu yang membahas tentang konsep mabit di 

Muzdalifah dengan cara murūr dan perspektif maqāṣid al-syarī’ah pada fatwa MUI. 

Pertama, penelitian Jurnal yang ditulis oleh Abdul Karim, Maulani, Qoim Nurani, dan 

Muhammad Alafth Qaaf dari Universitas Raden Fatah Palembang, dengan judul Murūr 
Sebagai Moderasi Dalam Pelaksanaan Ibadah Haji.11 penelitian tersebut membahas 

kebijakan murūr di Muzdalifah yang direncanakan akan diterapkan oleh pemerintah 

Indonesia dalam musim haji tahun 2024. Penelitian ini secara khusus mengulas 

Keputusan Pengurus Besar Harian Syuriah terkait hasil Bahtsul Masā’il al-Dīniyyah al-

Wāqi‘iyyah. Hasil penelitian menunjukkan bahwa murūr mencerminkan salah satu 

bentuk moderasi beragama dalam pelaksanaan haji, khususnya melalui tiga aspek utama, 

moderasi dalam berpikir, bergerak, dan bertindak. Penelitian ini dan penelitian 

sebelumnya sama-sama membahas murūr di Muzdalifah dalam pelaksanaan haji. Namun, 

fokus keduanya berbeda. Penelitian sebelumnya membahas murūr dari sisi moderasi 

beragama berdasarkan keputusan Syuriah PBNU. Penelitian ini mengkaji fatwa MUI 

tentang hukum murūr melalui pendekatan maqāṣid al-syarī’ah, dengan menilai sejauh 

mana fatwa MUI tentang hukum murūr sejalan dengan tujuan-tujuan pokok syariat Islam. 

Kedua, penelitian Jurnal yang ditulis oleh Marjanah, dkk (2025), dengan judul 

Pandangan Ulama Kabupaten Grobogan Terhadap Pelaksanaan Murūr Dan Tanāzul 

Pada Musim Haji 2024.12 Para ulama di Kabupaten Grobogan menyatakan dukungan 

 
10Muḥammad Ṫahir ibn Muḥammad ibn ‘Asyūr al-Tūnisi, Maqāṣid al-Syarī’ah al-Islāmiyyah, Juz 3 (Cet. 

III; Qatar: Kementerian Perwakafan dan Urusan Islam, 1425 H/2004 M), h. 165. 
11Karim, Abdul, et al., "Murur Sebagai Wujud Moderasi Dalam Pelaksanaan Ibadah Haji." Khazanah 

Multidisiplin 5.1 (2024): 88-104. 
12Luk Luul Marjanah et al., “Pendangan Ulama Kabupaten Grobogan Terhadap Pelaksanaan Murur Dan 

Tanazul Pada Musim Haji 2024” 8 (2025): 77–90. 



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 

  doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 
 
 

 

 

78 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S. 
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIII/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murūr 
Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

terhadap skema murūr dan tanazul yang ditetapkan oleh MUI Pusat untuk musim haji 

2024. Pandangan ini diperoleh melalui pendekatan kualitatif dengan wawancara langsung 

bersama tokoh-tokoh MUI, NU, dan PDM Grobogan. Penerapan skema tersebut 

dilatarbelakangi oleh keterbatasan lahan untuk mabit di Muzdalifah dan Mina, tambahan 

kuota haji sebanyak 20.000 orang, serta proyek pembangunan yang mengurangi ruang 

jemaah hingga 20.000 m². Dengan di keluarkannya skema murūr dan tanāzul pada musim 

haji 2024 sangat memberikan alternatif bagi petugas haji ketika membimbing jemaah 

lansia dan risiko tinggi saat mabit. Penelitian ini dan penelitian sebelumnya sama-sama 

membahas konsep murūr sebagai bentuk rukhsah (keringanan) dalam ibadah haji dan 

berangkat dari fatwa MUI terkait pelaksanaannya. Adapun perbedaannya terletak pada 

fokus dan pendekatan yang digunakan, penelitian sebelumnya lebih menekankan aspek 

sosiologis melalui pandangan para ulama terhadap kebijakan murūr dan tanāzul. 

Sementara itu, penelitian ini mengkaji fatwa MUI tentang bolehnya murūr dari perspektif 

maqāṣid al-syariah. 

Ketiga, penelitian Jurnal yang ditulis oleh Khaeruddin dan Lilik Andar Yuni dari 

UIN Sultan Aji Muhammad Idris Samarinda, dengan judul Problematika Moderasi Haji: 

Suatu Tinjauan Maqashid Untuk Memudahkan dan Menyempurnakan Ritual Haji 

Armuzna.13 Penelitian tersebut bertujuan untuk menganalisis penerapan prinsip moderasi 

dalam pelaksanaan ibadah haji di Arafah, Muzdalifah, dan Mina, dengan menekankan 

pentingnya kemudahan bagi jemaah melalui pendekatan maqāṣid al-syarī’ah menurut 

Wahbah al-Zuhaili. Kesamaan antara penelitian ini dan penelitian sebelumnya terletak 

pada penggunaan pendekatan maqāṣid al-syarī’ah. Namun, terdapat perbedaan dalam 

ruang lingkup pembahasannya. Penelitian terdahulu membahas penerapan maqāṣid al-

syarī’ah secara umum dalam konteks moderasi ibadah haji di tiga lokasi utama Armuzna 

(Arafah, Muzdalifah, dan Mina), sementara penelitian ini secara khusus menyoroti aspek 

hukum mabit di Muzdalifah dengan skema murūr berdasarkan fatwa MUI, ditinjau dari 

perspektif maqāṣid al-syarī’ah. 

Keempat, penelitian Jurnal yang dilakukan oleh Aye Sudarto, Mesta Wahyu Nita, 

dan Kukuh Cahyono, dengan judul Maqashid Syariah Dalam Manajemen 
Penyelenggaraan Ibadah Haji14 Penelitian tersebut menemukan bahwa manajemen 

penyelenggaraan ibadah haji di Indonesia sudah menerapkan prinsip maqāshid al-

syariah, khususnya menjaga kelancaran, keamanan, dan kenyamanan jemaah. Regulasi 

seperti UU No. 8 Tahun 2019 mendukung pelaksanaan haji yang tertib dan transparan. 

Penerapan prinsip manajemen yang baik meningkatkan efektivitas pelayanan, meskipun 

tantangan pengelolaan jemaah dalam jumlah besar masih perlu diatasi agar tujuan 

maqāṣid al-syarī’ah tercapai secara optimal. Persamaan penelitian ini dengan penelitian 

sebelumnya terletak pada penggunaan pendekatan maqāṣid al-syarī’ah. Perbedaannya 

ada pada ruang lingkup kajian, penelitian terdahulu fokus pada aspek pengolaan dan 

regulasi secara luas, sedangkan penelitian ini fokus pada aspek hukum dan ibadah secara 

 
13Khaeruddin and Lilik Andar Yuni, “Problematika Moderasi Haji : Suatu Tinjauan Maqashid Untuk 

Memudahkan Dan Menyempurnakan Ritual Haji Armuzna,” Jurnal Kolaboratif Sains 6, no. 12 (2023): 1881–92, 

doi:10.56338/jks.v6i12.4556. 
14Aye Sudarto, Mesta Wahyu Nita, and Kukuh Cahyono, “Maqashid Syariah Dalam Management 

Penyelenggaraan Ibadah Haji,” Multazam : Jurnal Manajemen Haji Dan Umrah 3, no. 1 (2023): 34, 

doi:10.32332/multazam.v3i1.7059. 



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 

  doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 
 
 

 

 

79 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S. 
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIII/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murūr 
Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

khusus dalam konteks Fatwa MUI tentang hukum mabit di Muzdalifah dengan cara 

murūr. 

Kelima, penelitian Skripsi oleh Muhammad Masrusi mahasiswa Fakultas Syariah 

Universitas Islam Negeri KH. Abdurrahman Wahid Pekalongan dengan judul Analisis 

ijtima ulama komisi fatwa MUI terhadap cryptocurrency perspektif maqasid asy 

syariah.15 Skripsi tersebut menjelaskan bahwa cryptocurrency tidak ada memenuhi lima 

aspek maqāṣid al-syarī’ah walaupun memiliki manfaat yang sangat sedikit. Persamaan 

Skripsi tersebut dengan penelitian ini terletak pada perspektif yang ingin dikaji yaitu 

dengan perspektif maqāṣid al-syarī’ah terhadap fatwa MUI, perbedaannya terletak pada 

lingkup kajian yang berbedah, Skripsi tersebut menggunakan fatwa MUI tentang 

cryptocurrency, sedangkan penelitian ini ialah fatwa MUI tentang hukum pelaksanaan 

mabit di Muzdalifah dengan cara murūr. 

Penelitian ini dimaksudkan untuk memberi sumbangsih penting, baik secara 

keilmuan maupun dalam penerapan bagi peneliti khususnya dan orang lain pada 

umumnya: (1) Manfaat ilmiah, penelitian ini diharapkan bisa menambah wawasan dalam 

bidang ilmu fikih dan maqāṣid al-syarī’ah, khususnya yang berkaitan dengan ibadah haji. 

Selain itu, penelitian ini bisa menjadi bahan bacaan atau referensi bagi mahasiswa, 

peneliti, dan siapa saja yang ingin memahami relevansi maqāṣid al-syarī’ah pada fatwa 

MUI tentang hukum pelaksanaan mabit di Muzdalifah dengan cara murūr; dan (2) 

Manfaat praktis, Hasil penelitian ini diharapkan bermanfaat bagi para pembimbing haji, 

penyelenggara ibadah haji, dan jemaah haji. Dengan memahami isi fatwa MUI serta 

tinjaun maqāṣid al-syarī‘ah, mereka bisa melaksanakan ibadah haji khususnya mabit di 

Muzdalifah dengan lebih tenang dan sesuai dengan ketentuan yang dibolehkan dalam 

syariat agama Islam. 

Tujuan penelitian ini ialah: Pertama, untuk menganalisis keputusan fatwa MUI 

Nomor 11/Ijtima’ Ulama/2024 sejalan dengan pandangan fikih klasik. Kedua, untuk 

menganalisis Komisi Fatwa MUI mendudukkan maqāṣid al-syarī’ah dalam proses 

penetapan ijtihad fatwanya. Ketiga, untuk menganalisis relevansi fatwa MUI tentang 

pelaksanaan mabit di Muzdalifah dengan cara murūr terhadap prinsip-prinsip maqāṣid 

al-syarī’ah. Jenis penelitian yang digunakan adalah deskriptif kualitatif (non-statistik) 

dengan menggunakan metode library research (kajian pustaka).16 Penelitian ini 

menerapkan tiga pendekatan utama. Pertama, pendekatan normatif digunakan untuk 

menggali pemahaman ajaran agama langsung dari sumber-sumber ilahiah murni, tanpa 

campur tangan penalaran manusia.17 Kedua, pendekatan konseptual (conceptual 

approach) digunakan Sebagai salah satu pendekatan dalam penelitian hukum, 

memusatkan kajiannya pada analisis mendalam terhadap materi hukum guna 

mengidentifikasi, mengklarifikasi, dan merumuskan makna esensial dari konsep-konsep 

dan terminologi hukum.18 Ketiga, Pendekatan linguistik merupakan sudut pandang dalam 

 
15Muhammad Masruri. “Analisis ijtima ulama komisi fatwa mui terhadap cryptocurrency perspektif maqasid 

asy syariah”. Skripsi (Pekalongan: Fak. Syariah UIN KH Abdurrahman Wahid Pekalongan, 2022). 
16Milya Sari and Asmendri Asmendri, “Penelitian Kepustakaan (Library Research) Dalam Penelitian 

Pendidikan IPA,” Natural Science 6, no. 1 (2020): 41–53, doi:10.15548/nsc.v6i1.1555. 
17Abuddin Nata, Metodologi Studi Islam (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2002), h. 34. 
18M. Hajar, “Model-Model Pendekatan Dalam Penelitian Hukum dan Fiqh” Pekanbaru: UIN Suska Riau 41 

(2015). 



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 

  doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 
 
 

 

 

80 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S. 
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIII/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murūr 
Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

menelaah suatu objek penelitian dengan menggunakan teori-teori yang sudah teruji dan 

diakui dalam bidang ilmu linguistik.19 

Sumber data pada penelitian ini adalah melalui sumber data primer yaitu teks 

keputusan fatwa MUI itu sendiri, serta sumber data sekunder, merupakan data yang 

diperoleh melalui pihak lain yaitu kitab-kitab ulama terdahuluh tentang maqāṣid al-

syarī’ah, Untuk pengumpulan data, peneliti melakukan studi dokumen dan kepustakaan, 

yang melibatkan pengumpulan literatur relevan,20 serta penerjemahan teks berbahasa 

Arab dari berbagai kitab. Data yang telah diperoleh selanjutnya diolah melalui metode 

content analysis, adalah metode yang dilakukan dengan cara memahami alur pemikiran 
tokoh-tokoh dan merekonstruksi kerangka pemikiran yang akan diteliti.21 Peneliti akan 

memahami serta menganalisis Keputusan Ijtima’ Ulama Nomor 11/Ijtima’ 

Ulama/VIII/2024 tentang hukum pelaksanaan mabit di muzdalifah dengan cara murūr. 
 

PEMBAHASAN 
Redaksi dan Substansi Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIII/2024 

          Majelis Ulama Indonesia (MUI) adalah sebuah organisasi yang menaungi para 

ulama, pemimpin umat, dan cendekiawan Muslim dari berbagai kalangan di Indonesia. 

MUI memiliki tugas utama untuk memberikan bimbingan serta arahan kepada umat Islam 

dalam menjalani kehidupan beragama dan sosial yang sesuai dengan syariat Islam.22 MUI 

memiliki peran penting dalam menyampaikan hukum Islam di Indonesia, salah satu dari 

produk MUI ialah fatwa yang menjadi pegangan umat Islam khususnya di Indonesia 

dalam menjalankan syariat Islam. Fatwa adalah suatu pendapat atau keputusan yang 

disampaikan oleh seorang mufti atau pakar dalam hukum Islam sebagai jawaban atas 

permasalahan tertentu yang diajukan.23 Dalam hal ini peneliti mengkaji fatwa MUI hasil 

ijtima’ ulama yang diselenggarakan di Bangka Belitung pada 28-31 Mei 2024 

menetapkan keputusan nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIII/2024 tentang Hukum Pelaksanaan 

Mabit di Muzdalifah dengan cara Murūr. 

 Keputusan tersebut dilatarbelakangi oleh dorongan dari Kementerian Agama 

(Kemenag) Indonesia yang mengusulkan diterapkannya skema murūr pada pelaksaan 

mabit sebagai solusi untuk mengurangi kepadatan jemaah haji di Muzdalifah. Kepadatan 

ini terjadi akibat menyusutnya area yang tersedia karena pembangunan toilet dalam 

jumlah besar, ditambah lagi dengan terus meningkatnya jumlah jemaah haji dari berbagai 

negara di dunia. 

 
19Syahrial Labaso’ and Ratna Hestiana, “Pendekatan Linguistik Dalam Pengkajian Islam,” Pekerti: Journal 

Pendidikan Islam Dan Budi Pekerti 5, no. 1 (2023): 1–12, doi:10.58194/pekerti.v5i1.3351. 
20B. A. Habsy, SQ, A., & Widyanika, I., Manajemen Pengumpulan Data. Jurnal Mahasiswa Kreatif, 2(6), 

34-46. 
21Faisar Ananda Arfa dan Watni Marpaung, Metodologi Penelitian Hukum Islam, (Cet. II; Jakarta: 

Prenadamedia Group, 2016), h. 196. 
22Ibnu Elmi A.S. Pelu, “Kedudukan Fatwa Dalam Konstruksi Hukum Islam,” El-Mashlahah 9, no. 2 (2019): 

167–81, doi:10.23971/maslahah.v9i2.1692. 
23Diana Mutia Habibaty. “Peranan Fatwa Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia Terhadap 

Hukum Positif Indonesia.” Jurnal Legislasi Indonesia 14.4 (2017): 447-453. 



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 

  doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 
 
 

 

 

81 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S. 
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIII/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murūr 
Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

 Mabit secara etimologi (bahasa) berasal dari kata kerja Bahasa Arab “bāta-

yabītu” yang artinya “bermalam” atau “menginap”.24 Adapun secara istilah dalam 

konteks ibadah haji, Mabit adalah berhenti atau bermalam di lokasi tertentu pada waktu 

yang telah ditentukan sebagai bagian dari rangkaian manasik ibadah haji. Terdapat dua 

lokasi utama untuk pelaksanaan Mabit, yaitu di Muzdalifah dan di Mina. Adapun murūr, 

secara bahasa berasal dari kata “marro-yumurru” yang artinya “melintas” atau 

“melewati”.25 Dalam konteks ibadah haji, murūr adalah sebuah skema pelaksanaan mabit 

(bermalam) di Muzdalifah yang dilakukan dengan cara melintas di kawasan Muzdalifah 

tanpa turun dari kendaraan (bus). Setelah melintas, jemaah haji langsung melanjutkan 

perjalanan menuju Mina. 

Dalam fatwa tersebut komisi fatwa MUI memutuskan setidaknya empat poin yang 

menjadi hasil dari keputusan ijtima’ ulama tersebut. “(1) Mabit di Muzdalifah termasuk 

salah satu kewajiban dalam ibadah haji; (2) Jemaah haji yang tidak melaksanakan mabit 

di Muzdalifah dikenai kewajiban membayar dam (denda); (3) Pelaksanaan mabit 

dilakukan dengan cara bermalam di kawasan Muzdalifah. Selama berada di sana, 

dianjurkan memperbanyak talbiyah, zikir, istigfar, doa, membaca Al-Qur’an, dan ibadah 

lainnya, meskipun hanya sebentar setelah lewat tengah malam pada tanggal 10 Zulhijah; 

(4) Bagi jamaah yang melintasi Muzdalifah dengan cara murūr tanpa turun dari kendaraan 

dan langsung menuju Mina, mabit dianggap sah apabila dilakukan setelah lewat tengah 

malam dan berhenti sejenak di kawasan Muzdalifah. Namun, jika melintas sebelum 

tengah malam tanpa bermalam, maka mabitnya dianggap tidak sah dan wajib membayar 

dam.”26  

 Dalam menetapkan fatwa tersebut, ijtima’ ulama MUI menggunakan dasar 

istinbat penetapan daripada al-Qur’an, hadis Nabi saw., kaidah fikih, serta pendapat 

ulama mazhab dari berbagai kitab fikih:  

1. Al-Qur’an pada Surat al-Baqarah/2: 196 tentang penyempurnaan ibadah haji. 

نَ الْْدَْييْۚ ... رْتَُْ فَمَا اسْتَ يْسَرَ مي ُّوا الَْْجه وَالْعُمْرةََ للَّيّٰيْۗ فاَينْ احُْصي  وَاتِي
Terjemahnya: 

Dan sempurnakanlah ibadah haji dan umrah karena Allah. Jika kamu 

terkepung (terhalang oleh sesuatu), maka sembelihlah hadyu (hewan kurban) 

yang mudah didapat.27 

Ayat tersebut merupakan salah satu ayat terpanjang dalam Al-Qur’an yang 

membahas secara rinci tentang manasik haji dan umrah, serta solusi bagi keadaan-

keadaan darurat yang mungkin menimpa jemaah ketika melaksanakan ibadah haji. 

Yang menjadi acuan ayat ini diambil oleh komisi fatwa MUI ialah untuk penjelasan 

bahwa ketika meninggalkan salah satu wajib haji, maka hendaknya menyembelih 

hadyu atau membayar denda (dam). 

2. Ada tiga hadis yang dipaparkan pada isi keputusan fatwa MUI tersebut, ialah: 

 
24Muḥammad ibn Makram ibn Ali Abū al-Faḍl Jamāluddīn ibn Manẓūr al-Anṣāri, Lisān al-‘Arab. Juz 2 (Cet. 

III; Beirut: Dār Ṣadir, 1414 H/1994 M), h. 16. 
25Muḥammad ibn Makram ibn Ali Abū al-Faḍl Jamāluddīn ibn Manẓūr al-Anṣāri, Lisān al-‘Arab. Juz 5, h. 

166. 
26Majelis Ulama Indonesia, “Keputusan Ijtima’ Ulama Komisi Fatwa Se-Indonesia VIII Nomor 11/Ijtima’ 

Ulama/VIII/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murur”, h.3. 
27Kementerian Agama R.I., Al-Quran dan Terjemahannya, h. 30. 



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 

  doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 
 
 

 

 

82 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S. 
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIII/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murūr 
Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

a. Atsar Ibnu ‘Abbas tentang keabsahan haji bagi yang meninggalkan mabit di 

Muzdalifah (wajib haji). 

ئاا نْ نُسُكيهي شَي ْ يَ مي ا  أَوْ  عَنْ عَبْدياللَّهي بْني عَبهاسٍ أنَههُ قاَلَ: مَنْ نَسي  28تَ ركََهُ فَ لْيُ هْريقْ دَما
Artinya: 

Dari Abdullah bin ‘Abbas, bahwasanya Nabi saw. bersabda: “Barang 

siapa yang lupa atau meninggalkan salah satu dari manasik hajinya, maka 

hendaklah ia menyembelih dam (hewan kurban).” 

Derajat hadis ini daif marfu’ dan termasuk hadis mawquf, yang memberikan 

penjelasan secara tidak langsung adanya perbedaan antara rukun dan wajib haji, 

pada kalimat min nusukihi bermakna wajib haji dan bukan rukun haji. Hadis ini 

juga menjelaskan bahwasannya ketika jemaah lupa atau meninggalkan wajib 

haji maka hendaknya membayar dam, untuk menyempurnakan ibadah haji.  

b. Hadis Rasulullah saw. memberikan izin kepada paman beliau yang bernama 

‘Abbas untuk bermalam di Mekkah pada pelaksanaan mabit di Mina. 

هُمَا: أَنه الْعَبهاسَ بْنَ عَبْدي   ُ عَن ْ يَ اللَّه ه  عَنْ ابْني عُمَرَ رَضي ُ عَنْهُ اسْتَأْذَنَ النهبِي يَ اللَّه الْمُطهليبي رَضي
قَايتَيهي، فأَذَينَ لهَ نْ أَجْلي سي نََ مي َ مي ةَ ليََالِي كَه ُ عَلَيْهي وَسَلهمَ لييَبييتَ بِي  29)رواه البخاري( صَلهى اللَّه

Artinya: 

 Dari Ibnu Umar ra.  sesungguhnya al-‘Abbas bin Abdul Muththalib ra. 

meminta izin kepada Nabi saw. untuk bermalam di Mekkah pada malam-

malam (hari-hari) Mina karena tugasnya menyediakan air minum (bagi 

para jamaah haji), maka Nabi saw. mengizinkannya.” 

Hadis ini menjadi dasar bagi para ulama untuk melakukan qiyas (analogi). 

Maksudnya, keringanan ini tidak hanya berlaku untuk petugas siqāyah pada 

zaman Nabi saw., tetapi juga berlaku bagi siapa saja yang kondisinya serupa, 

seperti petugas medis, petugas keamanan, petugas logistik, orang yang sakit 

parah, pembimbing jemaah dan yang memiliki uzur syar’i lainnya. Mereka yang 

memiliki uzur syar’i menurut para ulama tidak perlu membayar dam, karena 

merupakan rukhsah (keringanan) yang Nabi saw. izinkan untuk tidak 

melaksanakannya. 

c. Hadis Rasulullah saw. tentang manasik haji. 

وَسَله  عَلَيْهي   ُ اللَّه صَلهى  اللَّهي  رَسُولَ  أتََ وْا  نََْدٍ  أهَْلي  نْ  مي ا  نََسا أَنه  يَ عْمَرَ  بْني  الرهحَْْني  عَبْدي  مَ عَنْ 
لَةَ جََْعٍ قَ بْلَ طلُُوعي  وَهُوَ  وَاقيفٌ بيعَرَفةََ، فَسَألَُوهُ، فأََمَرَ مُنَادييَا فَ نَادَى: الَْْجُّ عَرَفةَُ، مَنْ جَاءَ ليَ ْ

 
28Malik bin Anas al-Aṣbahi, Al-Muwatha’ Imam Malik. Juz 1, (Cet. I; Beirut: Muassasah al-Risālah, 1416 H/ 

1991 M), h. 540. 
29Muḥammad ibn Ismā’il al-Bukhāri, Ṣaḥīḥ al-Bukhāri, Juz 2, (Cet. V; Damaskus: Dār Ibn Kaṡīr, 1414 

H/1993 M). hal. 621. 



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 

  doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 
 
 

 

 

83 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S. 
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIII/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murūr 
Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

لَ فِي يَ وْمَيْي فَلًَ إيثَُْ عَلَيْهي، وَمَنْ تََ  نَا ثَلًَثةٌَ، فَمَنْ تَ عَجه مُ مي . أَيَه رَ  الْفَجْري فَ قَدْ أدَْرَكَ الَْْجه خه
 30الترمذي( )رواه فَلًَ إيثَُْ عَلَيْه

Artinya: 

Dari Abdurrahman bin Ya’mar, sesungguhnya beberapa orang dari 

penduduk Najd datang menemui Rasulullah saw. ketika sedang di 

Arafah, kemudian mereka bertanya kepada beliau, lalu beliau 

memerintahkan penyeru, kemudian penyeru itu menyerukan “haji adalah 

Arafah, barang siapa yang datang pada malam perkumpulan sebelum 

terbitnya fajar, maka telah melaksanakan haji. Hari di Mina ada tiga hari, 

barang siapa yang terburu-buru (meninggalkan Mina) dalam dua hari, 

maka tidak ada dosa baginya. Dan barang siapa yang mengakhirkan 

(tetap tinggal), maka tidak ada dosa pula baginya.” 

Hadis ini menegaskan satu rukun yang sangat penting dan tak tergantikan dalam 

ibadah haji, yaitu “haji adalah Arafah”. Ini berarti bahwa wukuf di Arafah pada 

tanggal 9 Zulhijah adalah ruh, puncak, dan penentu keabsahan seluruh rangkaian 

ibadah haji. Tanpa melaksanakan rukun ini pada waktunya, ibadah haji 

seseorang batal dan tidak bisa diganti dengan denda apapun. 

3. Penggunaan kaidah-kaidah fikih, ada empat kaidah fikih yang disebutkan dalam teks 

keputusan fatwa tersebut, ialah: (1) بِلمصلحة منوط  الرعية  على  الامام   kebijakan imam“ تصرف 

(pemerintah) terhadap rakyatnya didasarkan pada kemaslahatan.”; (2) الضرر يزال “Segala 

mudarat (bahaya) harus dihilangkan.”; (3)  الضرر يدفع بقدر الإمكان “Segala mudarat (bahaya) 

harus dihindarkan sedapat mungkin.”; dan (4) المصالح جلب  على  مقدم  المفاسد   mencegah“ درء 

kerusakan (mafsadah) harus didahulukan daripada mengambil kemashlahatan.”31 

Keempat kaidah fikih tersebut tidak hanya relevan, tetapi merupakan instrumen 

utama untuk mengaktualisasikan maqāṣid al-syarī’ah dalam kehidupan nyata. 

Maqāṣid al-syarī’ah merupakan tujuan dari penerapan syariat, sedangkan qawāid al-

fiqhiyyah adalah cara mencapai tujuan syariat tersebut. Adanya kaidah fikih yang 

merangkum berbagai dalil dalam bentuk rumusan singkat dan padat dianggap sangat 

membantu para ulama dalam menganalisis suatu persoalan serta merumuskan hukum 
yang relevan.32 

4. Penggunaan refrensi pandangan ulama terdahulu, mengenai status hukum mabit di 

Muzdalifah, kemudian keabsahan ibadah haji jika tidak melaksanakan mabit di 

Muzdalifah dan Mina, akan tetapi diwajibkan dam. Pendapat ulama mengenai murūr 

(melewati) di Muzdalifah sudah dianggap mabit asalkan setelah melewati tengah 

malam, dan pendapat ulama tentang rukhsah (keringanan) bagi orang yang memiliki 

uzur syar’i sehingga tidak dapat melaksanakan mabit di Muzdalifah dan Mina. 

 
30Muhammad bin Isa al-Tirmidzi. Jāmi’ al-Kabīr Sunan al-Tirmidzi, Juz 2, h. 226. 
31Majelis Ulama Indonesia, “Keputusan Ijtima’ Ulama Komisi Fatwa Se-Indonesia VIII Nomor 11/Ijtima’ 

Ulama/VIII/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murur”, h.5. 
32Firman Arifandi, “Tinjauan Kaidah Fikih Terhadap Fatwa MUI Tentang Hukum Autopsi,” Majalah 

Sainstekes 9, no. 2 (2023): 073–081, doi:10.33476/ms.v9i2.2869.  



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 

  doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 
 
 

 

 

84 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S. 
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIII/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murūr 
Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

Adapun rekomendasi dari fatwa tersebut yang tertulis dalam rekomendasi fatwa 

ialah untuk memastikan pelaksanaan haji jemaah Indonesia sesuai dengan ketentuan 

syariat, sementara Kementerian Agama RI sebagai penyelenggara wajib menjamin 

layanan ibadah haji dengan menjadikan keputusan ini sebagai pedoman. Terkait 

kebijakan mabit di Muzdalifah dengan skema murūr (tanpa turun dari kendaraan) bagi 

sebagian jemaah, perlunya bagi jemaah yang menggunakan skema murūr adalah jemaah 

yang meninggalkan Arafah pada sif akhir, sehingga ketika melintasi Muzdalifah 

perkiraan waktu telah melewati tengah malam, sehingga jemaah telah terbilang sah mabit 

di Muzdalifah tanpa perlu membayar dam.  

Pandangan Fikih Klasik tentang Waktu Mabit di Muzdalifah 

 Pada dasarnya ulama mazhab berpendapat bahwa mabit di Muzdalifah merupakan 

wajib haji, yang apabila meninggalkannya maka dikenai dam. Namun, Perbedaan 

mendasar di antara mazhab-mazhab fikih klasik terletak pada penentuan waktu 

dimulainya dan durasi minimal seorang jemaah haji harus berada di Muzdalifah agar 

mabitnya dianggap sah. Berikut adalah rincian pandangan dari masing-masing mazhab: 

a. Mazhab Hanafi 

Mazhab Hanafi memberikan pandangan yang paling singkat dalam hal durasi  mabit. 

Menurut mereka, mabit di Muzdalifah dianggap sah jika jemaah haji berada di wilayah 

Muzdalifah antara terbit fajar pada hari nahr (Idul Adha) hingga terbitnya matahari, 

sekalipun dalam durasi singkat. Sebagaimana disebutkan dalam kitab mazhab Hanafi. 

فِي  زُْدَليفَةَ  بِي حَصَلَ  فَمَنْ   ، مْسي الشه وَطلُُوعي   ، النهحْري يَ وْمي  نْ  مي الْفَجْري  طلُُوعي  بَيَْ  فَمَا  زَمَانهُُ  ا  هَذَا وَأمَه  
اَ فييهي فَ قَدْ فاَتهَُ الْوُقُ  اَ أَوْ لَا، وَمَنْ لََْ يََْصُلْ بِي   33وفُ الْوَقْتي فَ قَدْ أدَْرَكَ الْوُقُوفَ، سَوَاءٌ بَِتَ بِي

Aritnya: 

 Adapun waktunya adalah antara terbit fajar pada hari nahr (Idul Adha) hingga 

terbitnya matahari. Barangsiapa yang berada di Muzdalifah pada rentang waktu 

ini, maka ia telah mendapatkan wukuf, baik ia bermalam (mabit) di sana ataupun 

tidak. Dan barangsiapa tidak berada di sana pada waktu tersebut, maka ia telah 

ketinggalan wukuf. 

Keabsahannya mabit juga tidak bergantung pada niat, keberadaan ini sah walaupun hanya 

sekadar melintas, sebagaimana halnya pada wukuf di Arafah.  

b. Mazhab Maliki 

Mazhab Maliki menetapkan bahwa waktu mabit adalah pada bagian malam, sekadar 

waktu yang cukup untuk singgah salat, makan, dan minum. Mereka berpandangan bahwa 

kewajiban mabit terpenuhi dengan berada di Muzdalifah setelah pada malam hari. Durasi 

minimalnya tidak ditentukan secara pasti, namun mencakup waktu untuk beristirahat 

sejenak. Sebagaimana dijelaskan dalam kitab al-Mudawwanah. 

 
33‘Alā’uddin Abu Bakar bin Mas'ud al-Kasani, Badā'i' al-Ṣanā'i' fī Tartīb al-Syarā'I, Juz 2, (Cet. I; Mesir: 

Syirkah al-Mathbu’at al-‘Ilmiyyah, 1327 H), h. 136. 



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 

  doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 
 
 

 

 

85 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S. 
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIII/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murūr 
Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

هَا بَ عْدَمَا نَ زَلَ  مَنْ مَره  ن ْ اَ ثُُه دَفَعَ مي مُ، وَمَنْ نَ زَلَ بِي اَ فَ عَلَيْهي الده لْمُزْدَليفَةي مَارًّا وَلََْ يَ نْزيلْ بِي اَ،   بِي وَإينْ كَانَ  بِي
ليهي أَوْ فِي  هَا فِي وَسَطي اللهيْلي أَوْ فِي أَوه ن ْ مَامي فَ قَدْ أَجْزأَهَُ وَلَا دَمَ  دَفْ عُهُ مي ريهي وَتَ رَكَ الْوُقُوفَ مَعَ الْإي  عَلَيْهي  آخي

34 
Artinya: 

 Barangsiapa yang melewati Muzdalifah hanya sekadar lewat dan tidak singgah di 

sana, maka ia wajib membayar dam. Dan barangsiapa yang singgah di sana 

kemudian berangkat meninggalkannya setelah ia singgah, sekalipun 

keberangkatannya itu di tengah malam, di awal, atau di akhir malam, kemudian 

meninggalkan wukuf bersama Imam, maka hal itu sudah mencukupi (sah) baginya 

dan ia tidak wajib membayar dam. 

kewajiban mabit di Muzdalifah telah terpenuhi dengan singgah di sana sekadar waktu 

yang dibutuhkan untuk menurunkan barang bawaan, yaitu waktu yang sangat singkat 

yang sudah dianggap singgah. Adapun menetap hingga fajar, hukumnya adalah sunnah 

muakkadah dan bukan suatu kewajiban, Jika seorang jemaah meninggalkan Muzdalifah 

sebelum tengah malam, menurut pendapat yang masyhur dalam mazhab ini, tidak dikenai 

dam, selama telah berada di Muzdalifah pada sebagian waktu malam. 

c. Mazhab Syafii 

Mazhab Syafii menetapkan bahwa waktu wajib untuk mabit di Muzdalifah dimulai 

setelah pertengahan malam 10 Zulhijah. Untuk sahnya mabit, jamaah haji cukup hadir di 

wilayah Muzdalifa walau sebentar pada waktu tersebut. Sebagaimana dijelaskan dalam 

kitab al-Majmu’ Syarah al-Muhazzab. 

النيّصْفي  نَ  مي سَاعَةٍ  فِي  مُزْدَليفَةَ  فِي  لُْْضُوري  بِي يََْصُلُ  الْمَبييتَ  هَذَا  أَنه  الْْمُيّ  فِي  الْمَنْصُوصُ  يحُ  حي  الصه
نَ اللهيْلي    35الثهانِي مي

Artinya: 

 Pendapat yang benar yang disebutkan dalam kitab al-Umm adalah bahwa mabit 

dianggap sah dengan berada di Muzdalifah pada suatu waktu (walau sesaat) di 

pertengahan malam kedua. 

Barangsiapa yang masuk ke Muzdalifah sebelum tengah malam, ia wajib tetap tinggal 

hingga masuk sebagian waktu malam kedua. Adapun jika ia memasukinya setelah tengah 

malam, maka cukup baginya untuk menetap di sana walaupun hanya sesaat. Jika jemaah 

meninggalkan Muzdalifah sebelum tengah malam tanpa uzur syar’i, maka wajib dikenai 

dam. Namun, bagi mereka yang memiliki uzur, seperti orang sakit, orang tua, atau 

perempuan yang khawatir akan keramaian, maka diperbolehkan untuk meninggalkan 

Muzdalifah sebelum tengan malam tanpa dikenai dam, sebagaimana yang telah dijelaskan 

oleh Imam Syafii pada kitab al-Umm. 

 

d. Mazhab Hambali 

 
34Malik bin Anas, al-Mudawwanah, Juz 1, (Cet. I; Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1415 H/ 1994 M), h. 

432-433. 
35Yahya bin Syarof al-Nawawi, al-Majmu’ Syarah al-Muhazzab, Juz 8, (Kairo: Idārah al-Thiba’ah al-

Muniriyyah, 1347 H), h. 135. 



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 

  doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 
 
 

 

 

86 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S. 
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIII/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murūr 
Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

Pandangan mazhab Hambali dalam masalah ini serupa dengan pandangan mazhab 

Syafii. Mereka juga berpendapat bahwa waktu minimal untuk melaksanakannya adalah 

dengan berada di Muzdalifah setelah pertengahan malam. Sebagaimana dijelaskan dalam 

kitab al-Mughni. 

، فإَينْ دَفَعَ بَ عْدَهُ، فَلًَ شَيْءَ عَلَيْهي  فْعُ قَ بْلَ نيصْفي اللهيْلي زُْدَليفَةَ، لََْ يََُزْ لهَُ الده  36وَمَنْ بَِتَ بِي
Artinya: 

 Barangsiapa yang bermalam di Muzdalifah, tidak boleh baginya untuk berangkat 

sebelum pertengahan malam. Jika ia berangkat setelahnya (tengah malam), maka 

tidak ada kewajiban atasnya. 

Bagi jemaah yang meninggalkan Muzdalifah sebelum tengah malam tanpa uzur, maka 

wajib membayar dam, namun, keringanan diberikan bagi mereka yang memiliki uzur 

syar’i untuk meninggalkan Muzdalifah lebih awal. 

Dalam kitab al-Umm karya Imam Syafii menyebutkan bahwa Muzdalifah adalah 

tempat singgah. Jika seseorang keluar darinya setelah pertengahan malam, maka tidak 

ada fidyah atasnya. Namun, jika keluar sebelum pertengahan malam dan tidak kembali 

lagi ke Muzdalifah, maka wajib membayar fidyah, fidyahnya adalah seekor kambing 

yang disembelih dan disedekahkan.37 Analisis terhadap pandangan Imam Syafii dalam 

kitab al-Umm dan juga mazhab Hambali menunjukkan adanya keselarasan yang kuat 

dengan Fatwa MUI mengenai mabit di Muzdalifah. Keduanya menjadikan batas 

pertengahan malam sebagai titik krusial penentu keabsahan mabit. Dengan demikian, 

fatwa MUI yang membolehkan murūr (melintas) setelah tengah malam tanpa kewajiban 

membayar dam bukanlah sebuah hal baru, melainkan sebuah penegasan dan penerapan 

kontekstual atas prinsip fikih yang telah diletakkan oleh ulama terdahulu. 

Konsep Maqāṣid Al-Syarī’ah Dalam Islam 

Dalam sejarah perkembangan keilmuan Islam, maqāṣid al-syarī’ah dikategorikan 

sebagai sebuah disiplin ilmu yang relatif baru, yang lahir dari pengembangan disiplin 

ilmu ushul fiqh. Meskipun demikian, sekalipun maqāṣid al-syarī’ah baru belakangan ini 

muncul sebagai disiplin ilmu yang mandiri, substansi atau esensinya telah ada sejak 

permulaan Islam, yakni pada masa kenabian. Prinsip-prinsip maqāṣid ini kemudian terus 

dipraktikkan oleh para sahabat Nabi saw., generasi tabi'in, dan generasi-generasi penerus 

mereka hingga saat ini. Para imam mazhab fikih terkemuka juga telah memanfaatkan 

kerangka maqāṣid al-syarī’ah dalam proses penggalian hukum istinbat untuk berbagai 

permasalahan fikih. Akan tetapi, pada era para imam fikih tersebut, maqāṣid al-syarī’ah 

masih menjadi bagian yang menyatu atau terintegrasi dalam disiplin ilmu ushul fiqh, dan 

belum menjadi sebuah cabang ilmu yang berdiri sendiri.38 

 Istilah maqāṣid al-syarī’ah merupakan gabungan dari dua kata yang disandarkan, 

yaitu maqāṣid dan syarī’ah. Kata maqāṣid adalah bentuk plural dari maqṣad, Kata ini 

 
36Abdullah bin Ahmad bin Muhammad Ibnu Qudāmah al-Maqdisy, al-Mughni, Juz 5, (Cet. II; Riyadh: Dār 

Ālimi al-Kitāb, 1417 H/ 1997 M), h. 284. 
37Muhammad bin Idris al-Syafii, al-Umm, Juz 2, (Cet. II; Beirut: Dār al-Fikr, 1413 H/ 1983 M), h. 233.  
38Mukhlis Abidin, “Paradigma Maqāsid Syariah Menjadi Disiplin Ilmu,” Tawazun: Journal of Sharia 

Economic Law 2, no. 1 (2019): 73, doi:10.21043/tawazun.v2i1.5415. 



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 

  doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 
 
 

 

 

87 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S. 
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIII/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murūr 
Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

berakar dari kata kerja Arab ( مَقْصَدًا  –قَصْدًا    –يَ قْصِدُ    –قَصَدَ   ) yang memiliki beberapa arti, di 

antaranya adalah tempat yang dituju, jalan yang lurus, serta konsisten atau teguh 

pendirian (istikamah).39 Adapun kata syarī’ah, secara bahasa berasal dari bahasa Arab 

juga yaitu kata ( شَرْعًا  –يَشْرعَُ    –شَرعََ   ) makna dasarnya adalah jalan yang menuju ke sumber air, 

atau bisa juga diartikan sebagai jalan menuju kehidupan.40 Secara istilah syarī’ah 

kemudian berkembang menjadi sebutan khusus untuk merujuk pada setiap jalan, cara, 

atau aturan yang telah ditetapkan oleh Allah.41 Sebagaimana Allah Swt. berfirman di 

dalam al-Qur’an surat al-Jāsiyah/45:18. 

نَ الْاَمْري فاَتهبيعْهَا وَلَا تَ تهبيعْ اهَْوَاۤءَ الهذييْنَ لَا يَ عْلَمُوْنَ   ثُُه جَعَلْنٰكَ عَلٰى شَرييْ عَةٍ ميّ
Artinya:  

Kemudian Kami jadikan engkau (Muhammad saw.) mengikuti syariat (peraturan) 

dari agama itu, maka ikutilah jalan itu (syariat) dan janganlah engkau mengikuti 
hawa nafsu orang-orang yang tidak mengetahui.42 

 Beberapa ulama terdahulu telah mendefinisikan maqāṣid al-syarī’ah pada kitab-

kitab mereka, salah satunya ialah Imam al-Syāṭibi (wafat 790 H) di dalam kitabnya yang 

berjudul al-Muwāfaqāt fi Ushūl al-Syarī'ah, beliau menuliskan: 

لي مَعاا43 لي وَالْْجي اَ هُوَ ليمَصَاليحي الْعيبَادي فِي الْعَاجي راَئيعي إينَّه  أَنه وَضْعَ الشه
Artinya: 

Sesungguhnya penetapan syariat-syariat itu tiada lain adalah untuk kemaslahatan 

para hamba, baik di dunia (sekarang) maupun di akhirat (akan datang). 

kemudian definisi Muhammad Ibn ‘Asyūr (wafat 1393 H) di dalam kitabnya yang 

berjudul Maqāṣid al-Syarī’ah al-Islāmiyyah mendefinisakan maqāṣid al-syarī’ah 

menjadi dua definisi yaitu secara umum dan khusus, adapun secara umum beliau 

menuliskan: 

هَا 44 يعي أَحْوَالي التهشْرييعي أَوْ مُعْظَمي اريعي فِي جَيَ  المعَانِي وَالْيكَمُ الملْحُوظةَُ ليلشه
Artinya: 

Makna-makna dan hikmah-hikmah yang disimpulkan bagi Allah Swt. pada semua 

syariat atau sebagian besarnya. 

Definisi secara khusus ialah: 

 
39Majma’ah al-Lugah al-‘Arabiyyah, al-Mu’jam al-Wasīth, (Kairo: Majma’ah al-Lugah al-‘Arabiyyah, 

1972), h. 738. 
40Muḥammad ibn Makram ibn Ali Abū al-Faḍl Jamāluddīn ibn Manẓūr al-Anṣāri, Lisān al-‘Arab. Juz 8 (Cet. 

III; Beirut: Dār Ṣadir, 1414 H/1994 M), h. 176. 
41Syandri, Ronny Mahmuddin, and Nurul Faridah, “Bustanul Fuqaha: Penulisan Kisah Fiksi Dalam 

Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah” 3, no. 2 (2022): 156–69, doi:10.36701/bustanul.v3i2.584.  
42Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, h. 500 
43Ibrāhīm ibn Mūsa ibn Muḥammad al-Syāṭibi, Muwāfaqāt fi Ushūl al-Syarī’ah, Juz 2 (Cet. I; Kairo; Dār Ibn 

‘Affān, 1417 H/ 1997 M), h. 9.  
44Muhammad Tahir ibn Muhammad ibn ‘Asyūr. Maqāṣid al-Syarī’ah al-Islamiyah, Juz 3, h. 165. 



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 

  doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 
 
 

 

 

88 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S. 
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIII/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murūr 
Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

مي الْعَامه  دي النهاسي النهافيعَةي، أَوْ لْييفْظي مَصَالْييهي يقي مَقَاصي اريعي ليتَحْقي يهاتُ الْمَقْصُودَةُ ليلشه ةي فِي تَصَرُّفاَتِييمي الْكَيْفي
ةي   45  الْْاَصه

Artinya: 

Apa-apa yang dikehendaki pembuat syariat (Allah Swt.) guna mewujudkan 

tujuan-tujuan manusia yang membawa manfaat, atau untuk melindungi 

kepentingan umum mereka dalam berbagai tindakan yang mereka lakukan secara 

khusus. 

Kemudian definisi dari ulama kontemporer yaitu Dr. Muṣṭafa ibn Makhdūm 
dalam kitabnya dengan judul Qawā’id al-Wasāil Fī al-Syarī’ah al- Islāmiyyah 

menjelaskan arti maqāṣid al-syarī’ah : 

اريعُ بيتَشْرييعي الَْْحْكَامي  يَ الَْمَصَاليحُ الهتِي قَصَدَهَا الشه دُ هي  46الَْمَقَاصي
Artinya: 

Maqāṣid adalah maslahat-maslahat yang telah Allah Swt. tetapkan dalam 

pensyariatan hukum-hukumNya. 

Dengan kata lain, maqāṣid al-syarī’ah adalah sebuah upaya intelektual dan ijtihad para 

ulama untuk menggali, memahami, serta merumuskan tujuan-tujuan luhur dan hikmah 

fundamental di balik penetapan hukum Islam, yang keseluruhannya bersumber dari 

analisis mendalam terhadap al-Qur’an dan sunah Nabi Muhammad saw.47 

Inti daripada maqāṣid al-syarī’ah ialah kemaslahatan dan penghidaran dari 

mafsadat (keburukan) di dunia maupun di akhirat, para ulama menklasifikasikan maslahat 

kedalam tiga tingkatan yaitu, maslahah al-dārūriyyāt, al-hājiyyāt, dan al-tahsīniyyāt.  

a. Maslahah al-Dārūriyyāt atau biasa juga disebut maslahat primer, adalah berbagai 

kepentingan pokok dalam agama dan kehidupan duniawi yang mutlak harus ada. 

Ketiadaan atau terabaikannya dārūriyyāt ini akan mengakibatkan kerusakan parah, 

kehancuran, bahkan hilangnya esensi kehidupan di dunia dan kebahagiaan di akhirat. 

Pada tingkatan ini para ulama termasuk Imam Al-Syāṭibī membagi menjadi lima 

penjagaan, atau biasa disebut al-dārūriyyāt al-khams, yang meliputi perlindungan 

terhadap agama (ḥifẓ al-dīn), perlindungan jiwa (ḥifẓ al-nafs), perlindungan akal (ḥifẓ 

al-‘aql), perlindungan keturunan (ḥifẓ al-nasl), dan perlindungan harta (ḥifẓ al-

māl).48   

b. Maslahah al-Hājiyyāt atau biasa juga disebut maslahat sekunder, berbeda dengan 

dārūriyyāt yang bersifat esensial, hājiyyāt merujuk pada hal-hal yang penting untuk 

diperhatikan guna menghindarkan manusia dari kesulitan dan kesempitan. Tujuan 

utama dari hājiyyāt adalah untuk menciptakan kemudahan dan menghilangkan 

kesulitan (masyaqqah) dalam menjalankan kehidupan. Pada intinya, hājiyyāt adalah 

kebutuhan sekunder yang jika tidak terpenuhi tidak akan menyebabkan kerusakan 

 
45Muhammad Tahir ibn Muhammad ibn ‘Asyūr. Maqāṣid al-Syarī’ah al-Islamiyah. Juz 3, h. 402. 
46Muṣṭafa ibn Makhdūm, Qawā’id al-Wasāil Fī al-Syarī’ah al-Islāmiyyah (Cet. I; Riyadh: Dār Asybīlīyā li 

al-Nasyr wa al-Tawazī’, 1420 H/1999 M), h. 34. 
47Kasman Bakry, Awal Rifai, and Nikmatun Khairunnisa, “AL-QIBLAH : Infertilitas Sebagai Alasan Khuluk 

Perspektif Maqāṣ Id” 4, no. 3 (2025): 244–69, doi:10.36701/qiblah.v4i3.2128. 
48Ibrāhīm ibn Mūsa ibn Muḥammad al-Syāṭibī, Al-Muwāfaqāt fi Ushūl al-Syarī’ah, Juz 2, h. 17. 



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 

  doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 
 
 

 

 

89 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S. 
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIII/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murūr 
Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

fatal seperti pada dārūriyyāt, namun ketiadaannya akan menimbulkan kesulitan dan 

menghambat kelancaran hidup.49 

c. Maslahah al-Tahsīniyyāt atau biasa juga disebut maslahat tersier, ini adalah 

tingkatan kebutuhan pelengkap yang berkaitan dengan akhlak mulia, kebiasaan baik, 

dan etik. al-Tahsīniyyāt menyempurnakan pelaksanaan ajaran agama dan interaksi 

sosial dengan nilai-nilai keindahan dan kebaikan. Jika tidak ada pun tidak akan 

menimbulkan kesulitan yang berarti, namun keberadaannya akan memperindah dan 

meningkatkan kualitas hidup.50 

Dalam penerapannya, terdapat sebuah tatanan atau hierarki yang jelas. Dārūriyyāt 

menempati posisi puncak sebagai kebutuhan paling mendasar yang harus didahulukan 

dan dipenuhi. Setelah aspek-aspek dārūriyyāt terjamin, barulah perhatian dialihkan 

kepada hājiyyāt dan tahsīniyyāt  

Prinsip keringanan (rukhsah) dalam syariat, memperbolehkan pelanggaran 

terhadap larangan saat kondisi darurat yang tak terhindarkan. Namun, penerapan prinsip 

ini memiliki dua syarat utama; Pertama, tidak boleh menyebabkan kerugian atau kesulitan 

baru pada pihak lain; Kedua, harus dipastikan bahwa kondisi tersebut benar-benar 

darurat, bukan sekadar kesulitan biasa. Penetapan syarat yang ketat ini bertujuan untuk 

menjaga tujuan utama dari hukum syariat, yaitu mewujudkan kemaslahatan dan 

mencegah kerusakan.51 Apatah lagi suatu perbuatan yang bukan pelanggaran, akan tetapi 

kurang afdal dari yang utama, tentu lebih boleh dilakukan untuk menghindari kondisi 

darurat yang tak terhindarkan. 

Kedudukan Maqāṣid al-Syarī’ah dalam Penetapan Fatwa MUI 

 Pengetahuan terhadap ilmu maqāṣid al-syarī’ah merupakan sebuah disiplin ilmu 

yang penting, khususnya dalam konteks perumusan fatwa terkait masalah hukum. Ilmu 

ini menjadi salah satu kompetensi inti atau syarat mutlak yang harus dimiliki oleh seorang 

mujtahid (ahli ijtihad). Alasannya, penguasaan maqāṣid al-syarī’ah memungkinkan 

seorang mufti (pemberi fatwa) untuk senantiasa mempertimbangkan tujuan mendasar di 

balik setiap fatwa yang dikeluarkannya, sebagaimana ditekankan oleh Imam al-Syāṭibī 

dalam karyanya, “Bagi siapa saja yang berijtihad, mustahil baginya mengesampingkan 

ilmu maqāṣid al-syarī’ah, oleh karena itu seorang mufti (pemberi fatwa) terkadang 

melakukan kesalahan dalam berijtihad disebabkan tidak memperhatikan maqāṣid.”52 

 Para ulama sejak masa sahabat telah melakukan praktik ijtihad dengan sangat 

memperhatikan prinsip-prinsip maqāṣid al-syarī’ah. Hal ini tampak dalam berbagai 

keputusan penting yang mereka ambil. Misalnya, Abu Bakar memutuskan untuk 

mengumpulkan ayat-ayat al-Qur’an dalam satu mushaf, Umar bin al-Khattāb mengambil 

keputusan untuk tidak membagikan tanah rampasan perang kepada tentara, serta 

menetapkan bahwa talak yang diucapkan tiga kali sekaligus dihitung sebagai tiga talak, 

beliau juga memutuskan untuk tidak lagi memberikan bagian zakat kepada golongan 

 
49Ibrāhīm ibn Mūsa ibn Muḥammad al-Syāṭibī, Al-Muwāfaqāt fi Ushūl al-Syarī’ah, Juz 2, h. 21. 
50Ibrāhīm ibn Mūsa ibn Muḥammad al-Syāṭibī, Al-Muwāfaqāt fi Ushūl al-Syarī’ah, Juz 2, h. 22. 
51Mukran Usman, Askar Patahuddin, and Andi Muhammad Ihsan Yusuf. “Qā'idah al-Ḍarūrāt Tubīḥ al-

Maḥẓūrāt wa Taṭbīquhā fī Jawāz Kashf Wajh al-Mutanaqqibah”, Al-Baṣīrah: Majallat al-Dirāsāt al-Islāmiyyah, 1.1  
(2020 :)97 -134 . hal. 109. 

52Ali Bardaq Auglhu. Maqasid al-Syari'ah al-Islamiyah wa Taudhifuha li Khalli al-Masyakil al-Muasyirah. 

(Kairo: Maljil A'la Lisyu'un al-Islāmiyyah, 2005 M), h. 9. 



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 

  doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 
 
 

 

 

90 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S. 
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIII/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murūr 
Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

muallaf, Utsman bin Affan mengumumkan hewan ternak yang hilang, padahal secara 

tekstual hadis menyarankan untuk membiarkannya. Sementara itu, Ali bin Abi Thalib 

mewajibkan pekerja yang menerima upah untuk bertanggung jawab atas barang yang 

sedang mereka tangani. Semua ini menunjukkan bahwa ijtihad yang dilakukan para 

sahabat sangat mempertimbangkan tujuan-tujuan utama syariat.53 

 Menurut Nūruddīn al-Khādimi, maqāṣid al-syarī’ah memegang beberapa peranan 

krusial, khususnya dalam konteks ijtihad. Maqāṣid mendorong mujtahid untuk senantiasa 

berusaha mengungkap tujuan dan hikmah dibalik suatu ketentuan hukum yang 

dikeluarkan, sekaligus memberikan panduan dan tuntunan dalam memahami hukum serta 

ketentuan syariat. Lebih lanjut, maqāṣid juga memperkaya penelitian dan kajian dalam 

bidang uṣūl al-fiqh, khususnya yang berkaitan dengan qiyās, ‘illah, maṣlaḥah, ‘urf, dan 

sadd al-dharā’i’. Pemahaman yang baik terhadap maqāṣid juga berpotensi 

meminimalkan perbedaan pendapat dan fanatisme mazhab dengan mengarahkan 

penyusunan ketentuan hukum melalui maqāṣid itu sendiri. Dan yang tidak kalah penting, 

pemahaman mendalam terhadap maqāṣid akan menguatkan karakter dasar syariat Islam 

yang selalu relevan dan dapat diterapkan kapan pun serta di mana pun.54 Maqāṣid al-

syarī’ah membuat ijtihad mampu untuk merespons tantangan permasalahan kontemporer 

yang tidak ada ketentuan sebelumnya. Terlebih lagi, dinamika kehidupan manusia terus 

berkembang pesat dari waktu ke waktu, sehingga memerlukan penjelasan hukum yang 

hanya dapat diberikan melalui ijtihad yang berpijak pada prinsip-prinsip maqāṣid al-

syarī’ah.55 

 Istilah fatwa kerap dikaitkan dengan hukum Islam karena berasal dari bahasa Arab 

dan memiliki hubungan dengan penetapan hukum. Namun, fatwa bukan sumber hukum 

utama dalam Islam, sumber hukum utama tetaplah al-Qur’an dan hadis. Karena fatwa 

merupakan hasil pemikiran dan penalaran manusia, maka fatwa masuk dalam kategori 

ijtihad. Penetapan fatwa dilakukan melalui pendekatan dan metode yang telah ditetapkan 

dalam ilmu ushul fiqh. Dalam konteks praktik peradilan di Indonesia, fatwa dapat 

dianggap sebagai pandangan atau pendapat dari ahli hukum Islam (legal opinion), yang 

meskipun bukan hukum positif, dapat dijadikan bahan pertimbangan oleh hakim dalam 

memutuskan perkara.56 Fatwa pada intinya adalah sebuah penjelasan atau keterangan 

mengenai hukum syariat terkait suatu permasalahan spesifik, yang dikeluarkan sebagai 

tanggapan atas pertanyaan yang diajukan oleh seseorang atau sekelompok orang yang 

membutuhkan panduan hukum tersebut.57 

 Komisi Fatwa MUI Nasional Indonesia telah banyak memberikan fatwa-fatwa 

kontemporer kepada umat Islam khususnya di Indonesia, pada penetapan tersebut 

dilakukan secara kolektif oleh Komisi Fatwa MUI Nasional maupun Daerah. Pada 

Peraturan Organisasi MUI tentang Pedoman Penetapan Fatwa Majelis Ulama Indonesia 

dituliskan Penetapan fatwa didasarkan pada al-Quran, hadis, ijma’, qiyas dan dalil lain 

 
53Nūruddīn Al-Khādimi, al-Ijtihād al-Maqāṣidī, (Cet. I; Riyadh: Maktabah al-‘Ubaikān, 1421 H/ 2001 M), 

h.51.  
54Nūruddīn Al-Khādimi, al-Ijtihād al-Maqāṣidī, h. 7. 
55Ahmad Hanif, Hari Susanto, and Rio Erismen Armen, “Analisis Pengaruh Maqashid Syariah Terhadap 

Fatwa DSN-MUI Tentang Penyelesaian Utang Murabahah,” Scientia: Jurnal Hasil Penelitian 8, no. 1 (2023): 1–20, 

doi:10.32923/sci.v8i1.2607. 
56Yeni Salma Barlinti, Kedudukan Fatwa Dewan Syariah Nasional Dalam Sistem Hukum Nasional Di 

Indonesia (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama Republik Indonesia, 2010), h. 98 
57Yusuf al-Qardhawi. al-Fatwa Baina al-Indhibat wa Tasayyub. (Beirut: al-Maktab al-Islami, 1995 M). 



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 

  doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 
 
 

 

 

91 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S. 
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIII/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murūr 
Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

yang mu’tabar, maqāṣid al-syarīʿah disebutkan pada metode penetapan fatwa bagian 

terakhir yang berbunyi “Penetapan fatwa harus senantiasa memperhatikan otoritas 

pengaturan hukum oleh syariat serta mempertimbangkan kemaslahatan umum dan 

maqāṣid al-syarīʿah ”.58 Jadi, maqāṣid al-syarīʿah masuk dalam metode penetapan fatwa-

fatwa MUI tetapi bukan dasar penetapan sebuah fatwa. Hal ini dapat dilihat dalam setiap 

fatwa yang dikeluarkan oleh komisi fatwa MUI, maqāṣid al-syarīʿah tidak disebutkan 

langsung sebagai dasar istinbat (penetapan) hukum pada teks fatwa, akan tetapi, pada 

dasarnya nilai dan prinsip maqāṣid al-syarīʿah secara tidak langsung ada pada setiap ayat, 

hadis, kaidah-kaidah fikih, dan pendapat para ulama yang digunkan pada dasar istinbat 

fatwa. 

 Sebagai contoh konkret ialah fatwa MUI Nomor 83 Tahun 2023 tentang 

Dukungan Terhadap Palestina dan Seruan Boikot Produk Pro-Israel, komisi fatwa MUI 

pada teks fatwa tersebut tidak menuliskan maqāṣid al-syarīʿah sebagai dasar istinbath 

fatwa, namun secara implisit mengandung nilai-nilai maqāṣid al-syarīʿah yang sangat 

jelas, perlindungan terhadap agama (ḥifẓ al-dīn) dengan membantu saudara-saudara 

muslim di Palestina agar dapat beribadah kepada Allah Swt. dengan aman, perlindungan 

terhadap jiwa (ḥifẓ al-nafs) dan perlindungan terhadap harta (ḥifz ̣̣̣̣̣̣̣̣̣ al-māl) yaitu dengan 

tidak membeli produk pro-zionis agar keuntungan tidak mengalir untuk pembantaian 

(genosida) di Gaza Palestina. Perlindungan terhadap keturuna (ḥifẓ al-nasl) juga memiliki 

relevansi dalam konteks ini, karena dengan tidak menggunakan atau membeli produk-

produk Israel, umat Islam turut menjaga dan mewariskan nilai-nilai syariat Islam kepada 

generasi mendatang. Hal ini dilakukan melalui pendidikan tentang pentingnya solidaritas 

dan keadilan dalam setiap tindakan ekonomi yang mereka ambil.59 

 Prinsip-prinsip maqāṣid al-syarīʿah memang tidak dicantumkan secara eksplisit 

dalam teks dasar istinbat fatwa-fatwa MUI. Namun, maqāṣid al-syarīʿah masuk dalam 

metode penetapan fatwa MUI dan keberadaannya tersirat dalam setiap pertimbangan 

keputusan yang diambil. Tidak dituliskannya secara langsung maqāṣid al-syarīʿah 

sebagai dasar istinbat, bertujuan untuk mencegah sikap menggampangkan dalam 

menetapkan suatu hukum hanya dengan mengandalkan asas kemaslahatan semata. Di 

samping itu, komisi fatwa MUI tetap menjunjung tinggi penggunaan hierarki dalil sebagai 

landasan utama dalam penetapan hukum, dimulai dari al-Qur’an dan sunah sebagai 

sumber hukum primer yang disepakati, kemudian diikuti oleh ijma’ (konsensus ulama), 

qiyas (analogi), dan dalil lainnya yang mu’tabar.  

Tinjauan Maqāṣid al-Syarī’ah pada Fatwa MUI tentang Hukum Pelaksanaan Mabit 

di Muzdalifah dengan Cara Murūr 

Maqāṣid al-Syarī‘ah yang terkandung dalam fatwa MUI mengenai pelaksanaan 

mabit di Muzdalifah dengan skema murūr bertujuan untuk memberikan kemudahan dan 

solusi yang sesuai syariat bagi para jemaah haji, mengingat semakin meningkatnya 

jumlah jemaah dan keterbatasan ruang di kawasan Muzdalifah. Mabit di Muzdalifah 

termasuk dalam kategori wajib haji, sehingga jemaah yang tidak melaksanakannya 

 
58Majelis Ulama Indonesia, “Peraturan Organisasi tentang Pedoman Penetapan Fatwa Majelis Ulama 

Indonesia”. (Jakarta, 2016), h. 10. 
59Fachrudin, Khaerul Aqbar, Rachmat Bin Badani Tempo, “AL-QIBLAH : Status Keharaman Produk Yang 

Mendukung Agresi Israel Terhadap Palestina (Studi Analisis Fatwa MUI No. 83 Tahun 2023)” 3, no. 4 (2024): 631–

53, doi:10.36701/qiblah.v3i4. 



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 

  doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 
 
 

 

 

92 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S. 
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIII/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murūr 
Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

dikenai kewajiban membayar dam. Dalam fatwa MUI dijelaskan bahwa pelaksanaan 

mabit dapat dilakukan dengan melintasi Muzdalifah tanpa turun dari kendaraan dengan 

catatan harus setelah lewat tengah malam pada tanggal 10 Zulhijah. 

Fatwa MUI tentang hukum mabit di Muzdalifah dengan cara murūr adalah sebuah 

contoh sempurna dari ijtihad berbasis maqāṣid. Ditunjukkan bahwa hukum Islam itu 

dinamis, cerdas, dan penuh belas kasih. Fatwa ini tidak mengorbankan kewajiban ibadah, 

melainkan menyesuaikan cara pelaksanaannya demi melindungi tujuan yang lebih tinggi, 

yaitu keselamatan jiwa manusia. Ini membuktikan bahwa syariat Islam hadir bukan untuk 

memberatkan, tetapi untuk menjadi rahmat bagi seluruh alam.  

Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) yang memperbolehkan mabit (bermalam) 

di Muzdalifah dengan skema murūr (hanya melintas) adalah contoh konkret dan sangat 

relevan tentang bagaimana maqāṣid al-syarīʿah (tujuan-tujuan luhur syariat) 

diimplementasikan untuk menjawab permasalahan kontemporer dalam ibadah haji. 

Secara kontekstual, maqāṣid al-syarīʿah tidak terlihat pada isi fatwa MUI sebagai acuan 

penetapan fatwa, akan tetapi secara implisit maqāṣid al-syarīʿah tercermin jelas pada 

keputusan fatwa tersebut. 

Fatwa ini tidak muncul begitu saja, melainkan sebagai respons terhadap kondisi 

nyata di lapangan yang penuh sesak (izdihām) dan berpotensi membahayakan jemaah. 

Berikut merupakan prinsip-prinsip Maqāṣid al-Syarīʿah relevan dalam fatwa tersebut:  

1. Ḥifẓ ̣al-Dīn (Menjaga Agama)  

Seorang muslim hendaknya menjaga agama islam itu sendiri dengan mendirikan apa 

yang diperintahkan dan menjauhi apa yang dilarang oleh agama, ibadah haji merupakan 

rukun Islam yang kelima, yang pada dasarnya seluruh muslim beruaha untuk bisa 

melaksanakannya. Dengan adanya fatwa MUI tentang hukum pelaksanaan mabit di 

Muzdalifah dengan cara murūr memberikan pemahaman bagi jemaah agar bisa 

melaksanakan manasik haji dengan baik dan benar. Meskipun terkesan sebagai sebuah 

kelonggaran, subtansi mabit dalam fatwa tersebut tidak hilang dengan adanya skema 

murūr. Fatwa tersebut pada hakikatnya adalah upaya untuk melindungi agama itu sendiri. 

Hal ini bersumber dari spirit ajaran Islam sebagai agama yang membawa kemudahan 

(taysīr), sebagaimana yang diriwayatkan dari sahabat Abu Hurairah ra. bahwasanya 

Rasulullah saw. bersabda:   

رُوا وَاسْتَعيينُوا بِي  الديّينَ أَحَدٌ إيلاه غَلَبَهُ فَسَديّدُوا وَقاَريبوُا وَأبَْشي لْغَدْوَةي وَالرهوْحَةي  إينه الديّينَ يُسْرٌ وَلَنْ يُشَاده 
لْْةَي  نَالدُّ  60)رواه البخاري(  وَشَىْءٍمي

Artinya: 

Sesungguhnya agama itu mudah, dan agama selamanya tidak akan memberatkan 

siapapun melainkan memudahkannya. Oleh karena itu, luruskanlah, dekatilah, 

dan berilah kabar gembira, minta tolonglah kalian di waktu pagi, siang hari pada 

waktu istirahat dan di sebagian akhir malam. 

Dalam fatwa MUI tersebut membolehkan skema mabit murūr sebagai alternatif yang 

sah, serta memastikan bahwa kewajiban haji tetap dapat dilaksanakan tanpa harus 

menghadapi kesulitan dan bahaya yang ekstrem (masyaqqah). Jika sebuah ibadah 

menjadi terlalu berisiko dan memberatkan, hal itu dapat mengikis kekhusyukan, bahkan 

 
60Muḥammad ibn Ismā’il al-Bukhāri, Ṣaḥīḥ al-Bukhāri, Juz 1, h. 23. 



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 

  doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 
 
 

 

 

93 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S. 
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIII/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murūr 
Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

membuat umat tidak mampu menjalankannya. Melalui solusi ini, fatwa tersebut menjaga 

agar syariat Islam tetap terasa humanis, aplikatif, dan penuh kasih sayang dalam 

menjawab tantangan zaman. 

2. Ḥifẓ al-Nafs (Menjaga Jiwa) 

Dalam kerangka Maqasid Syariah, ḥifẓ al-nafs menempati kedudukan sebagai tujuan 

terpenting kedua, setelah prioritas utama yaitu pemeliharaan agama. Sebagai manifestasi 

dari prinsip ini, syariat Islam secara tegas melarang segala bentuk tindakan penghilangan 

nyawa, mencakup bunuh diri dan pembunuhan terhadap sesama manusia. Untuk 

menegakkan perlindungan ini, Islam memberlakukan sanksi hukum yang spesifik bagi 

pelaku, seperti qisas, diyat, maupun kafarah, yang penerapannya disesuaikan dengan 

unsur kesengajaan ataupun ketidaksengajaan dalam perbuatan tersebut.61 

Bahkan pada konteks ibadah sekalipun, syariat Islam menunjukkan betapa tingginya 

prioritas perlindungan jiwa dengan diberikannya keringanan (rukhsah), seperti dalam 

fatwa bolehnya skema murūr pada saat di Muzdalifah. Inti dari fatwa mabit dengan cara 

murūr adalah prinsip perlindungan jiwa (ḥifẓ al-nafs). Keputusan ini lahir dari kondisi 

faktual di Muzdalifah yang mengalami kepadatan luar biasa. Ruang yang terbatas, 

sementara banyak jemaah yang termasuk kelompok rentan seperti lansia dan disabilitas, 

serta jumlah jemaah yang terus bertambah, sehingga menciptakan situasi yang berisiko 

tinggi. Ancaman serius seperti kelelahan yang membahayakan, risiko terinjak-injak 

dalam desak-desakan massa, krisis kesehatan (dehidrasi, heatstroke, dan sulitnya akses 

medis), serta kematian menjadi pertimbangan utama. 

Dengan logika ini, fatwa bolehnya skema murūr secara tegas mengedepankan 

keselamatan jemaah. MUI menilai bahwa potensi bahaya (mafsadat) yang timbul jika 

jemaah dipaksa turun dan menetap jauh lebih besar daripada manfaat (maslahat) dari 

menjalankan ritual mabit secara ideal. Sikap ini selaras dengan kaidah fikih pada dasar 

penetapan fatwa MUI yang berbunyi, درء المفاسد مقدم على جلب المصالح (mencegah kerusakan harus 

didahulukan daripada mengambil kemashlahatan). Ini menegaskan bahwa prioritas utama 

adalah mencegah bahaya seperti cedera dan kematian, bahkan jika harus mengorbankan 

sesuatu yang lebih baik, dalam hal ini ialah mabit yang lebih utama menunggu sampai 

setelah terbit fajar kemudian berangkat menuju Mina. 

3. Ḥifz al-‘Aql (Menjaga Akal) 

Pada prinsip penjagaan akal (ḥifẓ al-‘aql) dalam konsep maqāṣid al-syarī’ah tidak 

hanya pada pengharaman mengonsumsi khamr (minuman keras), lebih daripada itu ialah 

menjaga kewarasan dan kesehatan mental, melindungi akal dari stres, serta tekanan 

psikologis ekstrim. Kepadatan jemaah di Muzdalifah yang begitu tinggi dapat 

menyebabkan kepanikan, stres, dan tekanan psikologis yang dapat mengganggu 

kelancaran ibadah. Dengan mengizinkan murūr, fatwa ini secara proaktif melindungi akal 

jemaah dari potensi tekanan psikologis, stres, dan kepanikan yang dapat merusak 

kesehatan mental dan kemampuan berpikir jernih. Ini adalah bentuk penjagaan akal 

(ḥifẓ al-‘aql) secara langsung, yaitu menjaga agar pikiran tetap tenang dan fokus dalam 

beribadah. Secara tidak langsung, memastikan jemaah memiliki kesiapan akal dan mental 

untuk melanjutkan rangkaian ibadah haji dengan baik, serta menjadi langkah preventif 

untuk menjaga jiwa (ḥifẓ al-nafs). 

 
61Ibrāhīm ibn Mūsa ibn Muḥammad al-Syāṭibi, Muwāfaqāt fi Ushūl al-Syarī’ah, Juz 2, h. 18. 



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 

  doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 
 
 

 

 

94 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S. 
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIII/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murūr 
Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

 Untuk perlindungan terhadap keturunan (ḥifẓ al-nasl) dan perlindungan harta (ḥifz 

al-māl) tidak terlalu memiliki urgensi yang sangat signifikan terhadap fatwa tersebut, 

sehingga peneliti tidak menuliskan secara rinci kedua prinsip tersebut. Berdasarkan hasil 

analisis dari penelitian ini, Komisi Fatwa MUI Nasional Indonesia sangat baik dalam 

memberikan fatwa kepada umat Islam, khususnya di Indonesia, dengan mengutamakan 

prinsip-prinsip maqāṣid al-syarī’ah sebagai landasan dalam menetapkan suatu fatwa. 

Penelitian ini memastikan bahwa setiap fatwa yang dikeluarkan tidak hanya berdasarkan 

pada dalil semata, tetapi juga mempertimbangkan tujuan syariat dalam mewujudkan 

kemaslahatan umat. Dengan demikian, fatwa-fatwa MUI menjadi relevan, kontekstual, 

dan mampu memberikan solusi yang aplikatif bagi berbagai permasalahan kontemporer 

yang dihadapi masyarakat muslim Indonesia, sekaligus menjaga keseimbangan antara 

idealisme syariat dan realitas sosial. 

 

KESIMPULAN 
Berdasarkan uraian pembahasan diatas, dapat ditarik kesimpulan dari penelitian 

dengan judul “Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIII/2024 tentang Hukum 

Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murūr Perspektif Maqāṣid Al-Syarī’ah” 

sebagai berikut: 

1. Argumentasi fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIII/2024 tentang bolehnya mabit 

di Muzdalifah dengan cara murūr adalah sah, tanpa harus membayar dam dengan 

catatan melewati Muzdalifah setelah lewat tengah malam. Hal ini tentunya sejalan 

dengan fikih klasik yaitu pandangan mazhab Syafii dan mazhab Hambali yang 

berpendapat bahwa mabit di Muzdalifah wajib dengan kadar minimal walau hanya 

sebentar setelah pertengahan malam, dan mabitnya dianggap sah. Adapun mazhab 

Maliki berpendapat mabit di Muzdalifah wajib walau hanya singgah sebentar dan 

boleh meninggalkan Muzdalifah sebelum melewati pertengahan malam. Sedangkan 

mazhab Hanafi mabit di Muzdalifah dianggap sah jika jemaah haji berada di wilayah 

Muzdalifah antara terbit fajar pada hari nahr (Idul Adha) hingga terbitnya matahari. 

2. Majelis Ulama Indonesia dalam mendudukkan maqāṣid al-syarī’ah tidak secara 

eksplisit tertulis sebagai salah satu dasar istinbat hukum dalam teks fatwanya. 

Namun, maqāṣid al-syarī’ah masuk dalam metode penetapan fatwa sesuai dengan 

Peraturan Organisasi MUI tentang Pedoman Penetapan Fatwa MUI. Nilai-nilai dan 

prinsip-prinsip maqāṣid al-syarī’ah secara implisit terkandung dan menjadi jiwa 

dalam proses istinbat fatwa-fatwa MUI, hal ini tercermin dari penggunaan dalil-dalil 

dan kaidah-kaidah fikih yang substansinya selaras dengan tujuan utama syariat. 

Tidak dicantumkannya maqāṣid al-syarī’ah secara eksplisit pada dasar penetapan 

fatwa MUI tanpa menafikan kesempurnaan wajib haji berdasarkan dalil dalam 

penetapan hukum Islam yang disepakati jumhur empat mazhab. 

Fatwa MUI tentang hukum pelaksanaan mabit di Muzdalifah dengan cara murūr 

sangat relevan dan menjadi contoh konkret penerapan maqāṣid al-syarīʿah dalam 

menjawab permasalahan haji kontemporer. Relevansinya terletak pada menjaga esensi 

agama (hifẓ al-dīn), mabit murūr tidak mengurangi subtansi mabit dalam ibadah haji. 

Perlindungan jiwa (hifẓ al-nafs) yang lahir sebagai respon terhadap kepadatan luar biasa 

dan potensi bahaya yang dapat menyebabkan kematian. Perlindungan akal (ḥifẓ al-‘aql) 

dengan menjaga jemaah dari potensi panik, stress, dan tekanan psikologis tinggi. Secara 



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 

  doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 
 
 

 

 

95 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S. 
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIII/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murūr 
Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

konkret, fatwa ini berimplikasi pada penurunan risiko kepadatan, kelelahan ekstrem, 

dehidrasi, hingga kematian di area Muzdalifah. Pelaksanaan skema murūr adalah salah 

satu dari penerapan maqāṣid al-syarīʿah yang sangat menjunjung tinggi syariat Islam 

dengan mengedepankan kemaslahatan umat. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Al-Qurān al-Karīm 

 

Buku  

Arfa, Faisar Ananda dan Watni Marpaung. Metodologi Penelitian Hukum Islam. Cet. II. 

Jakarta: Prenadamedia Group, 2016. 

Al-Aṣbahi, Malik bin Anas. al-Mudawwanah, Juz 1, Cet. I; Beirut: Dār al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 1415 H/ 1994 M. 

Al-Aṣbahi, Malik bin Anas. Terjemah kitab Al-Muwatha’ Imam Malik. Jakarta: Shahih, 

2016 M/ 1437 H. 

Auglhu, Ali Bardaq. Maqasid al-Syari'ah al-Islamiyah wa Taudhifuha li Khalli al-

Masyakil al-Muasyirah. Mesir: Maljil A'la Lisyu'un al-Islamiyah, 2005 M. 

Barlinti, Yeni Salma. Kedudukan Fatwa Dewan Syariah Nasional Dalam Sistem Hukum  

Nasional Di Indonesia. Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama 

Republik Indonesia, 2010. 

Al-Bukhāri, Muḥammad ibn Ismā’il. Ṣaḥīḥ al-Bukhāri. Juz 1 dan 2, Cet. V; Damaskus: 

Dār Ibn Kaṡīr, 1414 H/1993 M. 

Al-Bukhāri, Muḥammad ibn Ismā’il. kholqu Af’ālil ‘Ibād. Cet. II; Jeddah: Dār ‘Ikadz, 

2000 M. 

Ibn ‘Asyūr, Muḥammad Ṫahir ibn Muḥammad al-Tūnisi. Maqāṣid al-Syarī’ah al-

Islāmiyyah. Juz 3. Cet. III; Qatar: Kementerian Perwakafan dan Urusan Islam, 

1425 H/2004 M.  

Ibn Makhdūm, Muṣṭafa. Qawā’id al-Wasāil Fī al-Syarī’ah al-Islāmiyyah. Cet. I; Riyadh: 

Dār Asybīlīyā li al-Nasyr wa al-Tawzī’, 1420 H/1999 M. 

Ibn Manẓūr, Muḥammad ibn Makram ibn Ali Abū al-Faḍl Jamāluddīn al-Anṣāri. Lisān 

al-‘Arab. Cet. III. Beirut: Dār Ṣadir, 1414 H/1994 M. 

Al-Kasani, ‘Alā’uddin Abu Bakar bin Mas'ud, Badā'i' al-Ṣanā'i' fī Tartīb al-Syarā'I, Juz 

2, Cet. I; Mesir: Syirkah al-Mathbu’at al-‘Ilmiyyah, 1327 H. 

Al-Khādimi, Nūruddīn. al-Ijtihâd al-Maqâshidiy. Qatar: Kementrian Wakaf dan Urusan 

Islam, 1998 M. 

Majelis Ulama Indonesia, “Peraturan Organisasi tentang Pedoman Penetapan Fatwa 

Majelis Ulama Indonesia”. Jakarta, 2016. 

Majma’ah al-Lugah al-‘Arabiyyah. al-Mu’jam al-Wasīth. Kairo: Majma’ah al-Lugah al-

‘Arabiyyah, 1972. 

Al-Maqdisy, Abdullah bin Ahmad bin Muhammad Ibnu Qudāmah, al-Mughni, Juz 5, Cet. 

II; Riyadh: Dār Ālimi al-Kitāb, 1417 H/ 1997 M. 

Al-Nasā’i, Ahmad bin Syu’aib. Sunan al-Nasā’i. Juz 5. Cet. III. Beirut: Maktab al-

Maṭbu‘āt al-Islamiyyah, 1994 M/1414 H. 

Nata, Abuddin. Metodologi Studi Islam. Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2002. 

Al-Nawawi, Yahya bin Syarof. al-Majmu’ Syarah al-Muhazzab, Juz 8, Kairo: Idārah al-

Thiba’ah al-Muniriyyah, 1347 H. 



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 

  doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 
 
 

 

 

96 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S. 
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIII/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murūr 
Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

Al-Qaḥṭānī, Saīd bin Ali bin Wahaf. Manāsik al-Haj wal-Umrah fi al-Islam. Cet. 2. Al-

Qasab: Markaz ad-Da'wah wal-Irsyad, 1431 H/ 2010 M. 

Al-Qardhawi, Yusuf. al-Fatwa Baina al-Indhibat wa Tasayyub. Beirut: Al-Maktab Al-

Islami, 1995 M. 

Sanusi, Anwar. Metodologi Penelitian Bisnis. Jakarta: Salemba Empat, 2013. 

Al-Syafii, Muhammad bin Idris, al-Umm, Juz 2, Cet. II; Beirut: Dār al-Fikr, 1413 H/ 1983 

M. 

Al-Syāṭibī, Ibrāhīm ibn Mūsa ibn Muḥammad. al-Muwāfaqāt fi Ushūl al-Syarī'ah. Juz 2, 

Cet. I; Kairo; Dār Ibn ‘Affān, 1417 H/ 1997 M. 

Tim Penulis, al-Fiqh al-Muyassar fi Dlaw’i al-Kitab wa al-Sunnah. Madinah: Majma’ 

al-Malik Fahd li Thiba’at al-Mushaf al-Syarif, 1424 H. 

Al-Tirmidzi, Muhammad bin Isa. Jāmi’ al-Kabīr Sunan al-Tirmidzi. Juz 2. Beirut: Dār 

al-Gorb al-Islāmy, 1996 M. 

 

Jurnal Ilmiah 

Abidin, Mukhlis. “Paradigma Maqāsid Syariah Menjadi Disiplin Ilmu.” TAWAZUN : 

Journal of Sharia Economic Law 2, no. 1 (2019): 73. 

doi:10.21043/tawazun.v2i1.5415. 

Arifandi, Firman. “Tinjauan Kaidah Fikih Terhadap Fatwa MUI Tentang Hukum 

Autopsi.” Majalah Sainstekes 9, no. 2 (2023): 073–081. 

doi:10.33476/ms.v9i2.2869. 

Bakry, Kasman, Awal Rifai, and Nikmatun Khairunnisa. “AL-QIBLAH : Infertilitas 

Sebagai Alasan Khuluk Perspektif Maqāṣid al-Syarī'h” 4, no. 3 (2025): 244–69. 

doi:10.36701/qiblah.v4i3.2128. 

Fachrudin, Khaerul Aqbar, Rachmat Bin Badani Tempo, “AL-QIBLAH : Status 

Keharaman Produk Yang Mendukung Agresi Israel Terhadap Palestina (Studi 

Analisis Fatwa MUI No. 83 Tahun 2023” 3, no. 4 (2024): 631–53, 

doi:10.36701/qiblah.v3i4. 

Habibaty, Diana Mutia. "Peranan Fatwa Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama 

Indonesia Terhadap Hukum Positif Indonesia." Jurnal Legislasi Indonesia 14.4 

(2017): 447-453. 

Hanif, Ahmad, Hari Susanto, and Rio Erismen Armen. “Analisis Pengaruh Maqashid 

Syariah Terhadap Fatwa DSN-MUI Tentang Penyelesaian Utang Murabahah.” 

Scientia: Jurnal Hasil Penelitian 8, no. 1 (2023): 1–20. 

doi:10.32923/sci.v8i1.2607. 

Khaeruddin, and Lilik Andar Yuni. “Problematika Moderasi Haji : Suatu Tinjauan 

Maqashid Untuk Memudahkan Dan Menyempurnakan Ritual Haji Armuzna.” 

Jurnal Kolaboratif Sains 6, no. 12 (2023): 1881–92. doi:10.56338/jks.v6i12.4556. 

Labaso’, Syahrial, and Ratna Hestiana. “Pendekatan Linguistik Dalam Pengkajian 

Islam.” Pekerti: Journal Pendidikan Islam Dan Budi Pekerti 5, no. 1 (2023): 1–

12. doi:10.58194/pekerti.v5i1.3351. 

Majelis Ulama Indonesia, “Keputusan Ijtima’ Ulama Komisi Fatwa Se-Indonesia VIII 

Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIII/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di 

Muzdalifah dengan Cara Murur”, Bangka Belitung, 2024. 

Marjanah, Luk Luul, Abdul Sattar, Vina Darissurayya, Hasyim Hasanah, Kurnia 

Muhajarah, and Abdul Rozaq. “Pendangan Ulama Kabupaten Grobogan Terhadap 



 

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 

  doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 
 
 

 

 

97 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S. 
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIII/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murūr 
Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

Pelaksanaan Murur Dan Tanazul Pada Musim Haji 2024” 8 (2025): 77–90. 

Pelu, Ibnu Elmi A.S. “Kedudukan Fatwa Dalam Konstruksi Hukum Islam.” El-

Mashlahah 9, no. 2 (2019): 167–81. doi:10.23971/maslahah.v9i2.1692. 

Sari, Milya, and Asmendri Asmendri. “Penelitian Kepustakaan (Library Research) Dalam 

Penelitian Pendidikan IPA.” Natural Science 6, no. 1 (2020): 41–53. 

doi:10.15548/nsc.v6i1.1555. 

Sudarto, Aye, Mesta Wahyu Nita, and Kukuh Cahyono. “Maqashid Syariah Dalam 

Management Penyelenggaraan Ibadah Haji.” Multazam : Jurnal Manajemen Haji 

Dan Umrah 3, no. 1 (2023): 34. doi:10.32332/multazam.v3i1.7059. 

Syandri, Ronny Mahmuddin, and Nurul Faridah, “Bustanul Fuqaha: Penulisan Kisah 

Fiksi Dalam Perspektif Maqāṣid al-Syarī'ah” 3, no. 2 (2022): 156–69, 

doi:10.36701/bustanul.v3i2.584. 

Usman, Mukran, Askar Patahuddin, and Andi Muhammad Ihsan Yusuf. “Qā'idah al-

Ḍarūrāt Tubīḥ al-Maḥẓūrāt wa Taṭbīquhā fī Jawāz Kashf Wajh al-

Mutanaqqibah”, Al-Baṣīrah: Majallat al-Dirāsāt al-Islāmiyyah, 1.1  (2020  :)97 -

341 . 

 

Desertasi, Tesis, dan Skripsi: 

Masruri, Muhammad. “Analisis Ijtima Ulama Komisi Fatwa MUI Terhadap 

Cryptocurrency Perspektif Maqasid Asy Syariah”. Skripsi (Pekalongan: Fak. 

Syariah UIN KH Abdurrahman Wahid Pekalongan, 2022). 

 

Sumber Daring (Online) 

Dar al-Iftah. “Hukum Mabit di Muzdalifah.” Official web of Dar al-Iftah Mesir. 

https://www.dar-alifta.org/ar/fatwa/details/12544/. (30 Mei 2025). 

Kementerian Agama. “Kuota Haji Reguler Terisi 70%, Pelunasan Sampai 14 Maret 

2025.” Situs Resmi Kemenag. https://haji.kemenag.go.id/v5/detail/kuota-haji-

reguler-terisi-70-pelunasan-sampai-14-maret-2025. (30 Mei 2025). 

https://www.dar-alifta.org/ar/fatwa/details/12544/
https://haji.kemenag.go.id/v5/detail/kuota-haji-reguler-terisi-70-pelunasan-sampai-14-maret-2025
https://haji.kemenag.go.id/v5/detail/kuota-haji-reguler-terisi-70-pelunasan-sampai-14-maret-2025

