sl = AL-MABSUTH: Vol 2 No. 1.(026)

] p.73-97
JURNAL Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab doi:
i ; HAYH H 10.36701/mabsuth.v2i1.2609

EANEEHATRAL AN https://journal.stiba.ac.id/index.php/mabsuth/index

Analisis Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI)
Nomor 11/Ijtima’Ulama/VIIl/2024 Tentang Hukum
Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara
Murar Perspektif Magqgdasid al-Syart’ah

An Analysis of the Indonesian Ulema Council (MUI) Fatwa No. 11/ljtima’ Ulama/VIIl/2024
on the Legality of Performing Mabit in Muzdalifah via the Murir Method: A Perspective of
Magasid al-Syari’ah

Ahmad Herdian Fahreza?, Askar Patahuddin®, M. Dzul Fadli S.¢

aInstitut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia; Email: herdianmen@gmail.com
bnstitut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia; Email: askarfatahuddin@stiba.ac.id
¢Institut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia; Email: dzul.fadli@stiba.ac.id

Article Info Abstract
Received: 20 Oktober 2025 Mabit in Muzdalifah is one of the obligatory rituals of Hajj, which
Revised: 24 Oktober 2025 is often challenged by the overcrowding of pilgrims. The Fatwa
Accepted: 27 Oktober 2025 Commission of the Indonesian Ulema Council has issued a ruling
Published: 30 Januari 2026 allowing mabit to be performed using the murir method. This
study aims to analyze the MUI fatwa in alignment with classical
Keywords: Islamic jurisprudence and its relevance to the principles of
Fatwa MUI, Muzdalifah, Mabit, Murir, magasid al-syari’ah, as well as to assess the extent to which
Magasid. magqasid al-syari’ah is employed in the formulation of the MUI’s
fatwas. This research is qualitative and descriptive in nature,
Kata kunci: based on library research, and uses normative, conceptual, and
Fatwa MUI, Muzdalifah, Mabit, Murir, linguistic approaches for data analysis. The findings of this
Magqasid. research show that. First, MUl Fatwa aligns with classical figh,

particularly the Shafi‘i and Hanbali schools of thought, which
permit pilgrims to leave Muzdalifah after midnight. Second, while
the MUI Fatwa Commission does not explicitly use magqasid al-
syari’ah as the foundation for legal reasoning, the principles of
maqasid al-syari’ah are implicitly present in the formulation of
MUI fatwas. Third, the MUI s fatwa permitting the murar method
is highly relevant to the five primary objectives of magasid al-
syart’ah, especially the protection of life (hifz al-nafs), as this
method can reduce extreme overcrowding in Muzdalifah, which
could endanger the safety of pilgrims. This research suggests that
Hajj organizers should facilitate the mabit in Muzdalifah as a
murir (passing through) for the elderly, following the official
MUI fatwa.

Abstrak

Mabit di Muzdalifah merupakan salah satu wajib haji yang
pelaksanaannya seringkali dihadapkan pada tantangan kepadatan
jemaah. Komisi fatwa MUI telah memberikan sebuah keputusan
bolehnya mabit dengan cara murzr. Penelitian ini bertujuan untuk
menganalisis fatwa MUI tersebut sejalan dengan fikih klasik dan
relevansinya terhadap prinsip magasid al-syari’ah, serta sejauh
mana magqasid al-syart’ah digunakan pada penetapan fatwa MUI.
Jenis penelitian ini menggunakan deskriptif Kkualitatif (non-

73 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S.
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/ljtima’ Ulama/VIll/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murdr
Perspektif Maqasid al-Syari’ah



AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab ™ Lgu.ll ‘s
Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 AL-MABSUTH
doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 STilD) SLAM

statistik) yang berbasis pada kajian pustaka (library research),
dengan analisis data menggunakan pendekatan normatif,
konseptual, dan linguistik. Hasil penelitian ini menunjukkan
bahwa; Pertama, fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VI11/2024
sejalan dengan fikih klasik yaitu mazhab Syafii dan mazhab
Hambali yang membolehkan untuk meninggalkan Muzdalifah
setelah lewat tengah malam. Kedua, komisi fatwa MUI dalam
mendudukkan magasid al-syari’ah tidak secara eksplisit sebagai
dasar istinbat fatwa, akan tetapi sebagai metode penetapan fatwa
MUI yang menjadikan prinsip magqasid al-syari’ah ada secara
implisit dalam setiap keputusan fatwa MUI. Ketiga, fatwa MUI
bolehnya skema murir sangat relevan terhadap lima tujuan utama
magasid al-syar?’'ah, terkhusus perlindungan terhadap jiwa (hifz
al-nafs), dengan skema muriar dapat mengurangi tingkat
kepadatan ekstrem di Muzdalifah yang dapat membahayakan
keselamatan jemaah. Implikasi penelitian ini ialah agar
penyelenggara ibadah haji menjalankan mabit di Muzdalifah
dengan cara murzr bagi jemaah lansia dan sesuai dengan arahan
dari fatwa MUI.

How to cite:

Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S., “Analisis Fatwa MUI Nomor 11/ljtima’
Ulama/VI11/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murir Perspektif Magqasid al-
Syar’ah”, AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab, Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97. doi:
10.36701/mabsuth.v2i1.2609

This work isliensed under a Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International (CC BY-NC-SA 4.0)

PENDAHULUAN
Haji merupakan rukun Islam kelima yang memiliki tata cara dan tuntunan yang
bersumber langsung dari Al-Qur’an dan hadis Nabi Muhammad saw., sehingga umat
Islam dapat melaksanakannya dengan baik setiap tahunnya pada bulan Zulhijah.
Keutamaan ibadah haji merupakan ibadah yang paling mulia dan afdal sebagaimana
disebutkan dalam hadis yang diriwayatkan oleh Abu Hurairah ra.

:J6 el T WY & dos ol s Lo a2 et 16 e B o B O 32
Nl olyy) e B JBBGE 5 B L 3 sl JB L 7 13 4lytg B 0l
Artinya:
Dari Abu Hurairah ra., dia berkata: Nabi saw. ditanya, “Amalan apakah yang
paling utama?” Beliau menjawab, “Iman kepada Allah dan Rasul-Nya.” Ditanya
lagi, “Kemudian apa?” Beliau menjawab, “Jihad di jalan Allah.” Ditanya lagi,
“Kemudian apa?” Beliau menjawab, “Haji yang mabrur (diterima)”.
Ibadah haji memiliki beberapa rukun yang harus dilaksanakan yaitu, ihnram, wukuf
di Arafah, tawaf ifadah, sai, dan dilakukan secara tertib. Di samping itu, terdapat wajib
haji yang meskipun tidak membatalkan keabsahan haji jika ditinggalkan, namun tetap

mewajibkan pelakunya untuk membayar dam (denda). Wajib haji tersebut ialah
mengenakan ihram dari mikat, berdiam di Arafah sampai matahari tenggelam, mabit di

i

!Muhammad ibn Isma’il al-Bukhari, Kholqu Af’alil ‘Ibad, (Cet. 11; Jeddah: Dar ‘Ikadz, 2000 M), h. 50.

74 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S.
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIIl/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murdr
Perspektif Maqasid al-Syarr’ah


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab ™ Lgu.ll ‘s
Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 AL-MABSUTH
doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 STilD) SLAM

Muzdalifah, mabit di Mina, melontar jamrah ‘ula, wustha, dan agababh, tahalul, dan tawaf
wada’. % Rasulullah saw. bersabda dalam hadis sahih yang diriwayatkan oleh Jabir bin
Abdillah.

I3

(@LWJ* olg)) 1B ol Jag £ EHY e ;
Artinya:

Wahai sekalian manusia, ambillah dariku manasik haji kalian, karena

sesungguhnya aku tidak tahu barangkali aku tidak akan melaksanakan haji setelah

tahun ini.

Mabit di Muzdalifah merupakan wajib haji yang dilakukan oleh jemaah setelah
melakukan wukuf di Arafah pada malam idul adha 10 Zulhijah, dan barang siapa yang
tidak melaksanakan mabit maka harus membayar dam (denda). Pendapat ini merupakan
pendapat dari empat imam mazhab, yaitu Imam Abu Hanifah, Imam Malik, Imam Syafii,
dan Imam Ahmad bin Hambal.* Hal ini didasarkan pada firman Allah Swt. pada Q.S. al-
Baqarah/2' 198.

A Ko B gS30 e op TG I 1a e has O pug S o
:;gw:,;waé&i%ab Sods LS

&é;;vi&u@\jbwu\@w

Terjemahnya:

Tidak ada dosa bagi kamu untuk mencari anugerah dari Tuhanmu. Maka apabila

kamu keluar dari Arafah, ingatlah Allah di tempat yang telah ditentukan itu

(masy aril haram) dan ingatlah Dia sebagaimana Dia telah memberi petunjuk

kepadamu, meskipun sebelumnya kamu termasuk orang-orang yang sesat.

Menurut data yang dirilis oleh Kemenag, jumlah jemaah haji Indonesia pada tahun
2025 mencapai 221.000 orang. Jumlah ini terdiri dari 201.063 jemaah reguler, 1.572
petugas haji daerah, 685 pembimbing dari Kelompok Bimbingan Ibadah Haji dan Umrah
(KBIHU), serta 17.680 jemaah haji khusus.® Kondisi fisik jemaah serta kepadatan di suatu
tempat menjadi faktor perhatian penting untuk menjaga jemaah agar tetap sehat menjalani
semua rangkaian manasik ibadah haji sampai selesai. Kepadatan di Muzdalifah serta lelah
yang dialami jemaah setelah wukuf di Arafah, konsep mabit dengan cara murzr menjadi
alternatif yang cocok untuk para jemaah.

Menjawab tantangan ini, MUI (Majelis Ulama Indonesia) melalui [jtima’ Ulama
Komisi Fatwa Se-Indonesia VIII yang diselenggarakan di Pondok Pesantren Bahrul
Ulum, Sungailiat, Kabupaten Bangka, Provinsi Kepulauan Bangka Belitung pada tanggal
28-31 Mei 2024, menetapkan keputusan Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIIIl/2024 tentang
Hukum Pelaksanan Mabit di Muzdalifah dengan cara Murar. Keputusan ini menarik

2Said bin Ali bin Wahaf al-Qahtani, Mandsik al-Haj wal-Umrah fi al-Islam, (Cet. 11; Al-Qasab: Markaz ad-
Da'wah wal-Irsyad, 1431 H/ 2010 M), h. 307-316.

3Ahmad bin Syu‘aib al-Nasa’i, Sunan al-Nasd’i, Juz 5 (Cet. I1I; Beirut: Maktab al-Matbu‘at al-Islamiyyah,
1994 M/1414 H), h. 270.

4Said bin Ali bin Wahaf al-Qahtani, Mandsik al-Haj wal-Umrah fi al-Islam, h. 461.

>Kementerian Agama R.I., Al-Quran dan Terjemahannya (Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an,
2019 M), h. 31.

®Kementrian Agama, “Kuota Haji Reguler Terisi 70%, Pelunasan Sampai 14 Maret 2025 Situs Resmi
Kemenag. https://haji.kemenag.go.id/v5/detail/kuota-haji-reguler-terisi-70-pelunasan-sampai-14-maret-2025 (30 Mei
2025)

75 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S.
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIIl/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murdr
Perspektif Maqasid al-Syarr’ah



AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab ™ Lgu.ll ‘s
Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 AL-MABSUTH
doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 STilD) SLAM

untuk dibahas karena melibatkan aspek ijtihad Ulama kontemporer Indonesia dalam
merespon masalah fikih yang bersifat praktis dan aktual.

Di dalam fatwa MUI tersebut memberikan keputusan bahwa mabit di Muzdalifah
wajib dan apabila tidak melaksanakannya maka wajib membayar dam (denda), serta
dibolehkannya mabit dengan cara murar Jika seseorang melintasi Muzdalifah setelah
lewat tengah malam dan sempat berhenti sejenak di area Muzdalifah, meskipun tetap
berada di atas kendaraan, maka mabitnya dianggap sah. Namun, jika melewati
Muzdalifah sebelum tengah malam, atau meskipun sempat berhenti tetapi sudah
meninggalkan Muzdalifah sebelum waktu tengah malam, maka mabit tersebut dianggap
tidak sah dan diwajibkan membayar dam.’

Mabit secara murar tentunya kontradiksi dengan mabit yang dilakukan oleh
Rasulullah saw. ketika melaksanakan haji, sebagaimana disebutkan dalam hadis yang
diriwayatkan oleh Imam al-Tirmidzi dengan derajat hadis hasan sahih.

Uas Cass (d;}ijbsu)ovubwv\.@.:i“ & inejjb Jbg‘rmgﬁ@j}':}/‘f

28 . @ °ax @

8(95.,\,4)«".“ ob)> 4."‘.5_7 Lf:a’éj A > ( Jes ,)LCS j‘ D}\JJJJAJ Mju ;,uj .Uj cc@.b 2
Artinya:

Dari ‘Urwah Ibn Mudarris bahwa Rasulullah saw. bersabda, “Barang siapa

mengikuti salat subuh bersama kami di Muzdalifah, Kemudian ia bermalam

bersama kami hingga kami berangkat, dan sebelumnya ia telah melaksanakan
wukuf di Arafah, baik pada malam maupun siang hari, maka hajinya dianggap sah
dan kewajiban hajinya sudah terpenuhi.

Hadis ini menunjukkan bahwasanya Rasulullah saw. bermalam penuh di
Muzdalifah sampai setelah salat subuh, kemudian beliau melanjutkan perjalanan ke Mina.
Adapun Menurut fatwa Dar al-1fta Mesir yang merupakan salah satu Lembaga fatwa di
Negara Mesir, bahwasanya mabit di Muzdalifah hukumnya sunah dengan mewajibkan
melintasi Muzdalifah, fatwa tersebut berbeda pandangan dengan fatwa MUI, fatwa
tersebut terkesan lebih mempermudah bagi jemaah haji karena dibolehkan murzr atau
meninggalkan Muzdalifah sebelum tengah malam tanpa perlu membayar dam.°’Adapun
pendapat mayoritas ulama ialah pertengahan malam pada 10 Zulhijah merupakan batas
awal wajib mabit di Muzdalifah.

Mabit di Muzdalifah secara konsisten dihadapkan pada kepadatan jemaah yang
masif, sebuah fenomena yang tidak hanya menimbulkan ketidaknyamanan tetapi juga
secara langsung membahayakan jiwa dan keselamatan para jemaah. Situasi krusial ini
mendorong perlunya ijtihad dan solusi hukum yang adaptif, bukan semata-mata untuk
mencari kemudahan, melainkan untuk memastikan bahwa tujuan hakiki syariat (magasid
al-syari’ah) tetap terpenuhi. Dalam konteks ini, magasid al-syari’ah menjadi lensa utama
untuk memahami bagaimana fikih Islam dapat memberikan respon dinamis terhadap

"Majelis Ulama Indonesia, “Keputusan Ijtima’ Ulama Komisi Fatwa Se-Indonesia VIII Nomor 11/Ijtima’
Ulama/VII1/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murur”. (Bangka Belitung, 2024), h.
3.

8Muhammad bin Isa al-Tirmidzi. Jami’ al-Kabir Sunan al-Tirmidzi, Juz 2 (Cet I; Beirut: Dar al-Gorb al-
Islamy, 1996 M) hal. 227.

Dar al-Iftah, “Hukum Mabit di Muzdalifah” official web of Dar al-Iftan  Mesir,
https://www.daralifta.org/ar/fatwa/details/12544/ (30 Mei 2025)

76 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S.
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIIl/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murdr
Perspektif Maqasid al-Syarr’ah



AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab ™ Lgu.ll ‘s
Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 AL-MABSUTH
doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 STilD) SLAM

tantangan kontemporer, dengan prioritas pada perlindungan kemaslahatan jemaah di atas
segalanya, sebagaimana tercermin dalam fatwa terkait metode alternatif seperti murir.

Magasid al-syari’ah menurut Ibn ‘Asytr adalah tujuan dan hikmah yang
diperhatikan oleh pembuat syariat (Allah) dalam semua bentuk hukum yang ditetapkan.*
Konsep magasid al-syari’ah dalam penetapan sebuah fatwa perlu menjadi sebuah
pertimbangan khusus, dalam fatwa MUI tentang hukum mabit dengan cara murar
didalamnya tidak mencamtukan secara eksplisit pada teks fatwa tersebut. Isi fatwa
tersebut mengambil istinbath hukum daripada al-Qur’an, hadis, qowaid fighzyyah
(kaidah-kaidah fikih), serta pandangan para ulama dari berbagai kitab. Perspektif magasid
al-syari’ah suatu pendekatan yang cocok dalam meninjau kebijakan fatwa, terutama
dalam konteks kontemporer yang memerlukan ijtihad dan respon yang sesuai dengan
situasi. Oleh karena itu, penting untuk meninjau fatwa MUI mengenai hukum
pelaksanaan mabit secara murar dari perspektif magasid al-syari’ah.

Berdasarkan uraian latar belakang di atas, peneliti merumuskan beberapa
substansi permasalahan yang akan dikaji: (1) Apakah argumentasi Fatwa MUl Nomor
11/Ijtima’ Ulama/VII[/2024 sejalan dengan pandangan fikih klasik? (2) bagaimana
komisi fatwa MUI mendudukkan magqasid al-syari’ah dalam penetapan fatwa-fatwa
MUI? dan (3) bagaimana relevansi fatwa MUI tentang hukum pelaksanaan mabit di
Muzdalifah dengan cara murzr terhadap magasid al-syari’ah?

Fatwa MUI ini masih tergolong baru, karena diterbitkan pada tahun 2024. Peneliti
telah menelusuri berbagai penelitian terdahulu yang relevan dengan dengan topik yang
diteliti. Berikut merupakan penelitian terdahulu yang membahas tentang konsep mabit di
Muzdalifah dengan cara murar dan perspektif magasid al-syari’ah pada fatwa MUI.
Pertama, penelitian Jurnal yang ditulis oleh Abdul Karim, Maulani, Qoim Nurani, dan
Muhammad Alafth Qaaf dari Universitas Raden Fatah Palembang, dengan judul Murzar
Sebagai Moderasi Dalam Pelaksanaan Ibadah Haji.** penelitian tersebut membahas
kebijakan murar di Muzdalifah yang direncanakan akan diterapkan oleh pemerintah
Indonesia dalam musim haji tahun 2024. Penelitian ini secara khusus mengulas
Keputusan Pengurus Besar Harian Syuriah terkait hasil Bahtsul Masa’il al-Diniyyah al-
Wagqi ‘iyyah. Hasil penelitian menunjukkan bahwa murir mencerminkan salah satu
bentuk moderasi beragama dalam pelaksanaan haji, khususnya melalui tiga aspek utama,
moderasi dalam berpikir, bergerak, dan bertindak. Penelitian ini dan penelitian
sebelumnya sama-sama membahas murar di Muzdalifah dalam pelaksanaan haji. Namun,
fokus keduanya berbeda. Penelitian sebelumnya membahas murzr dari sisi moderasi
beragama berdasarkan keputusan Syuriah PBNU. Penelitian ini mengkaji fatwa MUI
tentang hukum murar melalui pendekatan magasid al-syari’ah, dengan menilai sejauh
mana fatwa MUI tentang hukum murir sejalan dengan tujuan-tujuan pokok syariat Islam.

Kedua, penelitian Jurnal yang ditulis oleh Marjanah, dkk (2025), dengan judul
Pandangan Ulama Kabupaten Grobogan Terhadap Pelaksanaan Murir Dan Tanazul
Pada Musim Haji 2024.** Para ulama di Kabupaten Grobogan menyatakan dukungan

OMuhammad Tahir ibn Muhammad ibn ‘Asyiir al-Tanisi, Magdsid al-Syari’ah al-Islamiyyah, Juz 3 (Cet.
I11; Qatar: Kementerian Perwakafan dan Urusan Islam, 1425 H/2004 M), h. 165.

1Karim, Abdul, et al., "Murur Sebagai Wujud Moderasi Dalam Pelaksanaan Ibadah Haji." Khazanah
Multidisiplin 5.1 (2024): 88-104.

21 yk Luul Marjanah et al., “Pendangan Ulama Kabupaten Grobogan Terhadap Pelaksanaan Murur Dan
Tanazul Pada Musim Haji 2024” 8 (2025): 77-90.

77 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S.
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIIl/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murdr
Perspektif Maqasid al-Syarr’ah



AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab ™ Lgu.ll ‘s
Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 AL-MABSUTH
doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 STilD) SLAM

terhadap skema murzar dan tanazul yang ditetapkan oleh MUI Pusat untuk musim haji
2024. Pandangan ini diperoleh melalui pendekatan kualitatif dengan wawancara langsung
bersama tokoh-tokoh MUI, NU, dan PDM Grobogan. Penerapan skema tersebut
dilatarbelakangi oleh keterbatasan lahan untuk mabit di Muzdalifah dan Mina, tambahan
kuota haji sebanyak 20.000 orang, serta proyek pembangunan yang mengurangi ruang
jemaah hingga 20.000 m2. Dengan di keluarkannya skema murzr dan tanazul pada musim
haji 2024 sangat memberikan alternatif bagi petugas haji ketika membimbing jemaah
lansia dan risiko tinggi saat mabit. Penelitian ini dan penelitian sebelumnya sama-sama
membahas konsep murir sebagai bentuk rukhsah (keringanan) dalam ibadah haji dan
berangkat dari fatwa MUI terkait pelaksanaannya. Adapun perbedaannya terletak pada
fokus dan pendekatan yang digunakan, penelitian sebelumnya lebih menekankan aspek
sosiologis melalui pandangan para ulama terhadap kebijakan murir dan tanazul.
Sementara itu, penelitian ini mengkaji fatwa MUI tentang bolehnya murzr dari perspektif
magasid al-syariah.

Ketiga, penelitian Jurnal yang ditulis oleh Khaeruddin dan Lilik Andar Yuni dari
UIN Sultan Aji Muhammad Idris Samarinda, dengan judul Problematika Moderasi Haji:
Suatu Tinjauan Magashid Untuk Memudahkan dan Menyempurnakan Ritual Haji
Armuzna.®® Penelitian tersebut bertujuan untuk menganalisis penerapan prinsip moderasi
dalam pelaksanaan ibadah haji di Arafah, Muzdalifah, dan Mina, dengan menekankan
pentingnya kemudahan bagi jemaah melalui pendekatan magqasid al-syari’ah menurut
Wahbah al-Zuhaili. Kesamaan antara penelitian ini dan penelitian sebelumnya terletak
pada penggunaan pendekatan magasid al-syari’ah. Namun, terdapat perbedaan dalam
ruang lingkup pembahasannya. Penelitian terdahulu membahas penerapan magasid al-
syari’ah secara umum dalam konteks moderasi ibadah haji di tiga lokasi utama Armuzna
(Arafah, Muzdalifah, dan Mina), sementara penelitian ini secara khusus menyoroti aspek
hukum mabit di Muzdalifah dengan skema murzr berdasarkan fatwa MUI, ditinjau dari
perspektif magasid al-syari’ah.

Keempat, penelitian Jurnal yang dilakukan oleh Aye Sudarto, Mesta Wahyu Nita,
dan Kukuh Cahyono, dengan judul Magashid Syariah Dalam Manajemen
Penyelenggaraan Ibadah Haji'* Penelitian tersebut menemukan bahwa manajemen
penyelenggaraan ibadah haji di Indonesia sudah menerapkan prinsip magashid al-
syariah, khususnya menjaga kelancaran, keamanan, dan kenyamanan jemaah. Regulasi
seperti UU No. 8 Tahun 2019 mendukung pelaksanaan haji yang tertib dan transparan.
Penerapan prinsip manajemen yang baik meningkatkan efektivitas pelayanan, meskipun
tantangan pengelolaan jemaah dalam jumlah besar masih perlu diatasi agar tujuan
maqasid al-syari’ah tercapai secara optimal. Persamaan penelitian ini dengan penelitian
sebelumnya terletak pada penggunaan pendekatan magasid al-syari’ah. Perbedaannya
ada pada ruang lingkup kajian, penelitian terdahulu fokus pada aspek pengolaan dan
regulasi secara luas, sedangkan penelitian ini fokus pada aspek hukum dan ibadah secara

13K haeruddin and Lilik Andar Yuni, “Problematika Moderasi Haji: Suatu Tinjauan Magqashid Untuk
Memudahkan Dan Menyempurnakan Ritual Haji Armuzna,” Jurnal Kolaboratif Sains 6, no. 12 (2023): 1881-92,
doi:10.56338/jks.v6i12.4556.

14Aye Sudarto, Mesta Wahyu Nita, and Kukuh Cahyono, “Maqashid Syariah Dalam Management
Penyelenggaraan Ibadah Haji,” Multazam : Jurnal Manajemen Haji Dan Umrah 3, no. 1 (2023): 34,
doi:10.32332/multazam.v3i1.7059.

78 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S.
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIIl/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murdr
Perspektif Maqasid al-Syarr’ah



AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab ™ Lgu.ll ‘s
Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 AL-MABSUTH
doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 STilD) SLAM

khusus dalam konteks Fatwa MUI tentang hukum mabit di Muzdalifah dengan cara
murir.

Kelima, penelitian Skripsi oleh Muhammad Masrusi mahasiswa Fakultas Syariah
Universitas Islam Negeri KH. Abdurrahman Wahid Pekalongan dengan judul Analisis
ijtima ulama komisi fatwa MUI terhadap cryptocurrency perspektif magasid asy
syariah. Skripsi tersebut menjelaskan bahwa cryptocurrency tidak ada memenuhi lima
aspek magasid al-syari’ah walaupun memiliki manfaat yang sangat sedikit. Persamaan
Skripsi tersebut dengan penelitian ini terletak pada perspektif yang ingin dikaji yaitu
dengan perspektif magqgasid al-syari’ah terhadap fatwa MUI, perbedaannya terletak pada
lingkup kajian yang berbedah, Skripsi tersebut menggunakan fatwa MUI tentang
cryptocurrency, sedangkan penelitian ini ialah fatwa MUI tentang hukum pelaksanaan
mabit di Muzdalifah dengan cara murir.

Penelitian ini dimaksudkan untuk memberi sumbangsih penting, baik secara
keilmuan maupun dalam penerapan bagi peneliti khususnya dan orang lain pada
umumnya: (1) Manfaat ilmiah, penelitian ini diharapkan bisa menambah wawasan dalam
bidang ilmu fikih dan magqasid al-syari’ah, Khususnya yang berkaitan dengan ibadah haji.
Selain itu, penelitian ini bisa menjadi bahan bacaan atau referensi bagi mahasiswa,
peneliti, dan siapa saja yang ingin memahami relevansi magqasid al-syari’ah pada fatwa
MUI tentang hukum pelaksanaan mabit di Muzdalifah dengan cara murar; dan (2)
Manfaat praktis, Hasil penelitian ini diharapkan bermanfaat bagi para pembimbing haji,
penyelenggara ibadah haji, dan jemaah haji. Dengan memahami isi fatwa MUI serta
tinjaun magqasid al-syari‘ah, mereka bisa melaksanakan ibadah haji khususnya mabit di
Muzdalifah dengan lebih tenang dan sesuai dengan ketentuan yang dibolehkan dalam
syariat agama Islam.

Tujuan penelitian ini ialah: Pertama, untuk menganalisis keputusan fatwa MUI
Nomor 11/Ijtima’ Ulama/2024 sejalan dengan pandangan fikih klasik. Kedua, untuk
menganalisis Komisi Fatwa MUI mendudukkan magasid al-syari’ah dalam proses
penetapan ijtihad fatwanya. Ketiga, untuk menganalisis relevansi fatwa MUI tentang
pelaksanaan mabit di Muzdalifah dengan cara muriar terhadap prinsip-prinsip magasid
al-syari’ah. Jenis penelitian yang digunakan adalah deskriptif kualitatif (non-statistik)
dengan menggunakan metode library research (kajian pustaka).!® Penelitian ini
menerapkan tiga pendekatan utama. Pertama, pendekatan normatif digunakan untuk
menggali pemahaman ajaran agama langsung dari sumber-sumber ilahiah murni, tanpa
campur tangan penalaran manusia.!” Kedua, pendekatan konseptual (conceptual
approach) digunakan Sebagai salah satu pendekatan dalam penelitian hukum,
memusatkan kajiannya pada analisis mendalam terhadap materi hukum guna
mengidentifikasi, mengklarifikasi, dan merumuskan makna esensial dari konsep-konsep
dan terminologi hukum.® Ketiga, Pendekatan linguistik merupakan sudut pandang dalam

SMuhammad Masruri. “Analisis ijtima ulama komisi fatwa mui terhadap cryptocurrency perspektif magasid
asy syariah”. Skripsi (Pekalongan: Fak. Syariah UIN KH Abdurrahman Wahid Pekalongan, 2022).

Milya Sari and Asmendri Asmendri, “Penelitian Kepustakaan (Library Research) Dalam Penelitian
Pendidikan IPA,” Natural Science 6, no. 1 (2020): 41-53, doi:10.15548/nsc.v6i1.1555.

Y7 Abuddin Nata, Metodologi Studi Islam (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2002), h. 34.

18M. Hajar, “Model-Model Pendekatan Dalam Penelitian Hukum dan Figh” Pekanbaru: UIN Suska Riau 41

(2015).

79 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S.
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIIl/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murdr
Perspektif Maqasid al-Syarr’ah



AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab ™ Lgu.ll ‘s
Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 AL-MABSUTH
doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 STilD) SLAM

menelaah suatu objek penelitian dengan menggunakan teori-teori yang sudah teruji dan
diakui dalam bidang ilmu linguistik.®

Sumber data pada penelitian ini adalah melalui sumber data primer yaitu teks
keputusan fatwa MUI itu sendiri, serta sumber data sekunder, merupakan data yang
diperoleh melalui pihak lain yaitu kitab-kitab ulama terdahuluh tentang magasid al-
syart’ah, Untuk pengumpulan data, peneliti melakukan studi dokumen dan kepustakaan,
yang melibatkan pengumpulan literatur relevan,® serta penerjemahan teks berbahasa
Arab dari berbagai kitab. Data yang telah diperoleh selanjutnya diolah melalui metode
content analysis, adalah metode yang dilakukan dengan cara memahami alur pemikiran
tokoh-tokoh dan merekonstruksi kerangka pemikiran yang akan diteliti.?* Peneliti akan
memahami serta menganalisis Keputusan Ijtima’ Ulama Nomor 11/Ijtima’
Ulama/V111/2024 tentang hukum pelaksanaan mabit di muzdalifah dengan cara murir.

PEMBAHASAN

Redaksi dan Substansi Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VI1I11/2024

Majelis Ulama Indonesia (MUI) adalah sebuah organisasi yang menaungi para
ulama, pemimpin umat, dan cendekiawan Muslim dari berbagai kalangan di Indonesia.
MUI memiliki tugas utama untuk memberikan bimbingan serta arahan kepada umat Islam
dalam menjalani kehidupan beragama dan sosial yang sesuai dengan syariat Islam.?2 MUI
memiliki peran penting dalam menyampaikan hukum Islam di Indonesia, salah satu dari
produk MUI ialah fatwa yang menjadi pegangan umat Islam khususnya di Indonesia
dalam menjalankan syariat Islam. Fatwa adalah suatu pendapat atau keputusan yang
disampaikan oleh seorang mufti atau pakar dalam hukum Islam sebagai jawaban atas
permasalahan tertentu yang diajukan.? Dalam hal ini peneliti mengkaji fatwa MUI hasil
ijtima’ ulama yang diselenggarakan di Bangka Belitung pada 28-31 Mei 2024
menetapkan keputusan nomor 11/I[jtima’ Ulama/VIIl/2024 tentang Hukum Pelaksanaan
Mabit di Muzdalifah dengan cara Murqr.

Keputusan tersebut dilatarbelakangi oleh dorongan dari Kementerian Agama
(Kemenag) Indonesia yang mengusulkan diterapkannya skema murir pada pelaksaan
mabit sebagai solusi untuk mengurangi kepadatan jemaah haji di Muzdalifah. Kepadatan
ini terjadi akibat menyusutnya area yang tersedia karena pembangunan toilet dalam
jumlah besar, ditambah lagi dengan terus meningkatnya jumlah jemaah haji dari berbagai
negara di dunia.

19Syahrial Labaso’ and Ratna Hestiana, “Pendekatan Linguistik Dalam Pengkajian Islam,” Pekerti: Journal
Pendidikan Islam Dan Budi Pekerti 5, no. 1 (2023): 1-12, doi:10.58194/pekerti.v5i1.3351.

20, A Habsy, SQ, A., & Widyanika, |., Manajemen Pengumpulan Data. Jurnal Mahasiswa Kreatif, 2(6),
34-46.

ZlFaisar Ananda Arfa dan Watni Marpaung, Metodologi Penelitian Hukum Islam, (Cet. II; Jakarta:
Prenadamedia Group, 2016), h. 196.

22Ibnu Elmi A.S. Pelu, “Kedudukan Fatwa Dalam Konstruksi Hukum Islam,” EI-Mashlahah 9, no. 2 (2019):
167-81, d0i:10.23971/maslahah.v9i2.1692.

ZDiana Mutia Habibaty. “Peranan Fatwa Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama Indonesia Terhadap
Hukum Positif Indonesia.” Jurnal Legislasi Indonesia 14.4 (2017): 447-453.

80 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S.
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIIl/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murdr
Perspektif Maqasid al-Syarr’ah



AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab ™ Lgu.ll ‘s
Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 AL-MABSUTH
doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 STilD) SLAM

Mabit secara etimologi (bahasa) berasal dari kata kerja Bahasa Arab “bata-
yabitu” yang artinya “bermalam” atau “menginap”.?* Adapun secara istilah dalam
konteks ibadah haji, Mabit adalah berhenti atau bermalam di lokasi tertentu pada waktu
yang telah ditentukan sebagai bagian dari rangkaian manasik ibadah haji. Terdapat dua
lokasi utama untuk pelaksanaan Mabit, yaitu di Muzdalifah dan di Mina. Adapun muriir,
secara bahasa berasal dari kata “marro-yumurru” yang artinya “melintas” atau
“melewati”.?® Dalam konteks ibadah haji, muriir adalah sebuah skema pelaksanaan mabit
(bermalam) di Muzdalifah yang dilakukan dengan cara melintas di kawasan Muzdalifah
tanpa turun dari kendaraan (bus). Setelah melintas, jemaah haji langsung melanjutkan
perjalanan menuju Mina.

Dalam fatwa tersebut komisi fatwa MUI memutuskan setidaknya empat poin yang
menjadi hasil dari keputusan ijtima’ ulama tersebut. “(1) Mabit di Muzdalifah termasuk
salah satu kewajiban dalam ibadah haji; (2) Jemaah haji yang tidak melaksanakan mabit
di Muzdalifah dikenai kewajiban membayar dam (denda); (3) Pelaksanaan mabit
dilakukan dengan cara bermalam di kawasan Muzdalifah. Selama berada di sana,
dianjurkan memperbanyak talbiyah, zikir, istigfar, doa, membaca Al-Qur’an, dan ibadah
lainnya, meskipun hanya sebentar setelah lewat tengah malam pada tanggal 10 Zulhijah;
(4) Bagi jamaah yang melintasi Muzdalifah dengan cara murar tanpa turun dari kendaraan
dan langsung menuju Mina, mabit dianggap sah apabila dilakukan setelah lewat tengah
malam dan berhenti sejenak di kawasan Muzdalifah. Namun, jika melintas sebelum
tengah malam tanpa bermalam, maka mabitnya dianggap tidak sah dan wajib membayar
dam.”%

Dalam menetapkan fatwa tersebut, ijzima’ ulama MUI menggunakan dasar
istinbat penetapan daripada al-Qur’an, hadis Nabi saw., kaidah fikih, serta pendapat
ulama mazhab dari berbagai kitab fikih:

1. Al-Qur’an pada Surat al-Bagarah/2: 196 tentang penyempurnaan ibadah haji.

o G fa sz LGS (c’rp’ﬁ 56 % saalls & NS
Terjemahnya:
Dan sempurnakanlah ibadah haji dan umrah karena Allah. Jika kamu
terkepung (terhalang oleh sesuatu), maka sembelihlah hadyu (hewan kurban)
yang mudah didapat.?”’

Ayat tersebut merupakan salah satu ayat terpanjang dalam Al-Qur’an yang
membahas secara rinci tentang manasik haji dan umrah, serta solusi bagi keadaan-
keadaan darurat yang mungkin menimpa jemaah ketika melaksanakan ibadah haji.
Yang menjadi acuan ayat ini diambil oleh komisi fatwa MUI ialah untuk penjelasan
bahwa ketika meninggalkan salah satu wajib haji, maka hendaknya menyembelih
hadyu atau membayar denda (dam).

2. Ada tiga hadis yang dipaparkan pada isi keputusan fatwa MUI tersebut, ialah:

2Muhammad ibn Makram ibn Ali Abil al-Fadl Jamaluddin ibn Manzir al-Ansari, Lisan al- ‘Arab. Juz 2 (Cet.
II1; Beirut: Dar Sadir, 1414 H/1994 M), h. 16.

2Muhammad ibn Makram ibn Ali Abii al-Fadl Jamaluddin ibn Manziir al-Ansari, Lisan al- ‘Arab. Juz 5, h.
166.

ZMajelis Ulama Indonesia, “Keputusan Ijtima’ Ulama Komisi Fatwa Se-Indonesia VIII Nomor 11/Ijtima’
Ulama/VII1/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murur”, h.3.

2’Kementerian Agama R.1., Al-Quran dan Terjemahannya, h. 30.

81 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S.
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIIl/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murdr
Perspektif Maqasid al-Syarr’ah



AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab ™ Lgu.ll ‘s
Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 AL-MABSUTH
doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 STUD) 1SLAM

a. Atsar Ibnu ‘Abbas tentang keabsahan haji bagi yang meninggalkan mabit di
Muzdalifah (wajib haji).

28\;3:50:';{@)T®/§}€&f///.Z}:‘:JL;{S

Artinya:
Dari Abdullah bin ‘Abbas, bahwasanya Nabi saw. bersabda: “Barang
siapa yang lupa atau meninggalkan salah satu dari manasik hajinya, maka
hendaklah ia menyembelih dam (hewan kurban).”
Derajat hadis ini daif marfu’ dan termasuk hadis mawquf, yang memberikan
penjelasan secara tidak langsung adanya perbedaan antara rukun dan wajib haji,
pada kalimat min nusukihi bermakna wajib haji dan bukan rukun haji. Hadis ini
juga menjelaskan bahwasannya ketika jemaah lupa atau meninggalkan wajib
haji maka hendaknya membayar dam, untuk menyempurnakan ibadah haji.
b. Hadis Rasulullah saw. memberikan izin kepada paman beliau yang bernama
‘Abbas untuk bermalam di Mekkah pada pelaksanaan mabit di Mina.

@\uam\”’“\@@uﬁa&m LL’J\Q\ L;é"'/"w‘gs‘@ﬁ“’d‘up
P oly) 4 036 gl B e o QI8 S g e Lo
Artinya:
Dari Ibnu Umar ra. sesungguhnya al-‘Abbas bin Abdul Muththalib ra.
meminta izin kepada Nabi saw. untuk bermalam di Mekkah pada malam-
malam (hari-hari) Mina karena tugasnya menyediakan air minum (bagi
para jamaah haji), maka Nabi saw. mengizinkannya.”
Hadis ini menjadi dasar bagi para ulama untuk melakukan giyas (analogi).
Maksudnya, keringanan ini tidak hanya berlaku untuk petugas sigayah pada
zaman Nabi saw., tetapi juga berlaku bagi siapa saja yang kondisinya serupa,
seperti petugas medis, petugas keamanan, petugas logistik, orang yang sakit
parah, pembimbing jemaah dan yang memiliki uzur syar’i lainnya. Mereka yang
memiliki uzur syar’i menurut para ulama tidak perlu membayar dam, karena
merupakan rukhsah (keringanan) yang Nabi saw. izinkan untuk tidak
melaksanakannya.
c. Hadis Rasulullah saw. tentang manasik hajl

&Mw;u‘ww\d \_,\_4&\ E’ ’:Jﬁf)\j\:@&:“

tﬂb&ﬁcﬁugbuﬁcujﬁ&\ L;J\.:&\;Li \;onWCMwabjﬁj

i

wﬁ? o Al B

—w

C + T\

Z8Malik bin Anas al-Asbahi, Al-Muwatha’ Imam Malik. Juz 1, (Cet. I; Beirut: Muassasah al-Risalah, 1416 H/
1991 M), h. 540.

Muhammad ibn Isma’il al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, Juz 2, (Cet. V; Damaskus: Dar Ibn Kasir, 1414
H/1993 M). hal. 621.

82 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S.
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIIl/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murdr
Perspektif Maqasid al-Syarr’ah



AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab ™ Lgu.ll ‘s
Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 AL-MABSUTH
doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 STilD) SLAM

AT (\ W o 3 g e B 4 fu C.;\ BNV ¥ Al
30(954/‘)"*5‘ °‘J)) “*L’ ("‘ pH

Artinya:
Dari Abdurrahman bin Ya’mar, sesungguhnya beberapa orang dari
penduduk Najd datang menemui Rasulullah saw. ketika sedang di
Arafah, kemudian mereka bertanya kepada beliau, lalu beliau
memerintahkan penyeru, kemudian penyeru itu menyerukan “haji adalah
Arafah, barang siapa yang datang pada malam perkumpulan sebelum
terbitnya fajar, maka telah melaksanakan haji. Hari di Mina ada tiga hari,
barang siapa yang terburu-buru (meninggalkan Mina) dalam dua hari,
maka tidak ada dosa baginya. Dan barang siapa yang mengakhirkan
(tetap tinggal), maka tidak ada dosa pula baginya.”
Hadis ini menegaskan satu rukun yang sangat penting dan tak tergantikan dalam
ibadah haji, yaitu “haji adalah Arafah”. Ini berarti bahwa wukuf di Arafah pada
tanggal 9 Zulhijah adalah ruh, puncak, dan penentu keabsahan seluruh rangkaian
ibadah haji. Tanpa melaksanakan rukun ini pada waktunya, ibadah haji
seseorang batal dan tidak bisa diganti dengan denda apapun.
3. Penggunaan kaidah-kaidah fikih, ada empat kaidah fikih yang disebutkan dalam teks
keputusan fatwa tersebut, ialah: (1) i=laly Ly as) e sWY) 25 “kebijakan imam

(pemerintah) terhadap rakyatnya didasarkan pada kemaslahatan.”; (2) Ji; , =) “Segala
mudarat (bahaya) harus dihilangkan.”; (3) oSGy i w20 “Segala mudarat (bahaya)
harus dihindarkan sedapat mungkin.”; dan (4) flabl s e paie ol o5 “mencegah

kerusakan (mafsadah) harus didahulukan daripada mengambil kemashlahatan.”?*
Keempat kaidah fikih tersebut tidak hanya relevan, tetapi merupakan instrumen
utama untuk mengaktualisasikan magasid al-syari’ah dalam kehidupan nyata.
Maqasid al-syari’ah merupakan tujuan dari penerapan syariat, sedangkan gawaid al-
fighiyyah adalah cara mencapai tujuan syariat tersebut. Adanya kaidah fikih yang
merangkum berbagai dalil dalam bentuk rumusan singkat dan padat dianggap sangat
membantu para ulama dalam menganalisis suatu persoalan serta merumuskan hukum
yang relevan.?

4. Penggunaan refrensi pandangan ulama terdahulu, mengenai status hukum mabit di
Muzdalifah, kemudian keabsahan ibadah haji jika tidak melaksanakan mabit di
Muzdalifah dan Mina, akan tetapi diwajibkan dam. Pendapat ulama mengenai murir
(melewati) di Muzdalifah sudah dianggap mabit asalkan setelah melewati tengah
malam, dan pendapat ulama tentang rukhsah (keringanan) bagi orang yang memiliki
uzur syar’i sehingga tidak dapat melaksanakan mabit di Muzdalifah dan Mina.

30Muhammad bin Isa al-Tirmidzi. Jami’ al-Kabir Sunan al-Tirmidzi, Juz 2, h. 226.

31Majelis Ulama Indonesia, “Keputusan Ijtima’ Ulama Komisi Fatwa Se-Indonesia V111 Nomor 11/Ijtima’
Ulama/V111/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murur”, h.5.

32Firman Arifandi, “Tinjauan Kaidah Fikih Terhadap Fatwa MUI Tentang Hukum Autopsi,” Majalah
Sainstekes 9, no. 2 (2023): 073-081, doi:10.33476/ms.v9i2.2869.

83 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S.
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIIl/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murdr
Perspektif Maqasid al-Syarr’ah



AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab ™ Lgu.ll ‘s
Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 AL-MABSUTH
doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 STilD) SLAM

Adapun rekomendasi dari fatwa tersebut yang tertulis dalam rekomendasi fatwa
ialah untuk memastikan pelaksanaan haji jemaah Indonesia sesuai dengan ketentuan
syariat, sementara Kementerian Agama RI sebagai penyelenggara wajib menjamin
layanan ibadah haji dengan menjadikan keputusan ini sebagai pedoman. Terkait
kebijakan mabit di Muzdalifah dengan skema murar (tanpa turun dari kendaraan) bagi
sebagian jemaah, perlunya bagi jemaah yang menggunakan skema murir adalah jemaah
yang meninggalkan Arafah pada sif akhir, sehingga ketika melintasi Muzdalifah
perkiraan waktu telah melewati tengah malam, sehingga jemaah telah terbilang sah mabit
di Muzdalifah tanpa perlu membayar dam.

Pandangan Fikih Klasik tentang Waktu Mabit di Muzdalifah
Pada dasarnya ulama mazhab berpendapat bahwa mabit di Muzdalifah merupakan

wajib haji, yang apabila meninggalkannya maka dikenai dam. Namun, Perbedaan
mendasar di antara mazhab-mazhab fikih klasik terletak pada penentuan waktu
dimulainya dan durasi minimal seorang jemaah haji harus berada di Muzdalifah agar
mabitnya dianggap sah. Berikut adalah rincian pandangan dari masing-masing mazhab:
a. Mazhab Hanafi

Mazhab Hanafi memberikan pandangan yang paling singkat dalam hal durasi mabit.
Menurut mereka, mabit di Muzdalifah dianggap sah jika jemaah haji berada di wilayah
Muzdalifah antara terbit fajar pada hari nahr (Idul Adha) hingga terbitnya matahari,
sekalipun dalam durasi singkat. Sebagaimana disebutkan dalam kitab mazhab Hanafi.

Me (3 A55 (as 325 (i) galbg 230 a3 2 2 6ol G S LG5 Gl
P 501 856 A8 4 s oKz 1 s Y 5l s St (Db 530 A8 G
Aritnya:
Adapun waktunya adalah antara terbit fajar pada hari nahr (Idul Adha) hingga
terbitnya matahari. Barangsiapa yang berada di Muzdalifah pada rentang waktu
ini, maka ia telah mendapatkan wukuf, baik ia bermalam (mabit) di sana ataupun
tidak. Dan barangsiapa tidak berada di sana pada waktu tersebut, maka ia telah
ketinggalan wukuf.
Keabsahannya mabit juga tidak bergantung pada niat, keberadaan ini sah walaupun hanya
sekadar melintas, sebagaimana halnya pada wukuf di Arafah.
b. Mazhab Maliki
Mazhab Maliki menetapkan bahwa waktu mabit adalah pada bagian malam, sekadar
waktu yang cukup untuk singgah salat, makan, dan minum. Mereka berpandangan bahwa
kewajiban mabit terpenuhi dengan berada di Muzdalifah setelah pada malam hari. Durasi
minimalnya tidak ditentukan secara pasti, namun mencakup waktu untuk beristirahat
sejenak. Sebagaimana dijelaskan dalam kitab al-Mudawwanah.

33¢Ala’uddin Abu Bakar bin Mas'ud al-Kasani, Bada'i’ al-Sana'i' fi Tartib al-Syara'l, Juz 2, (Cet. |; Mesir:
Syirkah al-Mathbu’at al-‘Ilmiyyah, 1327 H), h. 136.

84 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S.
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIIl/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murdr
Perspektif Maqasid al-Syarr’ah



AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab ™ Lgu.ll e
Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 AL-MABSUTH

doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 mm’_:-iﬁarm
OKOE} LL/KS J}J U):X:G Lé..w /CBS L:S JJJ U’Aj é.U é /S}Ub jﬁ :f;
ale 55 V3 $B T A8 Gy ar b A5 0T 3 g‘f 2 jigy;u 3 ks 4233

34

Artinya:
Barangsiapa yang melewati Muzdalifah hanya sekadar lewat dan tidak singgah di
sana, maka ia wajib membayar dam. Dan barangsiapa yang singgah di sana
kemudian berangkat meninggalkannya setelah ia singgah, sekalipun
keberangkatannya itu di tengah malam, di awal, atau di akhir malam, kemudian
meninggalkan wukuf bersama Imam, maka hal itu sudah mencukupi (sah) baginya
dan ia tidak wajib membayar dam.
kewajiban mabit di Muzdalifah telah terpenuhi dengan singgah di sana sekadar waktu
yang dibutuhkan untuk menurunkan barang bawaan, yaitu waktu yang sangat singkat
yang sudah dianggap singgah. Adapun menetap hingga fajar, hukumnya adalah sunnah
muakkadah dan bukan suatu kewajiban, Jika seorang jemaah meninggalkan Muzdalifah
sebelum tengah malam, menurut pendapat yang masyhur dalam mazhab ini, tidak dikenai
dam, selama telah berada di Muzdalifah pada sebagian waktu malam.
c. Mazhab Syafii
Mazhab Syafii menetapkan bahwa waktu wajib untuk mabit di Muzdalifah dimulai
setelah pertengahan malam 10 Zulhijah. Untuk sahnya mabit, jamaah haji cukup hadir di
wilayah Muzdalifa walau sebentar pada waktu tersebut. Sebagaimana dijelaskan dalam
kitab al-Majmu’ Syarah al-Muhazzab.

e BBl 3 AR 3 Lol el Eoddl1ds O 831 g fstaldd) Al

B e @
Artinya:

Pendapat yang benar yang disebutkan dalam kitab al-Umm adalah bahwa mabit

dianggap sah dengan berada di Muzdalifah pada suatu waktu (walau sesaat) di

pertengahan malam kedua.
Barangsiapa yang masuk ke Muzdalifah sebelum tengah malam, ia wajib tetap tinggal
hingga masuk sebagian waktu malam kedua. Adapun jika ia memasukinya setelah tengah
malam, maka cukup baginya untuk menetap di sana walaupun hanya sesaat. Jika jemaah
meninggalkan Muzdalifah sebelum tengah malam tanpa uzur syar i, maka wajib dikenai
dam. Namun, bagi mereka yang memiliki uzur, seperti orang sakit, orang tua, atau
perempuan yang khawatir akan keramaian, maka diperbolehkan untuk meninggalkan
Muzdalifah sebelum tengan malam tanpa dikenai dam, sebagaimana yang telah dijelaskan
oleh Imam Syafii pada kitab al-Umm.

d. Mazhab Hambali

3Malik bin Anas, al-Mudawwanah, Juz 1, (Cet. I; Beirut: Dar al-Kutub al-‘limiyyah, 1415 H/ 1994 M), h.
432-433.

%Yahya bin Syarof al-Nawawi, al-Majmu’ Syarah al-Muhazzab, Juz 8, (Kairo: Idarah al-Thiba’ah al-
Muniriyyah, 1347 H), h. 135.

85 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S.
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIIl/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murdr
Perspektif Maqasid al-Syarr’ah



AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab ™ Lgu.ll ‘s
Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 AL-MABSUTH
doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 STilD) SLAM

Pandangan mazhab Hambali dalam masalah ini serupa dengan pandangan mazhab
Syafii. Mereka juga berpendapat bahwa waktu minimal untuk melaksanakannya adalah
dengan berada di Muzdalifah setelah pertengahan malam. Sebagaimana dijelaskan dalam
kitab al-Mughni.

RN A P RISl F SR - Qe HE JCR T
Artinya:

Barangsiapa yang bermalam di Muzdalifah, tidak boleh baginya untuk berangkat

sebelum pertengahan malam. Jika ia berangkat setelahnya (tengah malam), maka

tidak ada kewajiban atasnya.
Bagi jemaah yang meninggalkan Muzdalifah sebelum tengah malam tanpa uzur, maka
wajib membayar dam, namun, keringanan diberikan bagi mereka yang memiliki uzur
syar’i untuk meninggalkan Muzdalifah lebih awal.

Dalam kitab al-Umm karya Imam Syafii menyebutkan bahwa Muzdalifah adalah
tempat singgah. Jika seseorang keluar darinya setelah pertengahan malam, maka tidak
ada fidyah atasnya. Namun, jika keluar sebelum pertengahan malam dan tidak kembali
lagi ke Muzdalifah, maka wajib membayar fidyah, fidyahnya adalah seekor kambing
yang disembelih dan disedekahkan.®” Analisis terhadap pandangan Imam Syafii dalam
kitab al-Umm dan juga mazhab Hambali menunjukkan adanya keselarasan yang kuat
dengan Fatwa MUI mengenai mabit di Muzdalifah. Keduanya menjadikan batas
pertengahan malam sebagai titik krusial penentu keabsahan mabit. Dengan demikian,
fatwa MUI yang membolehkan murir (melintas) setelah tengah malam tanpa kewajiban
membayar dam bukanlah sebuah hal baru, melainkan sebuah penegasan dan penerapan
kontekstual atas prinsip fikih yang telah diletakkan oleh ulama terdahulu.

Konsep Magasid Al-Syari’ah Dalam Islam

Dalam sejarah perkembangan keilmuan Islam, maqasid al-syari’ah dikategorikan
sebagai sebuah disiplin ilmu yang relatif baru, yang lahir dari pengembangan disiplin
ilmu ushul figh. Meskipun demikian, sekalipun magasid al-syari’ah baru belakangan ini
muncul sebagai disiplin ilmu yang mandiri, substansi atau esensinya telah ada sejak
permulaan Islam, yakni pada masa kenabian. Prinsip-prinsip maqgasid ini kemudian terus
dipraktikkan oleh para sahabat Nabi saw., generasi tabi‘in, dan generasi-generasi penerus
mereka hingga saat ini. Para imam mazhab fikih terkemuka juga telah memanfaatkan
kerangka maqasid al-syari’ah dalam proses penggalian hukum istinbat untuk berbagai
permasalahan fikih. Akan tetapi, pada era para imam fikih tersebut, maqgasid al-syari’ah
masih menjadi bagian yang menyatu atau terintegrasi dalam disiplin ilmu ushul figh, dan
belum menjadi sebuah cabang ilmu yang berdiri sendiri.

Istilah magqasid al-syari’ah merupakan gabungan dari dua kata yang disandarkan,

yaitu magasid dan syari’ah. Kata magasid adalah bentuk plural dari magsad, Kata ini

3 Abdullah bin Ahmad bin Muhammad Ibnu Qudamah al-Magqdisy, al-Mughni, Juz 5, (Cet. II; Riyadh: Dar
Alimi al-Kitab, 1417 H/ 1997 M), h. 284,

$"Muhammad bin Idris al-Syafii, al-Umm, Juz 2, (Cet. Il; Beirut: Dar al-Fikr, 1413 H/ 1983 M), h. 233.

%Mukhlis Abidin, “Paradigma Magqasid Syariah Menjadi Disiplin Ilmu,” Tawazun: Journal of Sharia
Economic Law 2, no. 1 (2019): 73, doi:10.21043/tawazun.v2i1.5415.

86 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S.
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIIl/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murdr
Perspektif Maqasid al-Syarr’ah



AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab ™ Lgu.ll ‘s
Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 AL-MABSUTH
doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 STUD) 1SLAM

berakar dari kata kerja Arab (1iieis — 13 — dal; — X28) yang memiliki beberapa arti, di

antaranya adalah tempat yang dituju, jalan yang lurus, serta konsisten atau teguh
pendirian (istikamah).** Adapun kata syari’ah, secara bahasa berasal dari bahasa Arab

juga yaitu kata (&3 — ¢33 — £;%) makna dasarnya adalah jalan yang menuju ke sumber air,

atau bisa juga diartikan sebagai jalan menuju kehidupan.®® Secara istilah syari’ah
kemudian berkembang menjadi sebutan khusus untuk merujuk pada setiap jalan, cara,
atau aturan yang telah ditetapkan oleh Allah.** Sebagaimana Allah Swt. berfirman di
dalam al-Qur’an surat al-Jasiyah/45:18.

o

O3adas ¥ 0 elAl 15 V5 St AV fpan s e Slles

Artinya:

Kemudian Kami jadikan engkau (Muhammad saw.) mengikuti syariat (peraturan)

dari agama itu, maka ikutilah jalan itu (syariat) dan janganlah engkau mengikuti

hawa nafsu orang-orang yang tidak mengetahui.*?

Beberapa ulama terdahulu telah mendefinisikan magasid al-syari’ah pada kitab-
kitab mereka, salah satunya ialah Imam al-Syatibi (wafat 790 H) di dalam kitabnya yang
berjudul al-Muwafagat fi Ushal al-Syarz'ah, beliau menuliskan:

Pl 5T g gl bt 55 6 wbBh 255 5

f

Artinya:
Sesungguhnya penetapan syariat-syariat itu tiada lain adalah untuk kemaslahatan
para hamba, baik di dunia (sekarang) maupun di akhirat (akan datang).
kemudian definisi Muhammad Ibn ‘Asyar (wafat 1393 H) di dalam kitabnya yang
berjudul Magasid al-Syari’ah al-Islamiyyah mendefinisakan magqgasid al-syari’ah
menjadi dua definisi yaitu secara umum dan khusus, adapun secara umum beliau

menuliskan:
44 fos oF 5@ /°/‘ . ] 81, s Tty o & PN
Gobatd 31 230 Jigs T it (3 g Ll &2l (S5 el
Artinya:
Makna-makna dan hikmah-hikmah yang disimpulkan bagi Allah Swt. pada semua

syariat atau sebagian besarnya.
Definisi secara khusus ialah:

3¥Majma’ah al-Lugah al-‘Arabiyyah, al-Mu jam al-Wasith, (Kairo: Majma’ah al-Lugah al-‘Arabiyyah,
1972), h. 738.

4°Muhammad ibn Makram ibn Ali Abi al-Fadl Jamaluddin ibn Manziir al-Ansari, Lisan al- ‘Arab. Juz 8 (Cet.
III; Beirut: Dar Sadir, 1414 H/1994 M), h. 176.

#Syandri, Ronny Mahmuddin, and Nurul Faridah, “Bustanul Fuqaha: Penulisan Kisah Fiksi Dalam
Perspektif Magasid al-Syari’ah” 3, no. 2 (2022): 156-69, doi:10.36701/bustanul.v3i2.584.

42K ementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, h. 500

431brahim ibn Miisa ibn Muhammad al-Syatibi, Muwafaqat fi Ushal al-Syari’ah, Juz 2 (Cet. I; Kairo; Dar Ibn
‘Affan, 1417 H/ 1997 M), h. 9.

4Muhammad Tahir ibn Muhammad ibn ‘Asyiir. Magdsid al-Syarz ah al-lslamiyah, Juz 3, h. 165.

87 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S.
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIIl/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murdr
Perspektif Maqasid al-Syarr’ah



AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab ™ Lgu.ll e
Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 AL-MABSUTH

doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609

o ©

O & . wo - T S & .0
) ) Mww@w 334measll Sl

—n\

St 3 B oo Bl 5
5dy

Artinya:

Apa-apa yang dikehendaki pembuat syariat (Allah Swt.) guna mewujudkan

tujuan-tujuan manusia yang membawa manfaat, atau untuk melindungi

kepentingan umum mereka dalam berbagai tindakan yang mereka lakukan secara
khusus.

Kemudian definisi dari ulama kontemporer yaitu Dr. Mustafa ibn Makhdim
dalam kitabnya dengan judul Qawa’id al-Wasail Ft al-Syari’ah al- Islamiyyah
menjelaskan arti magasid al-syari’ah:

U ok §LE el ) el o ol

Artinya:

Magasid adalah maslahat-maslahat yang telah Allah Swt. tetapkan dalam

pensyariatan hukum-hukumNya.

Dengan kata lain, magasid al-syari’ah adalah sebuah upaya intelektual dan ijtihad para

ulama untuk menggali, memahami, serta merumuskan tujuan-tujuan luhur dan hikmah

fundamental di balik penetapan hukum Islam, yang keseluruhannya bersumber dari
analisis mendalam terhadap al-Qur’an dan sunah Nabi Muhammad saw.*’

Inti daripada magasid al-syari’ah ialah kemaslahatan dan penghidaran dari
mafsadat (keburukan) di dunia maupun di akhirat, para ulama menklasifikasikan maslahat
kedalam tiga tingkatan yaitu, maslahah al-darariyyat, al-hajiyyat, dan al-tahsiiyyat.

a. Maslahah al-Darariyyat atau biasa juga disebut maslahat primer, adalah berbagai
kepentingan pokok dalam agama dan kehidupan duniawi yang mutlak harus ada.
Ketiadaan atau terabaikannya darariyyat ini akan mengakibatkan kerusakan parah,
kehancuran, bahkan hilangnya esensi kehidupan di dunia dan kebahagiaan di akhirat.
Pada tingkatan ini para ulama termasuk Imam Al-Syatibi membagi menjadi lima
penjagaan, atau biasa disebut al-darariyyat al-khams, yang meliputi perlindungan
terhadap agama (4ifz al-din), perlindungan jiwa (zifz al-nafs), perlindungan akal (kifz
aI-‘a%), perlindungan keturunan (kifz al-nasl), dan perlindungan harta (kifz al-
mal).

b. Maslahah al-Hajiyyat atau biasa juga disebut maslahat sekunder, berbeda dengan
darariyyat yang bersifat esensial, hajiyyat merujuk pada hal-hal yang penting untuk
diperhatikan guna menghindarkan manusia dari kesulitan dan kesempitan. Tujuan
utama dari hgjiyyat adalah untuk menciptakan kemudahan dan menghilangkan
kesulitan (masyaqggah) dalam menjalankan kehidupan. Pada intinya, hajiyyat adalah
kebutuhan sekunder yang jika tidak terpenuhi tidak akan menyebabkan kerusakan

4>Muhammad Tahir ibn Muhammad ibn ‘Asyir. Maqdsid al-Syart ah al-lslamiyah. Juz 3, h. 402.

4®Mustafa ibn Makhdiim, Qawa ’id al-Wasdail FT al-Syart’ah al-Islamiyyah (Cet. I; Riyadh: Dar Asybiliya li
al-Nasyr wa al-Tawaz1’, 1420 H/1999 M), h. 34.

47K asman Bakry, Awal Rifai, and Nikmatun Khairunnisa, “AL-QIBLAH : Infertilitas Sebagai Alasan Khuluk
Perspektif Magas 1d” 4, no. 3 (2025): 244-69, doi:10.36701/giblah.v4i3.2128.

*8brahim ibn Miisa ibn Muhammad al-Syatibi, Al-Muwafaqat fi Ushal al-Syari’ah, Juz 2, h. 17.

88 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S.
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIIl/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murdr
Perspektif Maqasid al-Syarr’ah



AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab ™ Lgu.ll ‘s
Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 AL-MABSUTH
doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 STilD) SLAM

fatal seperti pada darariyyat, namun ketiadaannya akan menimbulkan kesulitan dan
menghambat kelancaran hidup.*®
c. Maslahah al-Tahsiniyyat atau biasa juga disebut maslahat tersier, ini adalah
tingkatan kebutuhan pelengkap yang berkaitan dengan akhlak mulia, kebiasaan baik,
dan etik. al-Tahsiniyyat menyempurnakan pelaksanaan ajaran agama dan interaksi
sosial dengan nilai-nilai keindahan dan kebaikan. Jika tidak ada pun tidak akan
menimbulkan kesulitan yang berarti, namun keberadaannya akan memperindah dan
meningkatkan kualitas hidup.>°
Dalam penerapannya, terdapat sebuah tatanan atau hierarki yang jelas. Darariyyat
menempati posisi puncak sebagai kebutuhan paling mendasar yang harus didahulukan
dan dipenuhi. Setelah aspek-aspek darariyyat terjamin, barulah perhatian dialihkan
kepada hajiyyat dan tahsiniyyat
Prinsip keringanan (rukhsah) dalam syariat, memperbolehkan pelanggaran
terhadap larangan saat kondisi darurat yang tak terhindarkan. Namun, penerapan prinsip
ini memiliki dua syarat utama; Pertama, tidak boleh menyebabkan kerugian atau kesulitan
baru pada pihak lain; Kedua, harus dipastikan bahwa kondisi tersebut benar-benar
darurat, bukan sekadar kesulitan biasa. Penetapan syarat yang ketat ini bertujuan untuk
menjaga tujuan utama dari hukum syariat, yaitu mewujudkan kemaslahatan dan
mencegah kerusakan.®* Apatah lagi suatu perbuatan yang bukan pelanggaran, akan tetapi
kurang afdal dari yang utama, tentu lebih boleh dilakukan untuk menghindari kondisi
darurat yang tak terhindarkan.

Kedudukan Magqasid al-Syari’ah dalam Penetapan Fatwa MUI

Pengetahuan terhadap ilmu magqasid al-syari’ah merupakan sebuah disiplin ilmu
yang penting, khususnya dalam konteks perumusan fatwa terkait masalah hukum. limu
ini menjadi salah satu kompetensi inti atau syarat mutlak yang harus dimiliki oleh seorang
mujtahid (ahli ijtihad). Alasannya, penguasaan magasid al-syari’ah memungkinkan
seorang mufti (pemberi fatwa) untuk senantiasa mempertimbangkan tujuan mendasar di
balik setiap fatwa yang dikeluarkannya, sebagaimana ditekankan oleh Imam al-Syatibi
dalam karyanya, “Bagi siapa saja yang berijtihad, mustahil baginya mengesampingkan
ilmu magasid al-syari’ah, oleh karena itu seorang mufti (pemberi fatwa) terkadang
melakukan kesalahan dalam berijtihad disebabkan tidak memperhatikan magasid.”?

Para ulama sejak masa sahabat telah melakukan praktik ijtihad dengan sangat
memperhatikan prinsip-prinsip magasid al-syari’ah. Hal ini tampak dalam berbagai
keputusan penting yang mereka ambil. Misalnya, Abu Bakar memutuskan untuk
mengumpulkan ayat-ayat al-Qur’an dalam satu mushaf, Umar bin al-Khattab mengambil
keputusan untuk tidak membagikan tanah rampasan perang kepada tentara, serta
menetapkan bahwa talak yang diucapkan tiga kali sekaligus dihitung sebagai tiga talak,
beliau juga memutuskan untuk tidak lagi memberikan bagian zakat kepada golongan

#Ibrahim ibn Miisa ibn Muhammad al-Syatibi, Al-Muwafagat fi Ushal al-Syarz’ah, Juz 2, h. 21.

0brahim ibn Misa ibn Muhammad al-Syatibi, Al-Muwafaqat fi Ushal al-Syari’ah, Juz 2, h. 22.

5IMukran Usman, Askar Patahuddin, and Andi Muhammad Thsan Yusuf. “Qd'idah al-Dariirat Tubth al-
Mahzirat wa Tatbiquha fi Jawaz Kashf Wajh al-Mutanaqgibah”, Al-Basirah: Majallat al-Dirasat al-Islamiyyah, 1.1
134-97 :(2020). hal. 109.

52Ali Bardag Auglhu. Magasid al-Syari‘ah al-Islamiyah wa Taudhifuha li Khalli al-Masyakil al-Muasyirah.
(Kairo: Maljil A'la Lisyu'un al-Islamiyyah, 2005 M), h. 9.

89 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S.
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIIl/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murdr
Perspektif Maqasid al-Syarr’ah



AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab ™ Lgu.ll ‘s
Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 AL-MABSUTH
doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 STilD) SLAM

muallaf, Utsman bin Affan mengumumkan hewan ternak yang hilang, padahal secara
tekstual hadis menyarankan untuk membiarkannya. Sementara itu, Ali bin Abi Thalib
mewajibkan pekerja yang menerima upah untuk bertanggung jawab atas barang yang
sedang mereka tangani. Semua ini menunjukkan bahwa ijtihad yang dilakukan para
sahabat sangat mempertimbangkan tujuan-tujuan utama syariat.>®

Menurut Naruddin al-Khadimi, magasid al-syari’ah memegang beberapa peranan
krusial, khususnya dalam konteks ijtihad. Magasid mendorong mujtahid untuk senantiasa
berusaha mengungkap tujuan dan hikmah dibalik suatu ketentuan hukum yang
dikeluarkan, sekaligus memberikan panduan dan tuntunan dalam memahami hukum serta
ketentuan syariat. Lebih lanjut, magasid juga memperkaya penelitian dan kajian dalam
bidang usu/ al-figh, khususnya yang berkaitan dengan giyas, ‘illah, maslahah, ‘urf, dan
sadd al-dhara’i’. Pemahaman yang baik terhadap magasid juga berpotensi
meminimalkan perbedaan pendapat dan fanatisme mazhab dengan mengarahkan
penyusunan ketentuan hukum melalui magasid itu sendiri. Dan yang tidak kalah penting,
pemahaman mendalam terhadap magqasid akan menguatkan karakter dasar syariat Islam
yang selalu relevan dan dapat diterapkan kapan pun serta di mana pun.>* Magasid al-
syart’ah membuat ijtihad mampu untuk merespons tantangan permasalahan kontemporer
yang tidak ada ketentuan sebelumnya. Terlebih lagi, dinamika kehidupan manusia terus
berkembang pesat dari waktu ke waktu, sehingga memerlukan penjelasan hukum yang
hanya dapat diberikan melalui ijtihad yang berpijak pada prinsip-prinsip magasid al-
syari’ah.>®

Istilah fatwa kerap dikaitkan dengan hukum Islam karena berasal dari bahasa Arab
dan memiliki hubungan dengan penetapan hukum. Namun, fatwa bukan sumber hukum
utama dalam Islam, sumber hukum utama tetaplah al-Qur’an dan hadis. Karena fatwa
merupakan hasil pemikiran dan penalaran manusia, maka fatwa masuk dalam kategori
ijtihad. Penetapan fatwa dilakukan melalui pendekatan dan metode yang telah ditetapkan
dalam ilmu ushul figh. Dalam konteks praktik peradilan di Indonesia, fatwa dapat
dianggap sebagai pandangan atau pendapat dari ahli hukum Islam (legal opinion), yang
meskipun bukan hukum positif, dapat dijadikan bahan pertimbangan oleh hakim dalam
memutuskan perkara.®® Fatwa pada intinya adalah sebuah penjelasan atau keterangan
mengenai hukum syariat terkait suatu permasalahan spesifik, yang dikeluarkan sebagai
tanggapan atas pertanyaan yang diajukan oleh seseorang atau sekelompok orang yang
membutuhkan panduan hukum tersebut.®’

Komisi Fatwa MUI Nasional Indonesia telah banyak memberikan fatwa-fatwa
kontemporer kepada umat Islam khususnya di Indonesia, pada penetapan tersebut
dilakukan secara kolektif oleh Komisi Fatwa MUI Nasional maupun Daerah. Pada
Peraturan Organisasi MUI tentang Pedoman Penetapan Fatwa Majelis Ulama Indonesia
dituliskan Penetapan fatwa didasarkan pada al-Quran, hadis, ijma’, giyas dan dalil lain

53Ndruddin Al-Khadimi, al-ljtihad al-Maqdsidz, (Cet. I; Riyadh: Maktabah al-‘Ubaikan, 1421 H/ 2001 M),
h.51.

54Nuruddin Al-Khadimi, al-ljtihad al-Magdasidi, h. 7.

55 Ahmad Hanif, Hari Susanto, and Rio Erismen Armen, “Analisis Pengaruh Magqashid Syariah Terhadap
Fatwa DSN-MUI Tentang Penyelesaian Utang Murabahah,” Scientia: Jurnal Hasil Penelitian 8, no. 1 (2023): 1-20,
d0i:10.32923/sci.v8i1.2607.

%Yeni Salma Barlinti, Kedudukan Fatwa Dewan Syariah Nasional Dalam Sistem Hukum Nasional Di
Indonesia (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama Republik Indonesia, 2010), h. 98

57y usuf al-Qardhawi. al-Fatwa Baina al-Indhibat wa Tasayyub. (Beirut: al-Maktab al-Islami, 1995 M).

90 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S.
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIIl/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murdr
Perspektif Maqasid al-Syarr’ah



AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab ™ Lgu.ll ‘s
Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 AL-MABSUTH
doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 STilD) SLAM

yang mu tabar, maqgasid al-syari‘ah disebutkan pada metode penetapan fatwa bagian
terakhir yang berbunyi “Penetapan fatwa harus senantiasa memperhatikan otoritas
pengaturan hukum oleh syariat serta mempertimbangkan kemaslahatan umum dan
magqasid al-syari ‘ah %8 Jadi, maqasid al-syari ‘ah masuk dalam metode penetapan fatwa-
fatwa MUI tetapi bukan dasar penetapan sebuah fatwa. Hal ini dapat dilihat dalam setiap
fatwa yang dikeluarkan oleh komisi fatwa MUI, magasid al-syari‘ah tidak disebutkan
langsung sebagai dasar istinbat (penetapan) hukum pada teks fatwa, akan tetapi, pada
dasarnya nilai dan prinsip magqasid al-syart ‘ah secara tidak langsung ada pada setiap ayat,
hadis, kaidah-kaidah fikih, dan pendapat para ulama yang digunkan pada dasar istinbat
fatwa.

Sebagai contoh konkret ialah fatwa MUl Nomor 83 Tahun 2023 tentang
Dukungan Terhadap Palestina dan Seruan Boikot Produk Pro-Israel, komisi fatwa MUI
pada teks fatwa tersebut tidak menuliskan maqasid al-syari‘ah sebagai dasar istinbath
fatwa, namun secara implisit mengandung nilai-nilai magasid al-syari‘ah yang sangat
jelas, perlindungan terhadap agama (4ifz al-din) dengan membantu saudara-saudara
muslim di Palestina agar dapat beribadah kepada Allah Swt. dengan aman, perlindungan
terhadap jiwa (hifz al-nafs) dan perlindungan terhadap harta (kifz al-mal) yaitu dengan
tidak membeli produk pro-zionis agar keuntungan tidak mengalir untuk pembantaian
(genosida) di Gaza Palestina. Perlindungan terhadap keturuna (4ifz al-nasl) juga memiliki
relevansi dalam konteks ini, karena dengan tidak menggunakan atau membeli produk-
produk Israel, umat Islam turut menjaga dan mewariskan nilai-nilai syariat Islam kepada
generasi mendatang. Hal ini dilakukan melalui pendidikan tentang pentingnya solidaritas
dan keadilan dalam setiap tindakan ekonomi yang mereka ambil.>®

Prinsip-prinsip magasid al-syari ‘ah memang tidak dicantumkan secara eksplisit
dalam teks dasar istinbat fatwa-fatwa MUI. Namun, magasid al-syari ‘ah masuk dalam
metode penetapan fatwa MUI dan keberadaannya tersirat dalam setiap pertimbangan
keputusan yang diambil. Tidak dituliskannya secara langsung magasid al-syari‘ah
sebagai dasar istinbat, bertujuan untuk mencegah sikap menggampangkan dalam
menetapkan suatu hukum hanya dengan mengandalkan asas kemaslahatan semata. Di
samping itu, komisi fatwa MUI tetap menjunjung tinggi penggunaan hierarki dalil sebagai
landasan utama dalam penetapan hukum, dimulai dari al-Qur’an dan sunah sebagai
sumber hukum primer yang disepakati, kemudian diikuti oleh ijma’ (konsensus ulama),
giyas (analogi), dan dalil lainnya yang mu tabar.

Tinjauan Magqasid al-Syari’ah pada Fatwa MUI tentang Hukum Pelaksanaan Mabit
di Muzdalifah dengan Cara Murar

Magasid al-Syart ‘ah yang terkandung dalam fatwa MUI mengenai pelaksanaan
mabit di Muzdalifah dengan skema murzr bertujuan untuk memberikan kemudahan dan
solusi yang sesuai syariat bagi para jemaah haji, mengingat semakin meningkatnya
jumlah jemaah dan keterbatasan ruang di kawasan Muzdalifah. Mabit di Muzdalifah
termasuk dalam kategori wajib haji, sehingga jemaah yang tidak melaksanakannya

%8Majelis Ulama Indonesia, “Peraturan Organisasi tentang Pedoman Penetapan Fatwa Majelis Ulama
Indonesia”. (Jakarta, 2016), h. 10.

58Fachrudin, Khaerul Agbar, Rachmat Bin Badani Tempo, “AL-QIBLAH : Status Keharaman Produk Yang
Mendukung Agresi Isracl Terhadap Palestina (Studi Analisis Fatwa MUI No. 83 Tahun 2023)” 3, no. 4 (2024): 631—
53, d0i:10.36701/giblah.v3i4.

91 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S.
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIIl/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murdr
Perspektif Maqasid al-Syarr’ah



AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab ™ Lgu.ll ‘s
Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 AL-MABSUTH
doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 STilD) SLAM

dikenai kewajiban membayar dam. Dalam fatwa MUI dijelaskan bahwa pelaksanaan
mabit dapat dilakukan dengan melintasi Muzdalifah tanpa turun dari kendaraan dengan
catatan harus setelah lewat tengah malam pada tanggal 10 Zulhijah.

Fatwa MUI tentang hukum mabit di Muzdalifah dengan cara murir adalah sebuah
contoh sempurna dari ijtihad berbasis magasid. Ditunjukkan bahwa hukum Islam itu
dinamis, cerdas, dan penuh belas kasih. Fatwa ini tidak mengorbankan kewajiban ibadah,
melainkan menyesuaikan cara pelaksanaannya demi melindungi tujuan yang lebih tinggi,
yaitu keselamatan jiwa manusia. Ini membuktikan bahwa syariat Islam hadir bukan untuk
memberatkan, tetapi untuk menjadi rahmat bagi seluruh alam.

Fatwa Majelis Ulama Indonesia (MUI) yang memperbolehkan mabit (bermalam)
di Muzdalifah dengan skema murzar (hanya melintas) adalah contoh konkret dan sangat
relevan tentang bagaimana magqasid al-syari‘ah (tujuan-tujuan luhur syariat)
diimplementasikan untuk menjawab permasalahan kontemporer dalam ibadah haji.
Secara kontekstual, magasid al-syari ‘ah tidak terlihat pada isi fatwa MUI sebagai acuan
penetapan fatwa, akan tetapi secara implisit magasid al-syari ‘ah tercermin jelas pada
keputusan fatwa tersebut.

Fatwa ini tidak muncul begitu saja, melainkan sebagai respons terhadap kondisi
nyata di lapangan yang penuh sesak (izdiham) dan berpotensi membahayakan jemaah.
Berikut merupakan prinsip-prinsip Magasid al-Syari ‘ah relevan dalam fatwa tersebut:

1. Hifz al-Din (Menjaga Agama)

Seorang muslim hendaknya menjaga agama islam itu sendiri dengan mendirikan apa
yang diperintahkan dan menjauhi apa yang dilarang oleh agama, ibadah haji merupakan
rukun Islam yang kelima, yang pada dasarnya seluruh muslim beruaha untuk bisa
melaksanakannya. Dengan adanya fatwa MUI tentang hukum pelaksanaan mabit di
Muzdalifah dengan cara murizr memberikan pemahaman bagi jemaah agar bisa
melaksanakan manasik haji dengan baik dan benar. Meskipun terkesan sebagai sebuah
kelonggaran, subtansi mabit dalam fatwa tersebut tidak hilang dengan adanya skema
murzr. Fatwa tersebut pada hakikatnya adalah upaya untuk melindungi agama itu sendiri.
Hal ini bersumber dari spirit ajaran Islam sebagai agama yang membawa kemudahan
(taysir), sebagaimana yang diriwayatkan dari sahabat Abu Hurairah ra. bahwasanya
Rasulullah saw. bersabda:

355715 33JR0L 1gailly 1975515 16,55 lgd e ade V| asT fp Al SLES g 2ad pdh O
(55l olg)) - Ulis 2,23

Artinya:
Sesungguhnya agama itu mudah, dan agama selamanya tidak akan memberatkan
siapapun melainkan memudahkannya. Oleh karena itu, luruskanlah, dekatilah,
dan berilah kabar gembira, minta tolonglah kalian di waktu pagi, siang hari pada
waktu istirahat dan di sebagian akhir malam.

Dalam fatwa MUI tersebut membolehkan skema mabit murar sebagai alternatif yang
sah, serta memastikan bahwa kewajiban haji tetap dapat dilaksanakan tanpa harus
menghadapi kesulitan dan bahaya yang ekstrem (masyaqgah). Jika sebuah ibadah
menjadi terlalu berisiko dan memberatkan, hal itu dapat mengikis kekhusyukan, bahkan

60Muhammad ibn Isma’il al-Bukhari, Sakih al-Bukhari, Juz 1, h. 23.

92 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S.
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIIl/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murdr
Perspektif Maqasid al-Syarr’ah



AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab ™ Lgu.ll ‘s
Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 AL-MABSUTH
doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 STilD) SLAM

membuat umat tidak mampu menjalankannya. Melalui solusi ini, fatwa tersebut menjaga
agar syariat Islam tetap terasa humanis, aplikatif, dan penuh kasih sayang dalam
menjawab tantangan zaman.

2. Hifz al-Nafs (Menjaga Jiwa)

Dalam kerangka Magasid Syariah, Aifz al-nafs menempati kedudukan sebagai tujuan
terpenting kedua, setelah prioritas utama yaitu pemeliharaan agama. Sebagai manifestasi
dari prinsip ini, syariat Islam secara tegas melarang segala bentuk tindakan penghilangan
nyawa, mencakup bunuh diri dan pembunuhan terhadap sesama manusia. Untuk
menegakkan perlindungan ini, Islam memberlakukan sanksi hukum yang spesifik bagi
pelaku, seperti gisas, diyat, maupun kafarah, yang penerapannya disesuaikan dengan
unsur kesengajaan ataupun ketidaksengajaan dalam perbuatan tersebut.%

Bahkan pada konteks ibadah sekalipun, syariat Islam menunjukkan betapa tingginya
prioritas perlindungan jiwa dengan diberikannya keringanan (rukhsah), seperti dalam
fatwa bolehnya skema murar pada saat di Muzdalifah. Inti dari fatwa mabit dengan cara
murzr adalah prinsip perlindungan jiwa (4ifz al-nafs). Keputusan ini lahir dari kondisi
faktual di Muzdalifah yang mengalami kepadatan luar biasa. Ruang yang terbatas,
sementara banyak jemaah yang termasuk kelompok rentan seperti lansia dan disabilitas,
serta jumlah jemaah yang terus bertambah, sehingga menciptakan situasi yang berisiko
tinggi. Ancaman serius seperti kelelahan yang membahayakan, risiko terinjak-injak
dalam desak-desakan massa, krisis kesehatan (dehidrasi, heatstroke, dan sulitnya akses
medis), serta kematian menjadi pertimbangan utama.

Dengan logika ini, fatwa bolehnya skema murar secara tegas mengedepankan
keselamatan jemaah. MUI menilai bahwa potensi bahaya (mafsadat) yang timbul jika
jemaah dipaksa turun dan menetap jauh lebih besar daripada manfaat (maslahat) dari
menjalankan ritual mabit secara ideal. Sikap ini selaras dengan kaidah fikih pada dasar
penetapan fatwa MUI yang berbunyi, #Lali (s e paie aalid o5 (Mencegah kerusakan harus

didahulukan daripada mengambil kemashlahatan). Ini menegaskan bahwa prioritas utama
adalah mencegah bahaya seperti cedera dan kematian, bahkan jika harus mengorbankan
sesuatu yang lebih baik, dalam hal ini ialah mabit yang lebih utama menunggu sampai
setelah terbit fajar kemudian berangkat menuju Mina.

3. Hifz al-‘Aql (Menjaga Akal)

Pada prinsip penjagaan akal (%ifz al-‘aql) dalam konsep magasid al-syari’ah tidak
hanya pada pengharaman mengonsumsi khamr (minuman keras), lebih daripada itu ialah
menjaga kewarasan dan kesehatan mental, melindungi akal dari stres, serta tekanan
psikologis ekstrim. Kepadatan jemaah di Muzdalifah yang begitu tinggi dapat
menyebabkan kepanikan, stres, dan tekanan psikologis yang dapat mengganggu
kelancaran ibadah. Dengan mengizinkan murzr, fatwa ini secara proaktif melindungi akal
jemaah dari potensi tekanan psikologis, stres, dan kepanikan yang dapat merusak
kesehatan mental dan kemampuan berpikir jernih. Ini adalah bentuk penjagaan akal
(hifz al-‘aql) secara langsung, yaitu menjaga agar pikiran tetap tenang dan fokus dalam
beribadah. Secara tidak langsung, memastikan jemaah memiliki kesiapan akal dan mental
untuk melanjutkan rangkaian ibadah haji dengan baik, serta menjadi langkah preventif
untuk menjaga jiwa (kifz al-nafs).

61[brahtm ibn Miisa ibn Muhammad al-Syatibi, Muwafaqat fi Ushil al-Syari’ah, Juz 2, h. 18.

93 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S.
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIIl/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murdr
Perspektif Maqasid al-Syarr’ah



AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab ™ Lgu.ll ‘s
Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 AL-MABSUTH
doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 STilD) SLAM

Untuk perlindungan terhadap keturunan (%ifz al-nasl) dan perlindungan harta (%ifz
al-mal) tidak terlalu memiliki urgensi yang sangat signifikan terhadap fatwa tersebut,
sehingga peneliti tidak menuliskan secara rinci kedua prinsip tersebut. Berdasarkan hasil
analisis dari penelitian ini, Komisi Fatwa MUI Nasional Indonesia sangat baik dalam
memberikan fatwa kepada umat Islam, khususnya di Indonesia, dengan mengutamakan
prinsip-prinsip maqgasid al-syari’ah sebagai landasan dalam menetapkan suatu fatwa.
Penelitian ini memastikan bahwa setiap fatwa yang dikeluarkan tidak hanya berdasarkan
pada dalil semata, tetapi juga mempertimbangkan tujuan syariat dalam mewujudkan
kemaslahatan umat. Dengan demikian, fatwa-fatwa MUI menjadi relevan, kontekstual,
dan mampu memberikan solusi yang aplikatif bagi berbagai permasalahan kontemporer
yang dihadapi masyarakat muslim Indonesia, sekaligus menjaga keseimbangan antara
idealisme syariat dan realitas sosial.

KESIMPULAN

Berdasarkan uraian pembahasan diatas, dapat ditarik kesimpulan dari penelitian
dengan judul “Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VII1/2024 tentang Hukum
Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murar Perspektif Magasid Al-Syari’ah”
sebagai berikut:

1. Argumentasi fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIII/2024 tentang bolehnya mabit
di Muzdalifah dengan cara murar adalah sah, tanpa harus membayar dam dengan
catatan melewati Muzdalifah setelah lewat tengah malam. Hal ini tentunya sejalan
dengan fikih Kklasik yaitu pandangan mazhab Syafii dan mazhab Hambali yang
berpendapat bahwa mabit di Muzdalifah wajib dengan kadar minimal walau hanya
sebentar setelah pertengahan malam, dan mabitnya dianggap sah. Adapun mazhab
Maliki berpendapat mabit di Muzdalifah wajib walau hanya singgah sebentar dan
boleh meninggalkan Muzdalifah sebelum melewati pertengahan malam. Sedangkan
mazhab Hanafi mabit di Muzdalifah dianggap sah jika jemaah haji berada di wilayah
Muzdalifah antara terbit fajar pada hari nahr (Idul Adha) hingga terbitnya matahari.

2. Majelis Ulama Indonesia dalam mendudukkan magqdasid al-syari’ah tidak secara
eksplisit tertulis sebagai salah satu dasar istinbat hukum dalam teks fatwanya.
Namun, magqasid al-syari’ah masuk dalam metode penetapan fatwa sesuai dengan
Peraturan Organisasi MUI tentang Pedoman Penetapan Fatwa MUI. Nilai-nilai dan
prinsip-prinsip magqasid al-syari’ah secara implisit terkandung dan menjadi jiwa
dalam proses istinbat fatwa-fatwa MUI, hal ini tercermin dari penggunaan dalil-dalil
dan kaidah-kaidah fikih yang substansinya selaras dengan tujuan utama syariat.
Tidak dicantumkannya magasid al-syari’ah secara eksplisit pada dasar penetapan
fatwa MUI tanpa menafikan kesempurnaan wajib haji berdasarkan dalil dalam
penetapan hukum Islam yang disepakati jumhur empat mazhab.

Fatwa MUI tentang hukum pelaksanaan mabit di Muzdalifah dengan cara murar
sangat relevan dan menjadi contoh konkret penerapan magasid al-syari‘ah dalam
menjawab permasalahan haji kontemporer. Relevansinya terletak pada menjaga esensi
agama (hifz al-din), mabit murar tidak mengurangi subtansi mabit dalam ibadah haji.
Perlindungan jiwa (kifz al-nafs) yang lahir sebagai respon terhadap kepadatan luar biasa
dan potensi bahaya yang dapat menyebabkan kematian. Perlindungan akal (%ifz al- ‘aqg/)
dengan menjaga jemaah dari potensi panik, stress, dan tekanan psikologis tinggi. Secara

94 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S.
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIIl/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murdr
Perspektif Maqasid al-Syarr’ah



AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab ™ Lgu.ll ‘s
Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 AL-MABSUTH
doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 STilD) SLAM

konkret, fatwa ini berimplikasi pada penurunan risiko kepadatan, kelelahan ekstrem,
dehidrasi, hingga kematian di area Muzdalifah. Pelaksanaan skema murir adalah salah
satu dari penerapan magqasid al-syart‘ah yang sangat menjunjung tinggi syariat Islam
dengan mengedepankan kemaslahatan umat.

DAFTAR PUSTAKA
Al-Quran al-Karim

Buku

Arfa, Faisar Ananda dan Watni Marpaung. Metodologi Penelitian Hukum Islam. Cet. I1.
Jakarta: Prenadamedia Group, 2016.

Al-Asbahi, Malik bin Anas. al-Mudawwanah, Juz 1, Cet. I; Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1415 H/ 1994 M.

Al-Asbahi, Malik bin Anas. Terjemah kitab Al-Muwatha’ Imam Malik. Jakarta: Shahih,
2016 M/ 1437 H.
Auglhu, Ali Bardag. Magasid al-Syari‘ah al-Islamiyah wa Taudhifuha li Khalli al-
Masyakil al-Muasyirah. Mesir: Maljil A'la Lisyu'un al-Islamiyah, 2005 M.
Barlinti, Yeni Salma. Kedudukan Fatwa Dewan Syariah Nasional Dalam Sistem Hukum
Nasional Di Indonesia. Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kementerian Agama
Republik Indonesia, 2010.

Al-Bukhari, Muhammad ibn Isma’il. Sahih al-Bukhari. Juz 1 dan 2, Cet. V; Damaskus:
Dar Ibn Kasir, 1414 H/1993 M.

Al-Bukhari, Muhammad ibn Isma’il. kholqu Af’alil ‘Ibad. Cet. II; Jeddah: Dar ‘Ikadz,
2000 M.

Ibn ‘Asyiir, Muhammad Tahir ibn Muhammad al-Tinisi. Magasid al-Syari’ah al-
Islamiyyah. Juz 3. Cet. Ill; Qatar: Kementerian Perwakafan dan Urusan Islam,
1425 H/2004 M.

Ibn Makhdtm, Mustafa. Qawa 'id al-Wasail F1 al-Syari’ah al-Islamiyyah. Cet. |; Riyadh:
Dar Asybiliya li al-Nasyr wa al-Tawz1’, 1420 H/1999 M.

Ibn Manztir, Muhammad ibn Makram ibn Ali Abu al-Fadl Jamaluddin al-Ansari. Lisan
al- ‘Arab. Cet. I11. Beirut: Dar Sadir, 1414 H/1994 M.

Al-Kasani, ‘Ala’uddin Abu Bakar bin Mas'ud, Bada'i' al-Sana'i' fi Tartib al-Syara'l, Juz
2, Cet. I; Mesir: Syirkah al-Mathbu’at al-‘Ilmiyyah, 1327 H.

Al-Khadimi, Naruddin. al-1jtihad al-Magashidiy. Qatar: Kementrian Wakaf dan Urusan
Islam, 1998 M.

Majelis Ulama Indonesia, “Peraturan Organisasi tentang Pedoman Penetapan Fatwa
Majelis Ulama Indonesia”. Jakarta, 2016.

Majma’ah al-Lugah al-‘Arabiyyah. al-Mu jam al-Wasith. Kairo: Majma’ah al-Lugah al-
‘Arabiyyah, 1972.

Al-Maqdisy, Abdullah bin Ahmad bin Muhammad Ibnu Qudamah, al-Mughni, Juz 5, Cet.
II; Riyadh: Dar Alimi al-Kitab, 1417 H/ 1997 M.

Al-Nasa’i, Ahmad bin Syu’aib. Sunan al-Nasa’i. Juz 5. Cet. Ill. Beirut: Maktab al-
Matbu‘at al-Islamiyyah, 1994 M/1414 H.

Nata, Abuddin. Metodologi Studi Islam. Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 2002.

Al-Nawawi, Yahya bin Syarof. al-Majmu’ Syarah al-Muhazzab, Juz 8, Kairo: ldarah al-
Thiba’ah al-Muniriyyah, 1347 H.

95 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S.
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIIl/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murdr
Perspektif Maqasid al-Syarr’ah



AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab ™ Lgu.ll ‘s
Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 AL-MABSUTH
doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 STilD) SLAM

Al-Qahtani, Said bin Ali bin Wahaf. Manasik al-Haj wal-Umrah fi al-Islam. Cet. 2. Al-
Qasab: Markaz ad-Da'wah wal-Irsyad, 1431 H/ 2010 M.

Al-Qardhawi, Yusuf. al-Fatwa Baina al-Indhibat wa Tasayyub. Beirut: Al-Maktab Al-
Islami, 1995 M.

Sanusi, Anwar. Metodologi Penelitian Bisnis. Jakarta: Salemba Empat, 2013.

Al-Syafii, Muhammad bin Idris, al-Umm, Juz 2, Cet. Il; Beirut: Dar al-Fikr, 1413 H/ 1983
M.

Al-Syatibi, Ibrahim ibn Miisa ibn Muhammad. al-Muwafaqat fi Ushal al-Syari'ah. Juz 2,
Cet. I; Kairo; Dar Ibn ‘Affan, 1417 H/ 1997 M.

Tim Penulis, al-Figh al-Muyassar fi Dlaw’i al-Kitab wa al-Sunnah. Madinah: Majma’
al-Malik Fahd 1i Thiba’at al-Mushaf al-Syarif, 1424 H.

Al-Tirmidzi, Muhammad bin Isa. Jami’ al-Kabir Sunan al-Tirmidzi. Juz 2. Beirut: Dar
al-Gorb al-Islamy, 1996 M.

Jurnal lImiah

Abidin, Mukhlis. “Paradigma Maqasid Syariah Menjadi Disiplin Ilmu.” TAWAZUN :
Journal of Sharia Economic Law 2, no. 1 (2019): 73.
doi:10.21043/tawazun.v2i1.5415.

Arifandi, Firman. “Tinjauan Kaidah Fikih Terhadap Fatwa MUI Tentang Hukum
Autopsi.”  Majalah  Sainstekes 9, no. 2  (2023): 073-081.
d0i:10.33476/ms.v9i2.2869.

Bakry, Kasman, Awal Rifai, and Nikmatun Khairunnisa. “AL-QIBLAH : Infertilitas
Sebagai Alasan Khuluk Perspektif Maqasid al-SyarTh” 4, no. 3 (2025): 244-69.
doi:10.36701/qiblah.v4i3.2128.

Fachrudin, Khaerul Agbar, Rachmat Bin Badani Tempo, “AL-QIBLAH: Status
Keharaman Produk Yang Mendukung Agresi Israel Terhadap Palestina (Studi
Analisis Fatwa MUI No. 83 Tahun 2023” 3, no. 4 (2024): 631-53,
doi:10.36701/giblah.v3i4.

Habibaty, Diana Mutia. "Peranan Fatwa Dewan Syariah Nasional Majelis Ulama
Indonesia Terhadap Hukum Positif Indonesia.” Jurnal Legislasi Indonesia 14.4
(2017): 447-453.

Hanif, Ahmad, Hari Susanto, and Rio Erismen Armen. “Analisis Pengaruh Maqashid
Syariah Terhadap Fatwa DSN-MUI Tentang Penyelesaian Utang Murabahah.”
Scientia:  Jurnal  Hasil  Penelitan 8, no. 1 (2023): 1-20.
d0i:10.32923/sci.v8i1.2607.

Khaeruddin, and Lilik Andar Yuni. “Problematika Moderasi Haji: Suatu Tinjauan
Magashid Untuk Memudahkan Dan Menyempurnakan Ritual Haji Armuzna.”
Jurnal Kolaboratif Sains 6, no. 12 (2023): 1881-92. doi:10.56338/jks.v6i12.4556.

Labaso’, Syahrial, and Ratna Hestiana. “Pendekatan Linguistik Dalam Pengkajian
Islam.” Pekerti: Journal Pendidikan Islam Dan Budi Pekerti 5, no. 1 (2023): 1-
12. doi:10.58194/pekerti.v5i1.3351.

Majelis Ulama Indonesia, “Keputusan Ijtima’ Ulama Komisi Fatwa Se-Indonesia V11|
Nomor 11/ljtima’ Ulama/VIII/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di
Muzdalifah dengan Cara Murur”, Bangka Belitung, 2024.

Marjanah, Luk Luul, Abdul Sattar, Vina Darissurayya, Hasyim Hasanah, Kurnia
Muhajarah, and Abdul Rozaq. “Pendangan Ulama Kabupaten Grobogan Terhadap

96 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S.
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/Ijtima’ Ulama/VIIl/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murdr
Perspektif Maqasid al-Syarr’ah



AL-MABSUTH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab ™ Lgu.ll ‘s
Vol. 2, No. 1 (2026): 73-97 AL-MABSUTH
doi: 10.36701/mabsuth.v2i1.2609 STUD) ISLAM

Pelaksanaan Murur Dan Tanazul Pada Musim Haji 2024” 8 (2025): 77-90.

Pelu, Ibnu Elmi A.S. “Kedudukan Fatwa Dalam Konstruksi Hukum Islam.” El-
Mashlahah 9, no. 2 (2019): 167-81. doi:10.23971/maslahah.v9i2.1692.

Sari, Milya, and Asmendri Asmendri. “Penelitian Kepustakaan (Library Research) Dalam
Penelitian Pendidikan IPA.” Natural Science 6, no. 1 (2020). 41-53.
d0i:10.15548/nsc.v6i1.1555.

Sudarto, Aye, Mesta Wahyu Nita, and Kukuh Cahyono. “Maqgashid Syariah Dalam
Management Penyelenggaraan Ibadah Haji.” Multazam : Jurnal Manajemen Haji
Dan Umrah 3, no. 1 (2023): 34. doi:10.32332/multazam.v3i1.7059.

Syandri, Ronny Mahmuddin, and Nurul Faridah, “Bustanul Fugaha: Penulisan Kisah
Fiksi Dalam Perspektif Maqgasid al-Syarrah” 3, no. 2 (2022): 156609,
doi:10.36701/bustanul.v3i2.584.

Usman, Mukran, Askar Patahuddin, and Andi Muhammad Thsan Yusuf. “Qa'idah al-
Darirat Tubith al-Mahzirat wa Tatbiquha fi Jawaz Kashf Wajh al-
Mutanaqgqgibah”, Al-Basirah: Majallat al-Dirasat al-Islamiyyah, -97 :(2020) 1.1
134.

Desertasi, Tesis, dan Skripsi:

Masruri, Muhammad. “Analisis Ijtima Ulama Komisi Fatwa MUI Terhadap
Cryptocurrency Perspektif Maqasid Asy Syariah”. Skripsi (Pekalongan: Fak.
Syariah UIN KH Abdurrahman Wahid Pekalongan, 2022).

Sumber Daring (Online)

Dar al-Iftah. “Hukum Mabit di Muzdalifah.” Official web of Dar al-Iftah Mesir.
https://www.dar-alifta.org/ar/fatwa/details/12544/. (30 Mei 2025).

Kementerian Agama. “Kuota Haji Reguler Terisi 70%, Pelunasan Sampai 14 Maret
2025.” Situs Resmi Kemenag. https://haji.kemenag.go.id/v5/detail/kuota-haji-
reguler-terisi-70-pelunasan-sampai-14-maret-2025. (30 Mei 2025).

97 | Ahmad Herdian Fahreza, Askar Patahuddin, M. Dzul Fadli S.
Analisis Fatwa MUI Nomor 11/ljtima’ Ulama/VIll/2024 tentang Hukum Pelaksanaan Mabit di Muzdalifah dengan Cara Murdr
Perspektif Maqasid al-Syari’ah


https://www.dar-alifta.org/ar/fatwa/details/12544/
https://haji.kemenag.go.id/v5/detail/kuota-haji-reguler-terisi-70-pelunasan-sampai-14-maret-2025
https://haji.kemenag.go.id/v5/detail/kuota-haji-reguler-terisi-70-pelunasan-sampai-14-maret-2025

