
269 | Wananda Nurfaisa, Ronny Mahmuddin, Nur Afni A. 
Mengerjakan Dua Salat Fardu dengan Satu Kali Tayamum (Perspektif Mazhab Ḥanafiyyah dan Mālikiyyah) 

 

 

AL-MUNTAQA: 
Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 
https://journal.stiba.ac.id/index.php/muntaqa/index 

Vol. 2, No. 1 (2026) 

p.269-291 

doi: 
10.36701/muntaqa.v2i1.2457 

 

Mengerjakan Dua Salat Fardu dengan Satu Kali 

Tayamum (Perspektif Mazhab Hanafi dan Maliki) 
Performing Two Fard Prayers with One Tayamum (Perspectives of the Hanafis and Maalikis) 

 
Wananda Nurfaisaa, Ronny Mahmuddinb, Nur Afni A.c 

 
aInstitut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia; Email: wananda1202@gmail.com 
bInstitut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia; Email: ronny.mahmuddin@stiba.ac.id 
CInstitut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia; Email : nur.afni@stiba.ac.id 
 

Article Info  Abstract 

Received: 20 Oktober 2025 

Revised: 25 Oktober 2025 

Accepted: 28 Oktober 2025 

Published: 30 Januari 2026 

 

Keywords: 

Fard Prayers, Tayamum, Perspectives, 

Hanafis, Maalikis  

 

Kata kunci: 

Salat fardu, Tayamum, Komparatif, 

Mazhab Hanafi, Mazhab Maliki 

 This study aims to determine the views and legal basis of the 

Hanafiyah and Malikiyah Mazhabs regarding the performance of 

two fard prayers with one tayamum and analyze the differences and 

similarities in opinions between the Hanafiyah and Malikiyah 

Mazhabs regarding the performance of two fard prayers with one 

tayamum. This research uses descriptive qualitative research using 

the library research method and normative approach method and 

comparative method. The results of this study show that the 

Hanafiyah Mazhab allows the performance of two obligatory 

prayers with one tayamum as long as the conditions of tayamum still 

apply, because tayamum is considered as ṭahārah al-muṭlaqah 

(absolute purity) which can replace ablution in the absence of 

water. In contrast, the Maalikis do not allow the use of one 

Tayamum for two fard prayers. Tayamum according to them is only 

valid for one fard prayer, and must be repeated for the next prayer, 

because tayamum does not remove hadas in essence. They both have 

similarities in using Surah Al-Māidah verse 6 as a legal basis, but 

differ in their understanding of the status of tayamum purity and the 

limits of its use. This research makes an important contribution to 

the development of Islamic legal studies, especially related to the 

fiqh of tayamum and the performance of prayers in emergency 

conditions. By outlining the differences and similarities between the 

two main madhhabs, this research can be a reference for academics, 

Islamic law practitioners, and Muslims in understanding and 

applying the law of tayamum appropriately and according to the 

context of the mazhab adopted. 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui pandangan dan dasar 

hukum mazhab Hanafi dan Maliki mengenai pelaksanaan dua salat 

fardu dengan satu kali tayamum, dan menganalisis perbedaan dan 

persamaan pendapat antara Mazhab Hanafi dan Maliki terkait 

pelaksanaan dua salat fardu dengan satu kali tayamum. Penelitian 

ini menggunakan jenis penelitian deskriptif kualitatif dengan 

menggunakan metode kajian pustaka (library research) dan metode 

pendekatan normatif dan metode komparatif. Hasil dari penelitian 

ini,  menunjukkan bahwa mazhab Hanafi memperbolehkan 

pelaksanaan dua salat fardu dengan satu kali tayamum selama syarat 

tayamum masih berlaku, karena tayamum dianggap sebagai ṭahārah 

al-muṭlaqah (kesucian mutlak) yang dapat menggantikan wudu 

dalam kondisi tidak adanya air. Sebaliknya, mazhab Maliki tidak 

mailto:wananda1202@gmail.com
mailto:ronny.mahmuddin@stiba.ac.id
mailto:nur.afni@stiba.ac.id


 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 269-291 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2457 
 

 

 

270 | Wananda Nurfaisa, Ronny Mahmuddin, Nur Afni A. 
Mengerjakan Dua Salat Fardu dengan Satu Kali Tayamum (Perspektif Mazhab Hanfiyah dan Malikiyah) 

memperbolehkan penggunaan satu tayamum untuk dua salat fardu. 

Tayamum menurut mereka hanya sah untuk satu salat fardu, dan 

harus diulangi untuk salat berikutnya, karena tayamum tidak 

mengangkat hadas secara hakiki. Keduanya memiliki persamaan 

dalam menjadikan surah al-Māidah ayat 6 sebagai dasar hukum, 

namun berbeda dalam pemahaman status kesucian tayamum dan 

batasan penggunaannya. Penelitian ini memberikan kontribusi 

penting dalam pengembangan kajian hukum Islam, khususnya 

terkait fikih tayamum dan pelaksanaan salat dalam kondisi darurat. 

Dengan menganalisis perbedaan dan persamaan antara dua mazhab 

utama, penelitian ini dapat menjadi rujukan bagi para akademisi, 

praktisi hukum Islam, serta umat muslim dalam memahami dan 

mengaplikasikan hukum tayamum secara tepat dan sesuai konteks 

mazhab yang dianut. 

 

 

How to cite:  

Wananda Nurfaisa, Ronny Mahmuddin, Nur Afni A., “Mengerjakan Dua Salat Fardu dengan Satu Kali Tayamum 

(Perspektif Mazhab Hanafiyah dan Malikiyah)”, AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab, Vol. 2, No. 1 

(2026): 269-291. doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2457. 
 

 
This work is licensed under a Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International (CC BY-NC-SA 4.0) 
 

 

PENDAHULUAN 
 

 Bersuci dan salat bagi seorang muslim adalah dua amalan yang memiliki 

hubungan erat, bersuci dari hadas merupakan syarat sahnya salat. Namun, dalam kondisi 

tertentu ketika air tidak tersedia atau tidak dapat digunakan untuk wudu, Islam 

memberikan keringanan kepada umat muslim dengan membolehkan penggunaan 

tayamum sebagai pengganti wudu. Salah satu tujuan dari datangnya syariat Islam adalah 

untuk memberikan kemudahan kepada umat manusia, dengan tidak mewajibkan sesuatu 

yang tidak di sanggupi oleh mereka.1 Sebagaimana firman Allah Swt. dalam Q.S. al-

Māidah/5: 6. 

طِ اوَْ لٰمَسْتُمُ النِ سَاۤءَ فَ لَمْ  تُمْ مَّرْضٰٰٓى اوَْ عَلٰى سَفَرٍ اوَْ جَاۤءَ اَحَدٌ مِ نْكُمْ مِ نَ الْغَاۤىِٕ  تََِدُوْا مَاۤءً فَ تَ يَمَّمُوْا صَعِيْدًا وَاِنْ كُن ْ
ُ ليَِجْ  نْهُُۗ مَا يرُيِْدُ اللّٰ  ركَُمْ وَليِتُِمَّ نعِْمَتَهطيَِ بًا فاَمْسَحُوْا بِوُجُوْهِكُمْ وَايَْدِيْكُمْ مِ   عَلَ عَلَيْكُمْ مِ نْ حَرجٍَ وَّلٰكِنْ يُّريِْدُ ليُِطَهِ 

 عَلَيْكُمْ لعََلَّكُمْ تَشْكُرُوْنَ 

Terjemahnya: 

Jika kamu sakit, dalam perjalanan, kembali dari tempat buang air (kakus), atau 

menyentuh perempuan, lalu tidak memperoleh air, bertayamumlah dengan debu 

yang baik (suci); usaplah wajahmu dan tanganmu dengan (debu) itu. Allah tidak 

 
1Akhmad Hanafi Dain Yunta, “Tata Cara Bersuci Dan Salat Bagi Tenaga Kesehatan (Nakes) Yang 

Menggunakan Alat Pelindung Diri (APD),” BUSTANUL FUQOHA: Jurnal Bidang Hukum Islam 1, no. 2 

(2020):  h. 226. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 269-291 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2457 
 

 

 

271 | Wananda Nurfaisa, Ronny Mahmuddin, Nur Afni A. 
Mengerjakan Dua Salat Fardu dengan Satu Kali Tayamum (Perspektif Mazhab Hanfiyah dan Malikiyah) 

ingin menjadikan bagimu sedikit pun kesulitan, tetapi Dia hendak membersihkan 

kamu dan menyempurnakan nikmat-Nya bagimu agar kamu bersyukur.2 

 Ayat ini menjelaskan bahwa jika tidak menemukan air, dan hendak berdiri untuk 

salat dalam keadaan sakit atau dalam perjalanan, atau salah satu dari mereka baru saja 

menyelesaikan kebutuhannya, atau berhubungan dengan pasangannya atau juga dalam 

kondisi perjalanan, maka tayamumlah dengan tanah yang baik untuk menghindarkan dari 

kesulitan dan bukan untuk mempersulit.3 Rasulullah saw. bersabda, 

دِ   الْمَاءَ   )رواه مسلم( 4   وَجُعِلَتْ   تُ رْبَ تُ هَا  لنََا   طَهُوراً،  إِذَا لَْ   نََِ

 

Artinya:  

Dan tanahnya (debu) dijadikan  bagi kami sebagai alat untuk bersuci, jika kami 

tidak menemukan air. 

 Meskipun tayamum sudah diatur dalam syariat Islam, namun umat Islam 

menghadapi berbagai hambatan dalam praktiknya, terutama dalam penggunaan tayamum 

untuk melakukan dua salat fardu. Permasalahan yang timbul adalah jika seorang muslim 

telah melaksanakan tayamum apakah dapat menunaikan dua salat fardu dalam satu 

tayamum atau apakah ia harus melakukannya lagi sebelum menunaikan salat yang kedua. 

Hal ini seringkali menjadi kekhawatiran bagi masyarakat terutama bagi mereka yang 

tinggal di daerah yang sulit untuk mengakses air. 

 Berbagai mazhab dalam Islam mempunyai pandangan yang berbeda mengenai 

tayamum dan pengaruhnya terhadap salat fardu. Dua mazhab yang diperbandingkan 

dalam hal ini adalah mazhab Hanafi dan Maliki. Pemilihan dua mazhab ini didasarkan 

pada adanya perbedaan mendasar dalam pandangan mereka. Mazhab Hanafi sependapat 

dengan hambali yang membolehkan penggunaan satu kali tayamum untuk dua salat fardu, 

sedangkan mazhab Maliki sependapat dengan mazhab syafii tidak membolehkan yang 

juga mensyaratkan tayamum baru untuk setiap salat fardu. Oleh karena itu, perbandingan 

antara mazhab Hanafi dan Maliki dalam  penelitian ini sebagai representasi dua pandangan 

fikih yang berbeda agar fokus kajiannya dapat dilakukan secara terarah dan mendalam. 

 Mazhab Hanafi berpendapat bahwa dalam keadaan tidak adanya air, tayamum 

kedudukannya sama dengan wudu. Seseorang yang berwudu boleh mengerjakan salat 

sebanyak yang ia inginkan selama ia tidak dalam keadaan  berhadas. Hal ini menunjukkan 

bahwa setelah menunaikan salat fardu dan masih dalam keadaan suci, maka dapat 

melaksanakan salat sunah dan salat fardu berikutnya.5 

 Adapun mazhab Maliki berpendapat bahwa seseorang tidak boleh melakukan dua 

salat fardu dengan satu kali tayamum, juga tidak boleh melakukan salat sunah dan salat 

wajib dengan satu tayamum, kecuali jika salat sunah dilakukan setelah mengerjakan salat 

wajib. Dalam hal ini, tidak ada masalah jika seseorang tayamum dan melaksanakan fardu, 

 
2Kementrian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an Hafalan (Cet. I; Bandung: Cordoba, 2019), 

108. 
3Abū Jaʿfar Ibn Jarīr al-Ṭabarī, Tafsīr al-Ṭabarī Jāmiʿ al-Bayān, Juz 8 (Cet. I; Mesir: Dār Hajr, 

1422 H/2001 M), h. 214. 
4Abū al-Ḥusain Muslim ibn al-Ḥajjāj ibn Muslim al-Qushairī, Ṣaḥīḥ Muslim, Juz 2 (Turki: Dār al-

Ṭabāʿa al-ʿĀmira, 1334 H), h. 63. 
5Abu Bakar Muhammad bin Abi Sahl al-Sarakhsi, al-Mabsu>t, Juz 1 (Mesir: Mutaba’ah al-

Sa’adah, 1325 H/1907 M), h. 113. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 269-291 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2457 
 

 

 

272 | Wananda Nurfaisa, Ronny Mahmuddin, Nur Afni A. 
Mengerjakan Dua Salat Fardu dengan Satu Kali Tayamum (Perspektif Mazhab Hanfiyah dan Malikiyah) 

kemudian ia teringat bahwa ada salat wajib lain yang terlupakan, maka ia harus tayamum 

lagi untuk salat tersebut, karena tayamum yang pertama tidak cukup untuk salat yang 

kedua.6 Perbedaan pendapat tersebut akan tampak jelas jika merujuk pada hadis yang 

diriwayatkan dari Ibn ʿAbbās: 

)راوه   الُْْخْرَى   للِصَّلََةِ   يَ تَ يَمَّمُ   ثَُّ   وَاحِدَةً،   صَلََةً   إِلَّ   بِِلت َّيَمُّمِ   الرَّجُلُ   يُصَلِ يَ   لَ   أَنْ  السُّنَّةِ   مِنْ :  قاَلَ   عَبَّاسٍ  ابْنِ   عَنِ 
  7الدارقطني( 

Artinya:  

Dari Ibn ‘Abbās ra. berkata: menurut sunah, tidak boleh seseorang salat dengan 

satu tayamum, selain dari satu salat saja, kemudian ia bertayamum lagi untuk salat 

lain.  

  Terkait dengan keterangan hadis di atas, hadis ini menimbulkan berbagai 

interpretasi atau pandangan yang berbeda di kalangan para ulama dan pengikutnya dalam 

penetapan hukum. Perbedaan ini mencerminkan ketidaksamaan penilaian hukum 

terhadap suatu objek atau masalah. Apabila perbedaan tersebut dikaitkan dengan konteks 

mazhab dalam hukum Islam, maka hal ini menunjukkan adanya perbedaan penilaian 

terhadap hukum pada suatu masalah di kalangan ulama mazhab. Fikih tidak dapat 

dipisahkan dari sumbernya, yaitu Al-Qur’an dan sunah Rasulullah saw. yang menjadi 

dasar ijtihad para ulama. Oleh karena itu, secara otomatis akan terdapat berbagai macam 

hasil ijtihad yang muncul. Hal ini mencerminkan jati diri para ulama dalam menghadapi 

fenomena yang ada, dengan sikap toleransi, sportivitas, dan konsistensi dalam memegang 

firman Allah saat terjadi perselisihan.8 

 Berdasarkan latar belakang permasalahan yang telah diuraikan, maka ditemukan 

perbedaan pendapat antara mazhab Hanafi dan mazhab Maliki terhadap pelaksanaan dua 

salat fardu dengan satu kali tayamum. Dari perbedaan inilah peneliti tertarik untuk 

mengangkat permasalahan pokok, yakni “Mengerjakan Dua Salat Fardu dengan Satu Kali 

Tayamum Perspektif Mazhab Hanafi dan Maliki”. Dari permasalahan pokok tersebut 

maka dapat dirumuskan beberapa substansi masalah yang akan dijadikan acuan dan 

dikembangkan dalam penelitian ini adalah: pertama, bagaimana pandangan dan dasar 

hukum mazhab Hanafi dan mazhab Maliki tentang mengerjakan dua salat fardu dengan 

satu kali tayamum? kedua, bagaimana analisis pendapat mazhab Hanafi dan mazhab 

Maliki tentang mengerjakan dua salat fardu dengan satu kali tayamum? 

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian deskriptif kualitatif dengan 

menggunakan kepustakaan (library research) dan menggunakan metode pendekatan 

normatif dan pendekatan komparatif. Pengumpulan data dilakukan dengan cara mengutip 

secara langsung kitab atau tulisan yang menjadi rujukan utama dan mengutip secara tidak 

langsung kitab atau tulisan dengan susunan kalimat yang baru tanpa mengubah maksud 

 
6Malik bin Anas bin Malik bin Amir al-Asbahī al-Madani, Mudawwanah, Juz 1 (Cet. I; Beirut: 

Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1415 H/1994 M), h. 149. 
7Abū al-Ḥasan ʿAlī bin ʿUmar al-Dāraqutnī, Sunan al-Dāraqutnī, Juz 1 (Cet. I; Beirut: Mūʼassasat  

al-Risālah, 1424 H/2004 M), h. 341. 
8Lu’luatul Badriyyah dan Ashif Az Zafi, “Perbedaan Mazhab Empat Imam Besar (Hanafi, Maliki, 

Syafi’i, Dan Hambali) Dalam Paradigma Hukum Fikih,” Al-Muaddib: Jurnal Ilmu-Ilmu Sosial Dan 

Keislaman 5, no. 1 (2020): h. 71. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 269-291 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2457 
 

 

 

273 | Wananda Nurfaisa, Ronny Mahmuddin, Nur Afni A. 
Mengerjakan Dua Salat Fardu dengan Satu Kali Tayamum (Perspektif Mazhab Hanfiyah dan Malikiyah) 

dari kutipan aslinya serta menerjemahkan kitab atau rujukan bahasa Arab ke dalam 

bahasa Indonesia. Adapun untuk metode pengolahan dan analisis data yaitu dengan 

mengidentifikasi data, menerjemahkan data, sistemasi data dan pengambilan kesimpulan 

yang dilakukan secara deduktif.9 

Adapun beberapa penelitian terdahulu yang dijadikan sebagai referensi dalam 

penelitian ini di antaranya: pertama, skripsi Studi Analisis Pendapat Abu Hanifah tentang 

Bolehnya Dua Salat Fardu dengan Satu Kali Tayamum10 karya Ahmat Saipul Rambe. 

Peneliti menyimpulkan bahwa menurut imam Abū Ḥanīfah bahwa seseorang boleh 

melaksanakan dua salat fardu hanya dengan satu kali tayamum saja. Perbedaan penelitian 

Ahmat berfokus pada Analisis pendapat Abu Hanifah terhadap kebolehan mengerjakan 

dua salat fardu dengan satu kali tayamum. Sementara pada penelitian ini membahas 

tentang bagaimana perbandingan pendapat mazhab Hanafi dan mazhab Maliki mengenai 

bolehnya melakukan dua salat fardu dengan satu kali tayamum. 

Kedua, jurnal Penggunaan Tayamum untuk Melaksanakan Shalat Fardhu di 

Tempat Pemberhentian Bus dalam Perjalanan dari Lampung ke Medan Menurut Hukum 

Islam11 karya Andrianto. Peneliti menyimpulkan bahwa tayamum dibolehkan jika telah 

masuk waktu salat dan air tidak ditemukan. Pemudik yang bertayamum untuk salat fardu 

diperbolehkan selama air tidak tersedia. Debu yang sah untuk tayamum adalah debu suci 

di permukaan tanah, seperti di atas tanah, rerumputan, atau bagian lain dari bumi yang 

bersih. Perbedaan pada penelitian Andrianto berfokus pada kebolehan tayamum dalam 

kondisi perjalanan karena tidak ada air. Sementara penelitian ini berfokus pada hukum 

penggunaan satu kali tayamum untuk dua salat fardu menurut pandangan mazhab Hanafi 

dan Maliki.  

Ketiga, jurnal Analisis Komparasi Imam Maliki dan Imam Syafi’i dalam Ibadah 

Sehari-hari (Studi tentang Thoharoh, Wudu, Tayamum dan Mandi)12 karya Jazari. 

Peneliti menyimpulkan bahwa ditemukan adanya perbedaan pendapat antara imam Malik 

dan Syafii dalam memahami makna satu majelis (satu waktu atau satu tempat pelaksanaan 

ibadah). Perbedaan ini mencakup persoalan taharah (bersuci), najis dan cara 

menyucikannya, wudu, tayamum dan mandi wajib. Perbedaan penelitian Jazari adalah 

berfokus pada kajiannya yang lebih luas, yaitu membahas berbagai  aspek ibadah harian 

menurut imam Mālik dan Syafii secara umum.  Sedangkan penelitian ini secara khusus 

berfokus pada hukum pelaksanaan dua salat fardu dengan satu kali tayamum, ditinjau dari 

perspektif mazhab Hanafi dan Maliki. 

 

 

 

PEMBAHASAN 

 
9Wiwik Sri Widiarty, Metode Penelitian Hukum (Cet. I; Yogyakarta: Publik Global Media, 2024), 

h. 183. 
10Ahmat Saipul Rambe, “Studi Analisis Pendapat Abu Hanifah Tentang Bolehnya Mengerjakan 

Dua Shalat Fardu Dengan Satu Kali Tayammum” Skripsi (Padang: Fak. Ushuluddin dan Studi Agama, 

Universitas Islam Negeri Imam Bonjol, 2021). 
11Andrianto, “Penggunaan Tayamum untuk Melaksanakan Shalat Fardhu di Tempat 

Pemberhentian Bus dalam Perjalanan Lampung ke Medan Menurut Hukum Islam” Jurnal Syariah dan 

Hukum Islam 2, no. 2 (2023). 
12Jazari, “Analisis Komparasi Imam Maliki dan Syafii dalam Ibadah Sehari-hari (Studi tentang 

Thoharoh, Wudu, Tayamum dan Mandi)”, Jurnal Studi Pesantren 2, no. 2 (2022). 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 269-291 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2457 
 

 

 

274 | Wananda Nurfaisa, Ronny Mahmuddin, Nur Afni A. 
Mengerjakan Dua Salat Fardu dengan Satu Kali Tayamum (Perspektif Mazhab Hanfiyah dan Malikiyah) 

 
Konsep Tayamum dan Salat Fardu dalam Islam 

 Tayamum secara bahasa berarti (  ٱلْقَصْد) yang artinya adalah tujuan atau maksud.13 

Adapun secara istilah, tayamum adalah meniatkan untuk menggunakan tanah yang suci 

untuk menyapu wajah dan kedua tangan dengan syarat-syarat tertentu dan tata cara yang 

khusus.14 Secara syarʿī, tayamum adalah niat untuk mengarah ke tanah yang suci, untuk 

menyapu wajah dan kedua tangan dengan niat untuk membolehkan pelaksanaan salat dan 

ibadah lainnya.15 

 Adapun definisi tayamum menurut para ulama fukaha yaitu menurut mazhab 

Hanafi dalam Badā'i' al-Ṣanā'i' disebutkan bahwa tayamum adalah penggunaan tanah 

pada dua anggota tubuh tertentu dengan niat untuk bersuci, dengan syarat-syarat 

tertentu.16 Menurut mazhab Maliki, tayamum adalah suatu bentuk penyucian dengan debu 

yang meliputi penyapuan wajah dan kedua tangan dengan niat.17 Menurut mazhab Syafii, 

tayamum adalah menyapu debu pada wajah dan kedua tangan dengan syarat-syarat 

tertentu sebagai pengganti wudu, atau mandi, atau sebagai pengganti salah satu anggota 

tubuhnya dengan syarat yang khusus.18 Menurut mazhab Hambali, tayamum adalah 

menyapu wajah dan kedua tangan dengan tanah yang suci dengan cara yang tertentu.19 

 Tayamum telah disyariatkan dalam Al-Qur'an, sunah, dan ijmak.20 Dalam Al-

Qur'an, Allah Swt. berfirman dalam Q.S. al-Māidah/5: 6. 

دُوا مَاءً فَ تَ يَمَّمُوا صَعِيدًا  وَإِن كُنتُمْ مَرْضَىٰ أوَْ عَلَىٰ سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِ نْكُم مِ نَ الْغَائِطِ أَوْ لَمَسْتُمُ النِ سَاءَ فَ لَمْ تََِ 
  مْ مِنْ حَرجٍَ طيَِ بًا فاَمْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأيَْدِيكُمْ مِ نْهُ مَا يرُيِدُ اللَّ هُ ليَِجْعَلَ عَلَيْكُ 

Terjemahnya: 

Jika kamu sakit, dalam perjalanan, kembali dari tempat buang air (kakus), atau 

menyentuh perempuan, lalu tidak memperoleh air, bertayamumlah dengan debu 

yang baik (suci); usaplah wajahmu dan tanganmu dengan (debu) itu. Allah tidak 

ingin menjadikan bagimu sedikit pun kesulitan.21 

Ayat ini menjelaskan bahwa ketika seseorang dalam keadaan berhadas, baik hadas 

kecil maupun besar, sehingga wajib bersuci dengan menggunakan air apabila tersedia, 
 

13Abū ʿUmar Dubyān bin Muḥammad al-Dubyān, Mawsūʿat Aḥkām al-Ṭahārah, Juz 12 (Cet. III; 

Riyadh: Maktabah al-Rushd, 1426 H), h. 11. 
14Ra’id bin Hamdan bin Humaid al-Hazami, Aḥkām al-Tayamum: Dirāsah Fiqhīyah Muqāranah 

(Cet. I; Makkah: Dār al-Ṣumayʿī li al-Nashr wa al-Tawzīʿ, 1432 H/2005 M), h. 28. 
15Sayyid Sābiq, Fiqh al-Sunnah, Juz 1 (Cet. III; Beirut: Dār al-Kitāb al-‘Arabī, 1397 H/2011 M), h. 

72. 
16Abū Bakar bin Mas’ūd al-Kāsānī, Badā’i al-Ṣanā’i’ Fī Tartīb al-Syarā’i, Juz 1 (Cet. I; Mesir: 

Maṭba‘ah Syarikah al-Maṭbū‘āt al-‘Ilmiyyah, 1327-1328 H), h. 45. 
17Aḥmad ibn Muḥammad al-Ṣāwī, Ḥāsyiyatu al-Ṣāwī ‘alā al-Syarḥ al-Ṣaghīr, Juz 1 (Cet. IV; Kairo: 

Dār al-Ma‘ārif, t.th.) h. 179. 
18Aḥmad Salāmah al-Qalyūbī dan Aḥmad al-Barallasī ʿ Umayrah, Ḥāsyiyatā Qalyūbī wa ʿ Umayrah, 

Juz 1 (Cet. I; Bayrūt: Dār al-Fikr, 1415 H/1995 M), h. 88. 
19Manṣūr ibn Yūnus ibn Idrīs al-Buhūtī, Kasyāf al-Qināʿ ʿan Matn al-Iqnāʿ, Juz 1 (Cet. I; Riyāḍ: 

Maktabah al-Naṣr al-Ḥadīṡah, 1388 H/1968 M), h. 160. 
20Abdul Rahman bin Muhammad Awwad al-Jaziri, Fiqh al-Mażāhib al-Arba’ah, Juz 1 (Cet. II; 

Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmīyah, 1424 H/2003 M), h. 136. 
21Kementrian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an Hafalan, 108. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 269-291 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2457 
 

 

 

275 | Wananda Nurfaisa, Ronny Mahmuddin, Nur Afni A. 
Mengerjakan Dua Salat Fardu dengan Satu Kali Tayamum (Perspektif Mazhab Hanfiyah dan Malikiyah) 

dan bertayamum apabila air tidak ditemukan. Dengan demikian, tayamum dipahami 

sebagai pengganti wudu maupun mandi wajib dalam keadaan darurat, serta merupakan 

bagian dari kemudahan dan penyempurnaan syariat Islam.22 

Dalam sunah ada banyak hadis disyariatkannya tayamum, di antaranya adalah 

hadis yang diriwayatkan oleh al-Bukhari dan Muslim: 

نَ عُكَ يََ فُلََنُ حَديثُ عِمْراَنَ بْنِ حُصَيٍْْ: أَنَّ رَسُولَ اِلله صلى الله عليه وسلم رَأَى رَجُلًَ مُعْتَزلًِ، لَْ يُصَلِ  مَعَ الْقَوْمِ، فَ قَالَ: مَا يَْ 
)رواه   كَ بِِلصَّعِيدِ، فإَِنَّهُ يَكْفِيكَ أَنْ تُصَلِ يَ فِ الْقَوْمِ؟ فَ قَالَ: يََ رَسُولَ اِلله، أَصَابَ تْنِي جَنَابةٌَ، وَلَ مَاءَ. فَ قَالَ: عَلَيْ 

 23البخاري و مسلم( 

Artinya: 

 Hadis dari Imran bin Hushain bahwa Rasulullah صلى الله عليه وسلم melihat seorang lelaki yang 

mengasingkan diri, tidak salat bersama jamaah. Lalu beliau berkata: Apa yang 

menghalangimu wahai fulan untuk salat bersama jamaah? Ia menjawab: Wahai 

Rasulullah, saya terkena junub dan tidak ada air. Beliau berkata: gunakan tanah 

(tayamum), karena itu sudah cukup bagimu.  

Hadis ini menunjukkan bahwa tayamum diperbolehkan bagi seseorang apabila air 

tidak ditemukan setelah dilakukan pencarian yang layak sesuai dengan ketentuan syariat, 

serta menegaskan bahwa kewajiban salat tetap wajib dilaksanakan dalam keadan darurat. 

Oleh karena itu, apabila seseorang telah berusaha mencari air dengan cara yang wajar 

namun tetap tidak menemukannya, maka tayamum menjadi diperbolehkan sebagai 

pengganti wudu atau mandi wajib.24 

Adapun ijmak, kaum muslimin telah sepakat bahwa tayamum dapat 

menggantikan wudu dan mandi (gusl), meskipun mereka berbeda pendapat mengenai 

sebab-sebab yang membolehkan tayamum, serta bagian-bagian bumi yang sah digunakan 

untuk bertayamum. Perbedaan pendapat ini muncul karena adanya beberapa aspek dalam 

syariat yang masih dipahami secara berbeda oleh para ulama, namun hal tersebut tidak 

mengurangi kejelasan prinsip dasar tayamum dalam Islam.25 

 Tayamum merupakan bentuk taharah darurat26. Oleh karena itu, tayamum hanya 

sah dilakukan jika terpenuhi syarat-syarat tertentu, yaitu:27 

1. Niat 

2. Islam 

3. Berakal 

4. Mumayyiz (Dapat membedakan) 

5. Masuknya waktu salat 

 
22Muḥammad bin Aḥmad al-Anṣārī al-Qurṭubī, al-Jāmi‘ li Aḥkām Al-Qur’ān, Juz 6 (Cet.II; Kairo: 

Dār al-Kutub al-Miṣrīyah, 1384 H/1964 M), h. 82. 
23Muhammad ibn Ismā‘īl al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Juz 1 (Mesir: al-Maṭba’ah al-Kubrā al-

Amīriyah, 1311 H), h. 78. 
24Abū al-Fidā’ Ismā’īl bin ‘Umar bin Kaṡīr al-Qurasyī, Tafsīr ibn Kaṡīr, Juz 2 (Cet.II; Damaskus: 

Dār Ṭayyibah lil-Nasyr wa al-Tawzī‘, 1420 H/1999 M), h. 318. 
25Abdul Rahman bin Muhammad Awwad al-Jaziri, Fiqh al-Mażāhib al-Arba’ah, h. 138. 
26Wahbah bin Mustafa al-Zuhaylī, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu, Juz 1 (Cet. IV; Damaskus: Dār 

al-Fikr, 1432 H/2011 M), h. 566. 
27Abdullah bin Muhammad al-Tayyār dkk., al-Fiqh al-Muyassar, Juz 1 (Riyadh: Madār al-Waṭan 

li al-Nashr, 1433 H/2012 M), h. 129–130.  



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 269-291 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2457 
 

 

 

276 | Wananda Nurfaisa, Ronny Mahmuddin, Nur Afni A. 
Mengerjakan Dua Salat Fardu dengan Satu Kali Tayamum (Perspektif Mazhab Hanfiyah dan Malikiyah) 

6. Tidak memungkinkan menggunakan air, baik karena air tidak tersedia maupun karena 

ada kekhawatiran akan bahaya jika menggunakannya. 

7. Menggunakan debu yang suci. 

 Tayamum memiliki sejumlah rukun atau kewajiban (furūḍ). Menurut jumhur 

ulama (selain mazhab Hanafi) rukun adalah sesuatu yang menjadi penentu sahnya suatu 

ibadah dan menjadi bagian penting dari keberadaannya. Adapun menurut mazhab Hanafi, 

rukun adalah sesuatu yang keberadaan suatu ibadah bergantung padanya dan merupakan 

bagian dari hakikat perbuatan tersebut. Mereka menyatakan bahwa tayamum hanya 

memiliki dua rukun, yaitu: dua kali tepukan pada tanah dan mengusap wajah dan tangan 

secara menyeluruh. Adapun jumhur ulama menyatakan bahwa tayamum memiliki lima 

rukun, yaitu: niat mengusap wajah, mengusap wajah dan kedua tangan hingga siku, tertib, 

berkesinambungan dan menggunakan tanah yang suci.28 

Menurut mazhab Maliki, tayamum terbagi menjadi dua jenis yaitu fardu dan 

mandub (sunah).29 Tayamum dikategorikan sebagai fardu apabila dilakukan untuk ibadah 

yang mewajibkan wudu atau mandi besar, seperti salat, menyentuh mushaf, dan ibadah 

lainnya yang mensyaratkan taharah. Sedangkan mandub (sunah), adalah tayamum yang 

dilakukan untuk ibadah-ibadah yang disunahkan bersuci sebelumnya, seperti ketika 

seseorang hendak melaksanakan salat sunah namun tidak menemukan air untuk berwudu, 

maka ia boleh bertayamum dan menunaikan salat tersebut.30 Adapun menurut mazhab 

Hanafi, tayamum dibagi menjadi tiga: fardu, wajib, dan sunah (mandub). Menurut 

mereka, tayamum menjadi fardu ketika digunakan sebagai pengganti wudu atau mandi 

wajib dalam ibadah-ibadah yang memang diwajibkan dalam keadaan suci, seperti salat 

fardu dan tawaf. Tayamum dihukumi wajib sebagaimana taharah dengan air, jika 

dilakukan untuk ibadah yang wajib. Sementara itu, tayamum disunahkan untuk perkara-

perkara yang disunahkan padanya wudu dan mandi.31 

 Salat merupakan bentuk ibadah maḥḍah, yaitu penghambaan diri yang murni 

kepada Allah swt. Dalam ibadah ini, manusia menunjukkan dan membuktikan dirinya 

sebagai makhluk yang tunduk kepada sang Khalik yang berkuasa atas seluruh ciptaan-

Nya.32 Sebagaimana firman Allah swt. dalam Q.S. al-Żāriyāt/51: 56. 
 

نسَ إِلَّ ليَِ عْبُدُون  وَمَا خَلَقْتُ ٱلِْْنَّ  وَٱلِْْ  
Terjemahnya:  

Dan aku tidak Menciptakan jin dan manusia melainkan supaya mereka beribadah 

kepadaku.33 

Ayat ini menjelaskan bahwa tujuan diciptakannya jin dan manusia adalah untuk 

beribadah kepada Allah. Ibadah yang dimaksud dalam ayat ini ditujukan secara khusus 

 
28Wahbah bin Mustafa al-Zuhaylī, al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu, Juz 1 (Cet. IV; Damaskus: Dār 

al-Fikr, 1432 H/2011 M), h. 582–588. 
29Maḥmūd Muḥammad Khaṭṭāb al-Subkī, al-Dīn al-Khāliṣ Aw Irsyād al-Khalq Ilā Dīn al-Ḥaqq, 

Juz 1 (Cet. IV; Kairo: al-Maktabah al-Maḥmūdiyyah al-Subkiyyah, 1397 H/1977 M), h. 405. 
30Abdul Rahman bin Muhammad Awwad al-Jaziri, Fiqh al-Mażāhib al-Arba’ah, Juz 1 (Cet. II; 

Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmīyah, 1424 H/ 2003 M), h. 138. 
31Maḥmūd Muḥammad Khaṭṭāb al-Subkī, al-Dīn al-Khāliṣ Aw Irsyād al-Khalq Ilā Dīn al-Ḥaqq, h. 

405. 
32Abu Abbas Zain Musthofa al-Basuruwani, Fiqh Shalat Terlengkap (Cet. I; Yogyakarta: Laksana, 

2018 M), h. 53. 
33Kementrian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an Hafalan, h. 523. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 269-291 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2457 
 

 

 

277 | Wananda Nurfaisa, Ronny Mahmuddin, Nur Afni A. 
Mengerjakan Dua Salat Fardu dengan Satu Kali Tayamum (Perspektif Mazhab Hanfiyah dan Malikiyah) 

bagi mereka yang dalam ilmu Allah diketahui akan taat dan beriman kepada-Nya. Hal ini 

disebabkan karena tidak semua makhluk dibebani kewajiban syariat, seperti anak-anak, 

orang yang tidak berakal, dan mereka yang telah ditetapkan sebagai penghuni Neraka.34 

Salat (  لََة  yang artinya adalah “Doa”.35 Dalam )الدُّعَاء  ( secara bahasa berarti (الصَّ

bentuk isytiqāq awsaṭ (etimologi menengah) kata salat berasal dari kata al-waṣl (  الوَصْل), 

yang terdiri dari huruf   و (waw), ص (shod), ل (lam), karena kata tersebut mengandung 

makna “hubungan” atau “keterikatan”. Oleh karena itu, salat dipahami sebagai bentuk 

hubungan antara seorang hamba dengan Allah.36 Adapun salat secara istilah adalah suatu 

bentuk ibadah kepada Allah Swt. yang dilakukan dengan ucapan dan perbuatan tertentu, 

dimulai dengan takbir (takbiratul ihram) dan diakhiri dengan salam, dengan disertai niat 

dan memenuhi syarat-syarat tertentu.37 

Salat merupakan rukun Islam yang kedua, dan menjadi  rukun Islam yang paling 

ditekankan setelah dua kalimat syahadat, karena berfungsi sebagai tiang agama dan tolak 

ukur keislaman seseorang.38 

Dalam perspektif fikih, keabsahan salat tergantung pada terpenuhinya syarat dan 

rukun salat, salah satunya adalah taharah (kesucian), sebagaimana yang dijelaskan dalam 

hadis yang diriwayatkan oleh imam al-Bukhari dan Muslim: 

يَ تَ وَضَّأَ  أَحْدَثَ حَتََّّ  إِذَا  أَحَدكُِمْ  صَلََةَ  يَ قْبَلُ اللهُ  لَ  قاَلَ:  النَّبِِ  صلى الله عليه وسلم  عَنِ  هُرَيْ رةََ،  أَبِ  البخاري و   عَنْ  )رواه 
39مسلم(

  

Artinya:    

Dari Abū Hurairah, dari Nabi صلى الله عليه وسلم beliau berkata: Allah tidak akan menerima salat 

salah seorang dari kalian apabila ia berhadas hingga ia berwudu. 

Para ulama menggunakan hadis ini sebagai dasar untuk mensyaratkan adanya 

taharah sebagai syarat sahnya salat. Hal ini merupakan ijmak (kesepakatan) yang diterima 

secara luas oleh para imam dan ulama, yang sepakat bahwa salat tidak sah tanpa taharah.40 

Kesepakatan ini menegaskan pentingnya kesucian (wudu, mandi wajib atau tayamum) 

dalam ibadah salat sebagai salah satu rukun yang harus dipenuhi agar salat diterima oleh 

Allah. 

Biografi dan Sumber Hukum Mazhab Hanafi dan Maliki 

 
34Muḥammad bin Aḥmad al-Anṣārī al-Qurṭubī, al-Jāmi‘ li Aḥkām Al-Qur’ān, Juz 17 (Cet.II; Kairo: 

Dār al-Kutub al-Miṣrīyah, 1384 H/1964 M), h. 55. 
35Aḥmad ibn Muḥammad ibn ‘Alī al-Fayūmī, al-Miṣbāḥ al-Munīr fī Gharīb al-Syarḥ al-Kabīr, Juz 

1 (Beirut: al-Maktabah al-‘Ilmiyyah, t.th.), h. 346. 
36Aḥmad bin ʿAbd al-Ḥalīm Ibn Taymiyyah, Syarḥ ʿUmdah al-Fiqh (Cet. I; Riyadh: Dār al-

ʿĀṣimah, 1418 H/1997 M), h. 28. 
37Abū Mālik Kamāl bin as-Sayyid Sālim, Ṣaḥīḥ Fiqh al-Sunnah Wa Adillatuhu Wa Tawḍīḥ Mażāhib 

al-A’immah, Juz 1 (Cet. I; Kairo: Al-Maktabah at-Tawfīqiyyah, 2003 M),  h. 220. 
38Muḥammad ibn Ṣāliḥ al-‘Uthaymīn, Min al-Aḥkām al-Fiqhiyyah Fī al-Ṭahārah Wa al-Ṣalāh Wa 

al-Janā’iz (Cet. I; Arab Saudi: Wizārat al-Shu’ūn al-Islāmiyyah wa al-Awqāf wa al-Da‘wah wa al-Irshād, 

1420 H), h. 25. 
39Muhammad ibn Ismā‘īl al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Juz 9 (Mesir: al-Maṭba’ah al-Kubrā al-

Amīriyah, 1311 H), h. 23. 
40Abū ʿUmar Dubyān bin Muḥammad al-Dubyān, Mawsū’at Aḥkām al-Ṭahārah, h. 916. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 269-291 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2457 
 

 

 

278 | Wananda Nurfaisa, Ronny Mahmuddin, Nur Afni A. 
Mengerjakan Dua Salat Fardu dengan Satu Kali Tayamum (Perspektif Mazhab Hanfiyah dan Malikiyah) 

1. Mazhab Hanafi 

Mazhab Hanafi merupakan mazhab yang tertua di antara empat mazhab fikih dan 

merupakan salah satu mazhab fikih dalam Islam suni yang merujuk pada pemikiran imam 

Abū Ḥanīfah, seorang tokoh ulama besar dengan nama lengkap al-Nu‘mān bin Ṡābit bin 

Zūṭī raḍiyallāhu ‘anhu. Beliau berasal dari Kufah, sebuah kota penting di Irak yang pada 

saat itu menjadi pusat keilmuan Islam.41 Abū Ḥanīfah lahir pada tahun 80 Hijriah dan 

wafat di Baghdad pada tahun 150 Hijriah.42 

Imam Abū Ḥanīfah merupakan keluarga keturunan Persia yang menetap di Kufah. 

Kakeknya berasal dari Kabul dan pernah menjadi tawanan perang pada masa penaklukan, 

sebelum akhirnya memperoleh kebebasan. Namun Abū Ḥanīfah dan ayahnya tidak 

pernah mengalami perbudakan. Ayahnya, Ṡābit adalah seorang muslim sejak lahir, 

diriwayatkan pernah didoakan oleh ʿAlī ibn Abī Ṭālib agar memperoleh keberkahan bagi 

dirinya dan keturunannya. Meskipun tergolong mawlā (orang yang bukan Arab), status 

tersebut tidak mengurangi kedudukan Abū Ḥanīfah, karena pada masa tersebut kemuliaan 

lebih ditentukan oleh takwa. Ia tumbuh dalam lingkungan keluarga Islam yang taat di 

tengah masyarakat ilmiah Kufah. Pada awal kehidupannya, Abū Ḥanīfah dikenal sebagai 

seorang pedagang, namun setelah mendapat perhatian dari al-Syaʿbī seorang ulama ahli 

fikih dan hadis yang melihat potensi kecerdasan dan daya pikirnya, ia didorong untuk 

mendalami ilmu agama. Sejak saat itu, Abū Ḥanīfah mulai aktif menghadiri majelis ilmu, 

tanpa sepenuhnya meninggalkan aktivitas perdagangannya.43 

Masa kehidupan imam Abū Ḥanīfah berlangsung pada periode keemasan dalam 

perkembangan ilmu pengetahuan, khususnya di bidang fikih. Pada masa itu dipenuhi oleh 

para ulama besar dari kalangan tabiin dan generasi setelahnya yang hidup dan aktif 

mengajarkan ilmu agama. Lingkungan ilmiah yang begitu dinamis memberikan 

kesempatan luas bagi imam Abū Ḥanīfah untuk belajar langsung dari para tokoh 

terkemuka. Di antara gurunya yang paling berpengaruh adalah ʿAṭāʾ ibn Abī Rabāḥ yang 

disebut sebagai guru terbesar menurut pengakuannya sendiri.44 

Di antara murid-murid terkemuka imam Abū Ḥanīfah terdapat sejumlah ulama 

besar yang kemudian menjadi tokoh penting dalam pengembangan dan penyebaran 

mazhab Hanafi. Di antara mereka adalah Qāḍī al-Quḍāt Abū Yūsuf Yaʿqūb bin Ibrāhīm 

al-Anṣārī, Māhir Zufar bin al-Hużayl al-ʿAnbarī al-Tamīmī dan Muḥammad bin al-Ḥasan 

al-Syaibānī yang dikenal memiliki kefasihan dan keluasan ilmu fikihnya. Selain itu, ada 

pula al-Ḥasan bin Ziyād al-Luʾluʾī yang terkenal karena ketakwaan dan ketelitiannya 

dalam memhami ilmu, serta ʿ Abdullāh bin al-Mubārak, Wakiʿ bin al-Jarāḥ,ʿĪsā bin Abbān 

bin Ṣadaqah, dan putra beliau sendiri, Ḥammād bin Abī Ḥanīfah serta banyak lagi murid 

lainnya yang turut mewarisi dan mengembangkan pemikiran-pemikiran imam Abū 

Ḥanīfah sehingga mazhab ini tersebar luas.45 

Mazhab Hanafi merupakan mazhab fikih yang memiliki jumlah pengikut paling 

banyak dibandingkan dengan mazhab lainnya. Penyebarannya yang luas tidak terlepas 

 
41Manna’ Khalil al-Qaththan, Tārīkh al-Tasyriʻ al-Islāmī  (Cet. V; Kairo: Maktabah Wahbah, 1422 

H/2001 M), h. 328. 
42Ahmad bin Isma‘il bin Muhammad Taymur, Nazrah Tārīkhiyyah Fī Ḥudūth al-Mażāhib al-

Fiqhiyyah al-Arba‘ah (Cet. I; Beirut: Dār al-Qādirī li al-Ṭibā‘ah wa al-Nashr wa al-Tawzī‘, 1411 H/1990 

M), h. 50. 
43Najāh al-Halabī, Fiqh al-‘Ibādāt ‘alā al-Mażhab al-Ḥanafī, h. 4-5. 
44Wiḥdah al-Bahs al-Ilmī bi Idārah al-Iftāʾ, al-Mażāhib al-Fiqhiyyah al-Arbaʿah, h. 9-10. 
45Wiḥdah al-Bahs al-Ilmī bi Idārah al-Iftāʾ, al-Mazāhib al-Fiqhiyyah al-Arbaʿah, h. 9-11. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 269-291 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2457 
 

 

 

279 | Wananda Nurfaisa, Ronny Mahmuddin, Nur Afni A. 
Mengerjakan Dua Salat Fardu dengan Satu Kali Tayamum (Perspektif Mazhab Hanfiyah dan Malikiyah) 

dari peran sejarah, kekuasaan politik, dan  aktivitas  intelektual yang menguatkan 

eksistensinya di berbagai wilayah dunia Islam. Para pengikut mazhab tersebar di sejumlah 

kawasan strategis, khususnya di Asia Selatan seperti di negara-negara Turki, Pakistan, 

India, Bangladesh, Sri Lanka, dan Maladewa hingga Mesir bagian Utara, sebagian Irak, 

Suriah, Lebanon, dan Palestina (campuran Syafii dan Hanafi), Kaukasia khusunya di 

Chechnya dan Dagestan, Tiongkok, serta Afrika Barat, meskipun dalam jumlah yang 

terbatas.46 

Adapun sumber pengambilan hukum yang digunakan dalam mazhab Hanafi 

yaitu:47 

a. Al-Qur’an 

b. Sunah 

c. Pendapat Para Sahabat 

d. Ijmak 

e. Kias 

f. Al-Istiḥsān 

g. Kebiasaan (‘Urf) 

2. Mazhab Maliki 

Mazhab Maliki merupakan salah satu mazhab fikih dalam Islam yang berdiri 

kedua di antara empat mazhab fikih besar dalam Islam suni. Mazhab ini merujuk pada 

pemikiran imam Mālik, yang bernama lengkap Mālik bin Anas al- Aṣbaḥī raḍiyallāhu 

‘anhu.48 Para ulama berbeda pendapat mengenai tahun kelahiran imam Malik, namun 

pendapat yang paling terkenal dan diterima secara luas menyatakan bahwa beliau 

dilahirkan pada tahun 93 Hijriah di Madinah. Madinah merupakan salah satu kota suci 

yang memiliki posisi penting dalam islam, karena pada masa itu merupakan pusat ilmu 

yang kaya dengan peninggalan-peninggalan Rasulullah صلى الله عليه وسلم, para sahabat, dan generasi 

tabiin.49 

Imam Malik berasal dari keluarga yang dikenal memiliki tradisi keilmuan yang 

kuat. Kakek dari Ayah Mālik, Abū ‘Āmir ibn ‘Amr, merupakan sahabat Nabi صلى الله عليه وسلم yang 

mengikuti seluruh peperangan yang dilakukan bersama Rasulullah saw. kecuali perang 

Badar. Kakek dari imam Mālik juga dikenal sebagai seorang ulama besar dari kalangan 

tabiin dan salah satu dari empat orang yang mengantar jenazah Utsmān bin ‘Affān ke 

pemakaman pada malam hari setelah beliau wafat. Pamannya, Abū Suhayl Nāfi‘ juga 

dikenal sebagai ulama terkemuka dari kalangan tabiin, dan menjadi salah satu guru imam 

Mālik yang diriwayatkan dalam al-Muwaṭṭa’.50 

 Imam Mālik dikenal sebagai salah satu ulama besar dalam sejarah Islam yang 

memiliki penguasaan mendalam terhadap ilmu riwayat dan periwayatan hadis, serta 

memiliki kemampuan yang mendalam dalam memahami dan menafsirkan Al-Qur’an dan 

sunah. Imam Mālik memperoleh ilmu secara langsung dari para sahabat dan tabiin, 

 
46Rizem Aizid, Biografi Empat Imam Mazhab, (Cet. I; Yogyakarta: Saufa, 2016), h. 23. 
47Muhammad Abū Zahrah, Abū Ḥanīfah Ḥayātuhū wa ‘Aṣruhū Ārā’uhū al-Fiqhiyyah (Cet. II; 

Mesir: Dār al-Fikr al-‘Arabī, t.th.), h. 267. 
48Ahmad bin Isma‘il bin Muhammad Taymur, Nazrah Tārīkhiyyah Fī Ḥudūth al-Mażāhib al-

Fiqhiyyah al-Arba‘ah, h. 61. 
49Manna’ Khalil al-Qaththan, Tārīkh al-Tasyriʻ al-Islāmī, h. 345. 
50Ibrāhīm ibn ‘Alī ibn Muḥammad Ibn Farḥūn, Al-Dibāj al-Mażhab fī Ma‘rifat A‘yān ‘Ulāmā’ al-

Mażhab, Juz 1 (Qaḥhirah: Dār al-Turāth li al-Ṭibā‘ah wa an-Nashr, t.th.), h. 85-87. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 269-291 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2457 
 

 

 

280 | Wananda Nurfaisa, Ronny Mahmuddin, Nur Afni A. 
Mengerjakan Dua Salat Fardu dengan Satu Kali Tayamum (Perspektif Mazhab Hanfiyah dan Malikiyah) 

sehingga sanad keilmuannya dianggap sangat kuat dan terpercaya. Oleh karena itu, beliau 

diakui sebagai seorang imam dalam bidang hadis sekaligus sebagai imam dalam bidang 

fikih.51 

 Keagungan imam Mālik dalam bidang fikih dan ilmu pengetahuan, serta 

kedudukannya yang tinggi dalam hal hafalan dan pemahaman, membuat sebagian guru 

beliau sendiri meriwayatkan darinya. Di antara mereka adalah Yaḥyā ibn Sa‘īd dan 

pamannya Abū Suhayl. Bahkan, sejumlah ulama juga meriwayatkan darinya, seperti al-

Awzā‘ī, al-Layṡ ibn Sa‘d, Syu‘bah ibn al-Ḥajjāj, serta dua Sufyān (Sufyān al-Ṡawrī dan 

Sufyān ibn ‘Uyaynah).52 

Adapun murid-murid beliau yang paling terkenal dan dikenal luas dalam 

meriwayatkan serta menyebarkan ilmunya antara lain: 

a. Muḥammad ibn al-Ḥasan al-Syaibānī (w. 189 H) 

b. ‘Abd al-Raḥmān ibn al-Qāsim (w. 191 H) 

c. ‘Abdullāh ibn Wahb (w. 197 H) 

d. Ma‘n ibn ‘Īsā (w. 198 H) 

e. Asyhab ibn ‘Abd al-‘Azīz al-Qaysī (w. 204 H) 

f. ‘Abdullāh ibn ‘Abd al-Ḥakam (w. 210 H) 

g. Asad ibn al-Furāt (w. 213 H) 

h. ‘Abd al-Malik ibn al-Mājisyūn (w. 214 H) 

i. ‘Abdullāh ibn Maslamah al-Qa‘nabī (w. 221 H) Aṣbagh ibn al-Faraj (w. 225 H) 

j. Yaḥyā ibn Yaḥyā al-Layṡī (w. 234 H) 

k. Abū Muṣ‘ab Aḥmad ibn Abī Bakr al-Zuhrī (w. 242 H), yang merupakan perawi 

terakhir al-Muwaṭṭa’ dari Mālik dari kalangan perawi terpercaya serta banyak lagi 

selain mereka.53 

Adapun sumber pengambilan hukum yang digunakan dalam mazhab Maliki 

yaitu:54 

a. Al-Qur’an 

b. Sunah 

c. Ijmak 

d. Praktik Penduduk Madinah (ʿAmal Ahl al-Madīnah) 

e. Perkataan Sahabat 

f. Kias 

g. Al-Maṣāliḥ al-Mursalah 

h. Sad al-Żarāi’ 

 

Pandangan Mazhab Hanafi dan Maliki terhadap Hukum Mengerjakan Dua Salat 

Fardu dengan Satu Kali Tayamum                                                         

1. Pandangan Mazhab Hanafi 

 
51Umar Sulaimān al-Asyqar, Al-Madkhal ilā Dirāsat al-Madāris wa al-Mażāhib al-Fiqhiyyah (Cet. 

II; Amman: Dār al-Nafā'is, 1418 H/1998 M), h. 110.  
52Wiḥdah al-Bahš al-Ilmī bi Idārah al-Iftāʾ, Al-Mażāhib al-Fiqhiyyah al-Arbaʿah, h. 63. 
53Wiḥdah al-Bahš al-Ilmī bi Idārah al-Iftāʾ, Al-Mażāhib al-Fiqhiyyah al-Arbaʿah, h. 64. 
54Ibrāhīm ibn ‘Alī ibn Muḥammad Ibn Farḥūn, Al-Dibāj al-Mażhab fī Ma‘rifat A‘yān ‘Ulāmā’ al-

Mażhab, Juz 1 (Qaḥhirah: Dār al-Turāth li al-Ṭibā‘ah wa an-Nashr, t.th.), h. 79-80. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 269-291 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2457 
 

 

 

281 | Wananda Nurfaisa, Ronny Mahmuddin, Nur Afni A. 
Mengerjakan Dua Salat Fardu dengan Satu Kali Tayamum (Perspektif Mazhab Hanfiyah dan Malikiyah) 

 Mazhab Hanafi berpendapat bahwa seseorang diperbolehkan mengerjakan dua 

salat fardu dengan satu kali tayamum. Pendapat ini dinyatakan oleh Abū Bakar bin 

Mas‘ūd al-Kāsānī dalam kitabnya Badā’iʿ al-Ṣanā’iʿ fī Tartīb al-Syarā’iʿ 

دْ الْمَاءَ أوَْ يُُْدِث إذَا تَ يَمَّمَ فِ الْوَقْتِ يََُوزُ لهَُ أَنْ يُ ؤَدِ يَ مَا شَاءَ مِنْ الْفَراَئِضِ وَالن َّوَافِلِ مَا لَْ   55 يََِ
Artinya: 

Apabila seseorang bertayamum dalam waktu (salat), maka boleh baginya untuk 

mengerjakan fardu dan sunah sebanyak yang ia kehendaki selama ia belum 

menemukan air atau belum berhadas. 

Menurut mazhab Hanafi, tayamum merupakan bentuk pensucian yang dibolehkan 

dalam keadaan air tidak tersedia, dan seseorang yang telah bertayamum dapat 

melaksanakan beberapa salat fardu selama syarat tayamum tersebut masih berlaku. Hal 

ini dikarenakan tayamum dapat mengangkat hadas dan tayamum dianggap sebagai 

tahārah al-muṭlaqah (kesucian mutlak).56 

Salah satu ulama mazhab Hanafi, Ibrāhīm al-Ḥalabī mengatakan dalam kitabnya 

Multaqā al-Abḥur 

 57قَ بْلَ الْوَقْتِ وَيُصَلِ ي بهِِ مَا شَاءَ مِنْ فَ رْضٍ وَنَ فْلٍ كَالْوُضُوءِ   الت َّيَمَّمُ   يََُوزُ 
Artinya: 

Tayamum boleh dilakukan sebelum masuk waktu salat, dan dengan tayamum itu 

boleh melaksanakan salat fardu maupun sunah sebanyak yang ia inginkan, 

sebagaimana halnya dengan wudu.  

Hal ini menunjukkan bahwa menurut Ibrāhīm al-Ḥalabī, tayamum memiliki 

kedudukan hukum yang sama dengan wudu. Bahkan, beliau membolehkan tayamum 

dilakukan sebelum masuk waktu salat dan menggunakannya untuk beberapa salat, baik 

fardu maupun sunah tanpa batasan jumlah. 

Sebagaimana hal tersebut juga ditegaskan oleh Ibnu Ḥumām dalam kitabnya Fatḥ 

al-Qadīr 

 58وَيُصَلِ ي بتَِ يَمُّمِهِ مَا شَاءَ مِنْ الْفَرَائِضِ وَالن َّوَافِلِ 
Artinya: 

Dan dia salat dengan tayamumnya sebanyak yang ia kehendaki dari salat-salat 

fardu maupun sunah. 

Mazhab Hanafi juga menyatakan bahwa jika seseorang bertayamum untuk 

melakukan salat sunah, maka ia diperbolehkan menggunakan tayamum tersebut untuk 

melaksanakan salat sunah maupun salat fardu, karena tayamum merupakan bentuk 

penyucian mutlak yang sah dalam kondisi tidak tersedianya air. Selain itu, tayamum yang 

dilakukan untuk salat sunah tidak menggugurkan kewajiban melaksanakan salat fardu, 

melainkan bertujuan untuk menjaga agar pahala salat sunah tetap diperoleh, maka 

 
55Abū Bakar bin Mas’ūd al-Kāsānī, Badā’i al-Ṣanā’i’ Fī Tartīb al-Syarā’i, Juz 1 (Cet. I; Mesir: 

Maṭba‘ah Syarikah al-Maṭbū‘āt al-‘Ilmiyyah, 1327-1328 H), h. 55. 
56Ibn al-Humām, Fath al-Qadīr, h. 137. 
57Ibrāhīm al-Ḥalabī, Multaqā al-Abḥur (Cet. I; Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1419 H/1998 M), 

h. 63. 
58Ibn al-Humām, Fath al-Qadīr, Juz 1 (Cet. I; Kairo: Syarikah Maktabah wa Maṭba‘ah Muṣṭafā al-

Bābī al-Ḥalabī wa Aulāduhu, 1389 H/1970 M), h. 137. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 269-291 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2457 
 

 

 

282 | Wananda Nurfaisa, Ronny Mahmuddin, Nur Afni A. 
Mengerjakan Dua Salat Fardu dengan Satu Kali Tayamum (Perspektif Mazhab Hanfiyah dan Malikiyah) 

kebutuhan untuk menjaga pahala tersebut merupakan kebutuhan yang diperhitungkan 

secara syar‘ī. Oleh karena itu, tayamum diperbolehkan digunakan untuk tujuan tersebut.59 

Dalil mazhab Hanafi yang menjadi dasar hukum tentang tayamum terdapat dalam 

firman Allah Q.S. al-Māidah/5: 6.  

 

دُوا مَاءً فَ تَ يَمَّمُوا صَعِيدًا  وَإِن كُنتُمْ مَرْضَىٰ أوَْ عَلَىٰ سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِ نْكُم مِ نَ الْغَائِطِ أَوْ لَمَسْتُمُ النِ سَاءَ فَ لَمْ تََِ 
                                                           مْ مِنْ حَرجٍَ   طيَِ بًا فاَمْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأيَْدِيكُمْ مِ نْهُ مَا يرُيِدُ اللَّ هُ ليَِجْعَلَ عَلَيْكُ 

 

Terjemahnya:  

Jika kamu sakit, dalam perjalanan, kembali dari tempat buang air (kakus), atau 

menyentuh perempuan, lalu tidak memperoleh air, bertayamumlah dengan debu 

yang baik (suci); usaplah wajahmu dan tanganmu dengan (debu) itu. Allah tidak 

ingin menjadikan bagimu sedikitpun kesulitan.60 

Dalam ayat tersebut, mazhab Hanafi memahami bahwa pada lafaz  وا صَعِيداً طَي بًِا م   فتَيَمََّ

menunjukkan tanah berfungsi sebagai pengganti air dalam bersuci ketika air tidak 

tersedia. Oleh karena itu, selama air belum ditemukan dan tayamum belum batal, satu kali 

tayamum dianggap sah untuk digunakan dalam melaksanakan lebih dari satu salat                

fardu. 61 

Adapun dalil dari sunah yaitu hadis sahih yang diriwayatkan oleh imam al- 

Bukhari: 

 62(يرواه البخار ) وَطَهُوراً  مَسْجِدًا الَْْرْضُ   لِ  جُعِلَتْ  :صلى الله عليه وسلم النب  قول
Artinya:  

Nabi saw. bersabda: Telah dijadikan untukku bumi ini sebagai masjid dan alat 

bersuci (tayamum).   

Dalam hadis tersebut, lafaz طَه ورًا menunjukkan bahwa tanah merupakan alat 

penyuci secara hakiki sebagaimana halnya air. Oleh karena itu, jika seseorang yang 

berwudu diperbolehkan salat berulangkali selama tidak berhadas, demikian pula 

tayamum yang kesuciannya tetap dianggap sah selama belum terjadi sesuatu yang 

membatalkannya.63 
 

Begitupun dengan hadis sahih dari Abū Żar raḍiyallāhu ‘anhu: 

اءَ عَشْرَ سِنِيَْ، فإَِ 
َ
دِ الم سْلِمِ، وَإِنْ لَْ يََِ

ُ
اءَ فَ لْيُمِسَّهُ أَنَّ رَسُولَ اللَِّّ صلى الله عليه وسلم قاَلَ:إِنَّ الصَّعِيدَ الطَّيِ بَ طَهُورُ الم

َ
ذَا وَجَدَ الم

 64( ذيمالت   رواه )  بَشَرَتهَُ، فإَِنَّ ذَلِكَ خَيٌْ 
Artinya:  

 
59Abū Bakar bin Mas’ūd al-Kāsānī, Badā’i al-Ṣanā’i’ Fī Tartīb al-Syarā’i, h. 55–56. 
60Kementrian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an Hafalan, h. 108. 
61Abū Bakar bin Mas’ūd al-Kāsānī, Badā’i al-Ṣanā’i’ Fī Tartīb al-Syarā’i, h. 56. 
62Abū ‘Abdillāh Muḥammad ibn Ismā‘īl al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Juz 1 (Cet. V; Damaskus: 

Dār Ibn Kasīr dan Dār al-Yamāmah, 1414 H/1993 M), h. 168. 
63Ibn al-Humām, Fath al-Qadīr, h. 137. 
64Abū ‘Īsā Muḥammad bin ‘Īsā al-Tirmizī, Sunan al-Tirmizī, Juz 1 (Cet. II; Kairo: Maktabah 

Muṣṭafā al-Bābī al-Ḥalabī, 1395 H/1975 M), h. 211. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 269-291 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2457 
 

 

 

283 | Wananda Nurfaisa, Ronny Mahmuddin, Nur Afni A. 
Mengerjakan Dua Salat Fardu dengan Satu Kali Tayamum (Perspektif Mazhab Hanfiyah dan Malikiyah) 

Dari Abū Żar raḍiyallāhu ‘anhu, bahwa Rasulullah صلى الله عليه وسلم bersabda: Tanah yang suci 

adalah alat bersuci bagi seorang muslim, walaupun ia tidak mendapatkan air 

selama sepuluh tahun. Namun apabila ia menemukan air, hendaklah 

menyentuhkannya pada kulitnya (berwudu atau mandi), karena itu lebih baik 

baginya. 

 Hadis tersebut secara jelas menunjukkan bahwa Rasulullah صلى الله عليه وسلم menetapkan 

keabsahan tayamum sebagai bentuk taharah yang berlaku hingga seseorang menemukan 

air. Hal Ini menandakan bahwa selama air tidak tersedia, tayamum memiliki kedudukan 

hukum yang setara dengan wudu dalam hal keabsahan bersuci. Sebagaimana seseorang 

yang berwudu diperbolehkan melaksanakan beberapa salat selama ia tidak berhadas, 

demikian pula orang yang bertayamum dapat melaksanakan beberapa salat selama 

tayamumnya masih berlaku. Setelah menunaikan salat fardu, status kesucian tidak serta-

merta batal selama tidak terjadi hal-hal yang membatalkan taharah, seperti berhadas atau 

menemukan air. Dengan demikian, tayamum tersebut masih sah untuk digunakan dalam 

melaksanakan salat fardu berikutnya. Hal ini menunjukkan bahwa syarat sah salat yaitu 

bersuci sebelum pelaksanaan ibadah, telah terpenuhi melalui tayamum yang sah secara 

syar‘ī.65 

2. Pandangan Mazhab Maliki 

 Mazhab Maliki berpendapat bahwa seseorang tidak diperbolehkan mengerjakan 

dua salat fardu dengan satu kali tayamum. Hal ini dinyatakan oleh imam Mālik dalam 

kitabnya al-Mudawwanah 

 66قاَلَ مَالِكٌ: لَ يُصَلِ ي مَكْتُوبَ تَيِْْ بتَِ يَمُّمِ وَاحِدَةٍ، وَلَ نََفِلَةً وَمَكْتُوبةًَ بتَِ يَمُّمٍ وَاحِدٍ 
Artinya: 

Mālik berkata: Tidak boleh (seseorang) melaksanakan dua salat fardu dengan satu 

tayamum, dan tidak (boleh) juga salat sunah dan salat fardu dengan satu tayamum. 

Adapun mengenai dua salat yang diqada, terdapat perbedaan pendapat dari beliau. 

Pendapat yang paling kuat dari imam Mālik adalah bahwa apabila salah satu dari dua salat 

tersebut adalah salat fardu dan yang lainnya adalah salat sunah, maka: Pertama, jika 

seseorang memulai dengan salat fardu terlebih dahulu, maka dia boleh 

menggabungkannya dengan salat sunah. Kedua, namun jika dia memulai dengan salat 

sunah kemudian salat fardu, maka dia tidak boleh menggabungkan keduanya dalam satu 

tayamum.67 Pendapat imam Mālik menunjukkan prinsip kehati-hatian dalam penggunaan 

tayamum sebagai rukhsah (keringanan) yang terbatas pada kondisi darurat untuk 

pelaksanaan ibadah yang bersifat wajib.  

Sebagaimana hal ini diperkuat oleh pernyataan Abū al-Qāsim Ibn al-Jallāb dalam 

kitabnya al-Tafrīʻ fī Fiqh Mālik 

 
65Muhammad bin Ahmad bin Abi Sahl al-Sarakhsī, al-Mabsūṭ, Juz 1 (Mesir: Maṭba‘ah al-Sa‘ādah, 

t.th.), h. 113. 
66Malik bin Anas bin Malik bin Amir al-Asbahī al-Madani, Mudawwanah, h. 149. 
67Muḥammad ibn Aḥmad ibn Muḥammad ibn Aḥmad ibn Rusyd al-Qurṭubī, Bidāyat al-Mujtahid 

wa Nihāyat al-Muqtaṣid, Juz 1 (Kairo: Dar al-Hadis, 1425 H/2004 M), h. 79. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 269-291 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2457 
 

 

 

284 | Wananda Nurfaisa, Ronny Mahmuddin, Nur Afni A. 
Mengerjakan Dua Salat Fardu dengan Satu Kali Tayamum (Perspektif Mazhab Hanfiyah dan Malikiyah) 

أتََى بِِاَ فِ أثَرَهَِا وَلَ يََُوزُ أَنْ لَ يََُوزُ أَنْ يُصَلِ يَ فَريِضَتَيِْْ بتَِ يَمُّمٍ وَلَ بََْسَ أَنْ يُصَلِ يَ النَّافِلَةَ بتَِ يَمُّمِ الْفَريِضَةِ إِذَا  
ةً بتَِ يَمُّمٍ وَاحِدٍ إِذَا كُنَّ فِ فَ وْرٍ وَاحِدٍ وَإِنْ  قَطعََهُنَّ وَأَخَّرَ بَ عْضَهُنَّ عَنْ بَ عْضٍ أَعَادَ الت َّيَمُّمَ لِكُلِ  تُصَلِ يَ نَ وَافِلَ عِدَّ

 68عَتََِ الْفَجْرِ صَلََةٍ وَلَ بََْسَ أَنْ يُصَلِ يَ ركَْعَتََِ الْفَجْرِ بتَِ يَمُّمِ الْوِتْرِ وَلَ يُصَلِ يَ الْفَجْرَ بتَِ يَمُّمِهِ لرِكَْ 
Artinya: 

Tidak diperbolehkan melaksanakan dua salat fardu dengan satu tayamum. 

Namun, tidak mengapa melaksanakan salat sunah dengan tayamum yang 

digunakan untuk salat fardu apabila dilakukan langsung setelahnya. Selain itu, 

tidak diperbolehkan melaksanakan beberapa salat sunah dengan satu tayamum 

apabila dilakukan dalam waktu yang berdekatan. Apabila salat-salat sunah 

tersebut dipisah atau ditunda satu dari yang lain, maka tayamum harus diulangi 

untuk setiap salat. Kemudian, diperbolehkan melaksanakan dua rakaat salat sunah 

fajar dengan tayamum salat witir, namun tidak boleh melaksanakan salat subuh 

dengan tayamum yang dipakai untuk salat sunah fajar. 

Sebagian ulama dari kalangan mazhab Maliki,  berpendapat bahwa tayamum tidak 

mengangkat hadas secara hakiki, artinya tayamum tidak menjadikan seseorang suci 

secara sempurna. Meskipun tayamum dibolehkan dan dianggap sah untuk melaksanakan 

salat dalam kondisi tertentu, ia tidak sepenuhnya menjadikan seseorang suci seperti wudu 

yang dilakukan dengan air.69 

Dalil yang menjadi dasar hukum mazhab Maliki yaitu Q.S. al-Māidah/5: 6.  

سَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأرَْجُلَكُمْ يََ أيَ ُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلََ الصَّلََةِ فاَغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأيَْدِيَكُمْ إِلََ الْمَراَفِقِ وَامْ 
تُمْ مَرْضَىٰ أوَْ عَ  تُمْ جُنُ بًا فاَطَّهَّرُواۚ  وَإِنْ كُن ْ ۚ  وَإِنْ كُن ْ لَىٰ سَفَرٍ أوَْ جَاءَ أَحَدٌ مِنْكُمْ مِنَ الْغَائِطِ أوَْ لَمَسْتُمُ إِلََ الْكَعْبَيِْْ

ُ ليَِجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ   النِ سَاءَ فَ لَمْ تََِدُوا مَاءً فَ تَ يَمَّمُوا صَعِيدًا طيَِ بًا فاَمْسَحُوا بِوُجُوهِكُمْ وَأيَْدِيكُمْ مِنْهُۚ  مَا يرُيِدُ  اللَّّ
 حَرجٍَ 

 

Terjemahnya: 

Wahai orang-orang yang beriman! Apabila kamu hendak melaksanakan salat, 

maka basuhlah wajahmu dan tanganmu sampai siku, dan sapulah kepalamu dan 

(basuh) kakimu sampai kedua mata kaki. Jika kamu junub, maka mandilah. Jika 

kamu sakit, dalam perjalanan, kembali dari tempat buang air (kakus), atau 

menyentuh perempuan, lalu tidak memperoleh air, bertayamumlah dengan debu 

yang baik (suci); usaplah wajahmu dan tanganmu dengan (debu) itu. Allah tidak 

ingin menjadikan bagimu sedikit pun kesulitan.70 

 
68Abū al-Qāsim ibn al-Jallāb, al-Tafrī‘ Fī Fiqh al-Imām Mālik Ibn Anas, Juz 1 (Cet. I; Beirut: Dar 

al-Kutub al-Ilmiyyah, 1428 H/2007 M), h. 36. 
69Muḥammad ibn Aḥmad ibn Muḥammad ibn Aḥmad ibn Rusyd al-Qurṭubī, Bidāyat al-Mujtahid 

wa Nihāyat al-Muqtaṣid, h. 79. 
70Kementrian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an Hafalan, h. 108. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 269-291 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2457 
 

 

 

285 | Wananda Nurfaisa, Ronny Mahmuddin, Nur Afni A. 
Mengerjakan Dua Salat Fardu dengan Satu Kali Tayamum (Perspektif Mazhab Hanfiyah dan Malikiyah) 

Dalam ayat tersebut, mazhab Maliki memahami bahwa pada lafaz  ِلََة   إِذاَ ق مْت مْ إِلَى الصَّ

secara jelas menunjukkan kewajiban berwudu atau tayamum setiap kali hendak 

melaksanakan salat.71 

Bahkan imam Mālik juga berpendapat bahwa niat untuk mengerjakan salat kedua 

membatalkan tayamum untuk salat pertama yang menjadi tujuan tayamum. Maka apabila 

seseorang bertayamum untuk salat zuhur, kemudian ia berniat mengerjakan salat asar, 

tayamumnya dianggap batal hanya karena niat tersebut, sehingga ia wajib melakukan 

tayamum lagi. Sedangkan mazhab selainnya berpendapat sebaliknya, bahwa tayamum 

tidak batal hanya karena niat mengerjakan salat lain.72 Dasar perbedaan pendapat ini ada 

dua hal:  

 

 a. Dalam memahami firman Allah Swt. dalam Q.S. al-Māidah/5: 6. 

  يََ أيَ ُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلََ الصَّلََةِ 
     Terjemahnya:  

    Wahai orang-orang yang beriman, apabila kalian hendak mendirikan 

salat.73 

  Dalam ayat ini, apakah terdapat kata yang dihapus namun dipahami secara 

tersirat (maḥżūf) seperti:  ِإِذاَ ق مْت مْ مِنَ النَّوْم  “apabila kalian bangun dari tidur” atau   ْق مْت م

حْدِثيِنَ   ketika kalian dalam keadaan berhadas”, ataukah tidak ada lafaz yang“ م 

dihapus sama sekali?, menurut imam Mālik, terdapat lafaz yang dihapus 

sebagaimana yang diriwayatkan dari Żaid ibn Aslam dalam al-Muwaṭṭa’, Oleh 

karena itu, ayat ini tidak bisa dijadikan ḥujjah atas wajibnya tayamum baru untuk 

setiap salat. 

     b. Dalam mazhab Maliki, kewajiban mengulangi pencarian air setiap kali masuk 

waktu salat. Ini adalah dasar kuat dalam usul Mālik, sehingga dijadikan ḥujjah 

baginya bahwa jika seseorang masuk waktu salat baru, ia harus kembali mencari 

air, dan jika tetap tidak menemukannya harus bertayamum lagi.74  

Dalam kitab al-Muwaṭṭaʾ, riwayat dari Yahya bahwa imam Mālik ditanya tentang 

seorang laki-laki yang melakukan tayamum untuk salat yang telah masuk waktunya, 

kemudian masuk waktu salat lainnya. Apakah ia harus melakukan tayamum kembali 

untuk salat yang kedua itu, atau cukup dengan tayamum yang telah dilakukan 

sebelumnya? 

تَغِيَ الْمَاءَ لِكُلِ  صَلََةٍ. فَمَنِ ابْ تَ غَى الْمَاءَ  دْهُ، فإَِنَّهُ يَ تَ يَمَّمُ فَ قَالَ: بَلْ يَ تَ يَمَّمُ لِكُلِ  صَلََةٍ. لَِْنَّ عَلَيْهِ أَنْ يَ ب ْ  75 فَ لَمْ يََِ

 
71Muḥammad ibn Aḥmad ibn Muḥammad ibn Aḥmad ibn Rusyd al-Qurṭubī, Bidāyat al-Mujtahid 

wa Nihāyat al-Muqtaṣid, h. 70. 
72Muḥammad ibn Aḥmad ibn Muḥammad ibn Aḥmad ibn Rusyd al-Qurṭubī, Bidāyat al-Mujtahid 

wa Nihāyat al-Muqtaṣid, h. 78. 
73Kementrian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an Hafalan, h.108. 
74Muḥammad ibn Aḥmad ibn Muḥammad ibn Aḥmad ibn Rusyd al-Qurṭubī, Bidāyat al-Mujtahid 

wa Nihāyat al-Muqtaṣid, h. 78. 
75Mālik bin Anas bin Malik bin Amir al-Asbahī al-Madani, al-Muwaṭṭaʾ, Juz 2 (Cet. I; Abu Dhabi: 

Mu’assasat Zāyid ibn Sulṭān Āl Nahyān li al-A‘māl al-Khayriyyah wa al-Insāniyyah, 1425 H/2004 M), h. 

74. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 269-291 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2457 
 

 

 

286 | Wananda Nurfaisa, Ronny Mahmuddin, Nur Afni A. 
Mengerjakan Dua Salat Fardu dengan Satu Kali Tayamum (Perspektif Mazhab Hanfiyah dan Malikiyah) 

Artinya: 

Maka imam Mālik menjawab: bahkan ia harus bertayamum untuk setiap salat. 

Karena ia wajib mencari air untuk setiap salat. Maka barang siapa yang telah 

mencari air namun tidak menemukannya, maka ia bertayamum. 

 Abū Muḥammad ‘Abdullāh ibn Wahb al-Qurasyī al-Miṣrī, dikenal dengan Ibn 

Wahb, yaitu seorang ulama dari mazhab Maliki.elah memberitakan , tBeliau berkata76  
kepadaku Jarīr ibn Ḥāzim, dari al-Ḥasan ibn ‘Umārah, dari al-Ḥakam, dari Mujāhid, dari 

Ibn ‘Abbās, bahwa beliau berkata:  

رواه ) الُْْخْرَى  للِصَّلََةِ   يَ تَ يَمَّمُ   ثَُّ  وَاحِدَةً،  صَلََةً   إِلَّ   بِِلت َّيَمُّمِ   الرَّجُلُ   يُصَلِ يَ   لَ   أَنْ  السُّنَّةِ   مِنْ :  قاَلَ   عَبَّاسٍ   ابْنِ   عَنِ 
 77) قطنير االد 

Artinya:  

Dari Ibn ‘Abbās ra. berkata: menurut sunah, tidak boleh seseorang salat dengan 

satu tayamum, selain dari satu salat saja, kemudian ia bertayamum lagi untuk salat 

lain.   

Al-Ḥakam bin 'Utaibah menyatakan hal yang serupa, demikian pula Ibrāhīm al-

Nakha‘ī. Namun, status sanad hadis ini dinilai lemah karena adanya perawi bernama al-

Ḥasan ibn ‘Umārah yang dikenal sebagai perawi yang memiliki kelemahan dalam 

hafalan.78 

Kemudian Ibn Wahb kembali mengatakan dalam kitab al-Mudawwanah karya 

imam Mālik 

وَرَبيِعَةَ بْنِ أَبِ عَبْدِ الرَّحَْْنِ وَعَطاَءِ   قاَلَ ابْنُ وَهْبٍ: وَأَخْبَََنِ رجَِالٌ مِنْ أهَْلِ الْعِلْمِ عَنْ الْمُسَيِ بِ وَيَُْيََ بْنِ سَعِيدٍ  
 79بْنِ أَبِ رَبَِحٍ وَابْنِ أَبِ سَلَمَةَ وَاللَّيْثِ بْنِ سَعْدٍ مِثْ لَهُ 

Artinya:  

Ibn Wahb juga berkata: Telah memberitakan kepadaku beberapa orang dari 

kalangan ahli ilmu, di antaranya al-Musayyib, Yaḥyā ibn Sa‘īd, Rabī‘ah ibn Abī 

‘Abd al-Raḥmān, ‘Aṭā’ ibn Abī Rabāḥ, Ibn Abī Salamah, dan al-Laiṡ ibn Sa‘d, 

bahwa mereka juga mengatakan hal yang sama.  

Hal ini menunjukkan bahwa pembatasan penggunaan satu kali tayamum hanya 

untuk satu salat fardu, meskipun didasarkan pada riwayat yang sanadnya lemah, akan 

tetapi memperoleh penguatan dan dukungan dari pendapat para ulama yang dikemukakan 

oleh Ibn Wahb.  
 

Tabel Komparasi Pandangan Hanafi dan Maliki tentang Mengerjakan Dua Salat 

Fardu dengan Satu Kali Tayamum  

 
76Malik bin Anas bin Malik bin Amir al-Asbahī al-Madani, Mudawwanah, h. 149. 
77Abū al-Ḥasan ʿAlī bin ʿUmar al-Dāraqutnī, Sunan al-Dāraqutnī, h. 341. 
78Majmū‘ah min al-Mu’allifīn, al-Musnad al-Muṣannaf al-Mu‘allal, Juz 11 (Cet. I; Beirut: Dār al-

Garbi al-Islāmī, 1434 H/2013 M), h. 415. 
79Malik bin Anas bin Malik bin Amir al-Asbahī al-Madani, Mudawwanah, h. 149–150. 

No Aspek Kajian Mazhab  Hanafi Mazhab  Maliki 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 269-291 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2457 
 

 

 

287 | Wananda Nurfaisa, Ronny Mahmuddin, Nur Afni A. 
Mengerjakan Dua Salat Fardu dengan Satu Kali Tayamum (Perspektif Mazhab Hanfiyah dan Malikiyah) 

 

Deskriptif Komparatif 

Mazhab Hanafi dan Maliki sama-sama menjadikan Al-Qur’an surah al-Māidah ayat 

6 sebagai dasar disyariatkannya tayamum sebagai pengganti wudu dalam kondisi tidak 

ditemukannya air. Meskipun merujuk pada sumber hukum yang sama, keduanya 

memiliki perbedaan dalam implementasi hukumnya. Mazhab Hanafi membolehkan 

seseorang untuk mengerjakan dua salat fardu dengan satu kali tayamum, selama syarat-

syarat tayamum masih terpenuhi, yaitu tidak berhadas dan tidak ditemukannya air untuk 

bersuci. Sebaliknya, mazhab Maliki berpendapat bahwa tidak membolehkan seseorang 

untuk menggabungkan dua salat fardu dengan satu kali tayamum. Menurut 

pandangannya, tayamum hanya berlaku untuk satu salat fardu. Maka jika seseorang ingin 

mengerjakan salat fardu berikutnya, ia harus melakukan tayamum kembali. 

Dalam konteks penggunaan tayamum untuk salat fardu maupun sunah, mazhab 

Hanafi berpendapat bahwa tayamum dapat digunakan untuk melaksanakan salat fardu 

maupun salat sunah, dan seseorang diperbolehkan mengerjakan beberapa salat sunah atau 

fardu dengan satu kali tayamum selama tidak ada hal yang membatalkan tayamum. 

Sebaliknya, mazhab Maliki berpendapat bahwa tayamum hanya sah untuk satu salat, baik 

salat fardu maupun sunah. Setelah selesai melaksanakan satu salat, tayamum dianggap 

batal dan harus diulang lagi untuk salat berikutnya. 

1 Hukum 

mengerjakan dua 

salat fardu dengan 

satu kali tayamum 

Diperbolehkan dengan 

ketentuan bahwa syarat-

syarat tayamum masih 

terpenuhi (tidak berhadas 

dan tidak ditemukan air). 

Tidak diperbolehkan, 

tayamum hanya berlaku 

untuk satu salat fardu, 

sehingga salat berikutnya 

harus diawali tayamum baru. 

2 Cakupan 

penggunaan 

tayamum 

Tayamum dapat digunakan 

untuk dua salat fardu, 

bahkan untuk beberapa salat 

sekaligus selama tayamum 

tidak batal. 

Tayamum hanya berlaku 

untuk satu salat fardu  

3 Status tayamum 

dalam perspektif 

kesucian 

Tayamum dikategorikan 

sebagai ṭahārah al-

muṭlaqah (kesucian mutlak) 

yang sah digunakan secara 

umum selama syaratnya 

terpenuhi. 

Tayamum dipandang 

sebagai bentuk kesucian 

darurat yang tidak 

mengangkat hadas secara 

sempurna, sehingga bersifat 

terbatas dan temporer. 

4 Landasan dalil 

utama 

Merujuk pada Al-Qur’an 

surah al-Māidah ayat 6 

sebagai dasar hukum 

tayamum sebagai pengganti 

wudu dalam keadaan tidak 

tersedia air. 

Merujuk pada Al-Qur’an 

surah al- Māidah ayat 6, 

namun dengan interpretasi 

berbeda terkait cakupan 

tayamum. 

5 Pengaruh niat 

pada keabsahan 

tayamum 

Niat untuk mengerjakan 

salat kedua tidak 

membatalkan tayamum 

yang telah dilakukan untuk 

salat pertama. 

Niat untuk salat kedua 

membatalkan tayamum 

sebelumnya, sehingga harus 

melakukan tayamum ulang. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 269-291 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2457 
 

 

 

288 | Wananda Nurfaisa, Ronny Mahmuddin, Nur Afni A. 
Mengerjakan Dua Salat Fardu dengan Satu Kali Tayamum (Perspektif Mazhab Hanfiyah dan Malikiyah) 

Berdasarkan status tayamum dalam perspektif kesucian, mazhab Hanafi  

mengategorikan tayamum sebagai ṭahārah al-muṭlaqah (kesucian mutlak), yang berarti 

tayamum tidak dibatasi pada ibadah tertentu dan dapat digunakan untuk berbagai bentuk 

ibadah yang mensyaratkan kesucian selama syaratnya masih terpenuhi. Sebaliknya, 

mazhab Maliki berpendapat bahwa tayamum tidak mengangkat hadas secara hakiki. 

Meski tayamum sah untuk melaksanakan salat dalam kondisi darurat, ia tidak sepenuhnya 

menggantikan wudu sebagai bentuk kesucian sempurna, sehingga dianggap hanya 

sebagai bentuk kesucian sementara. 

Dalam hal niat, mazhab Maliki berpendapat bahwa niat untuk mengerjakan salat 

kedua membatalkan tayamum yang dilakukan untuk salat pertama, misalnya jika 

seseorang bertayamum untuk salat zuhur, lalu ia ingin mengerjakan salat asar, 

tayamumnya batal hanya karena niat tersebut dan ia wajib tayamum lagi. Berbeda halnya 

dengan pendapat mazhab Hanafi bahwa niat untuk mengerjakan salat kedua tidak 

membatalkan tayamum untuk salat pertama yang menjadi tujuannya melakukan 

tayamum. 

Dari perbedaan pandangan antara mazhab Hanafi dan Maliki mengenai hukum 

mengerjakan dua salat fardu dengan satu kali tayamum, maka pendapat yang lebih kuat 

adalah pendapat mazhab Hanafi yang membolehkannya. Sebagaimana pendapat ini juga 

didukung oleh Syekh ‘Abd al-‘Azīz ibn ‘Abdullāh ibn Bāz yang menjelaskan bahwa 

tayamum memiliki kedudukan seperti wudu, yaitu sebagai pengganti air yang sah dan 

menyucikan untuk menghilangkan hadas kecil maupun besar selama air tidak tersedia 

atau seseorang tidak mampu menggunakannya karena sakit atau alasan lain. Beliau 

menegaskan bahwa tayamum berlaku untuk melaksanakan beberapa salat fardu dan tidak 

perlu diulang untuk setiap salat selama kondisi yang membolehkan tayamum masih ada. 

Oleh karena itu, seseorang yang telah bertayamum dianggap dalam keadaan suci dan 

hadasnya telah terangkat, sehingga tetap dalam keadaan suci hingga terjadi hadas baru. 

Apabila seseorang bertayamum untuk salat subuh dan tidak berhadas hingga zuhur, lalu 

salat zuhur, asar, magrib, dan isya dengan tayamum tersebut, maka seluruh salatnya sah. 

Tayamum tidak batal kecuali oleh hal-hal yang membatalkan wudu, namun jika 

ditemukan air maka tayamum batal dan wajib bersuci dengan air sebelum melaksanakan 

salat berikutnya. 80 

 

KESIMPULAN 

Berdasarkan uraian dan pembahasan di atas, maka dapat di simpulkan bahwa 

pandangan mazhab Hanafi terhadap pelaksanaan dua salat fardu dengan satu kali 

tayamum adalah membolehkan hal tersebut selama syarat-syarat tayamum masih 

terpenuhi, yaitu belum terjadi hal-hal yang membatalkan tayamum, seperti hadas atau 

ditemukannya air. Mazhab Hanafi memandang tayamum sebagai ṭahārah al-muṭlaqah 

(kesucian mutlak) yang berfungsi layaknya wudu dalam kondisi tidak adanya air. Oleh 

karena itu, satu tayamum dapat digunakan untuk menunaikan beberapa salat fardu 

maupun sunah, selama belum batal. 

Sementara itu, mazhab Maliki berpandangan bahwa tayamum tidak mengangkat 

hadas secara hakiki dan hanya dianggap sebagai bentuk kesucian darurat yang bersifat 

 
80‘Abd al-‘Azīz ibn ‘Abdullāh ibn Bāz, Fatāwā Nūr ‘alā al-Darb, Juz 5 (Cet. I; Riyadh: al-Ri’āsah 

al-‘Āmmah li al-Buḥūth al-‘Ilmiyyah wa al-Iftā’, 1428-1441 H), h. 327-329. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 269-291 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2457 
 

 

 

289 | Wananda Nurfaisa, Ronny Mahmuddin, Nur Afni A. 
Mengerjakan Dua Salat Fardu dengan Satu Kali Tayamum (Perspektif Mazhab Hanfiyah dan Malikiyah) 

sementara. Oleh sebab itu, menurut mazhab Maliki, satu tayamum hanya sah digunakan 

untuk satu salat fardu, dan tidak boleh digunakan untuk salat fardu kedua tanpa 

melakukan tayamum ulang. Bahkan, niat untuk melaksanakan salat lain setelah salat 

pertama menurut imam Malik dapat membatalkan tayamum sebelumnya, karena setiap 

salat fardu wajib didahului oleh pencarian air dan tayamum baru apabila air tetap tidak 

ditemukan. 

Dalam analisis perbandingan, keduanya memiliki persamaan dalam menjadikan 

surah al-Māidah ayat 6 sebagai dasar hukum kebolehan tayamum, serta sama-sama 

mengakui keabsahan tayamum sebagai pengganti wudu dalam kondisi darurat. Namun, 

perbedaan mendasar terletak pada status kesucian tayamum dan ruang lingkup 

penggunaannya. Mazhab Hanafi memperluas penggunaan tayamum hingga beberapa 

salat selama tayamum belum batal, sedangkan mazhab Maliki membatasi tayamum hanya 

untuk satu salat dan menuntut tayamum ulang untuk salat berikutnya. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
 

Al-Qur’an al-Karim 

Buku: 

Aizid, Rizem. Biografi Empat Imam Mazhab. Cet. I; Yogyakarta: Saufa, 2016 M. 

Abū Zahrah, Muhammad. Abū Ḥanīfah Ḥayātuhū wa ‘Aṣruhū Ārā’uhū al-Fiqhiyyah. Cet. 

II; Mesir: Dār al-Fikr al-‘Arabī, t.th. 

Al-Asbahī al-Madani, Malik bin Anas bin Malik bin Amir. Mudawwanah. Cet. I; Beirut: 

Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1415 H/1994 M. 

Al-Asbahī al-Madani, Mālik bin Anas bin Malik bin Amir. Al-Muwaṭṭaʾ. Cet. I; Abu 

Dhabi: Mu’assasat Zāyid ibn Sulṭān Āl Nahyān li al-A‘māl al-Khayriyyah wa al-

Insāniyyah, 1425 H/2004 M. 

Al-Asyqar, Umar Sulaimān. Al-Madkhal ilā Dirāsat al-Madāris wa al-Mażāhib al-

Fiqhiyyah. Cet. II; Amman: Dār al-Nafā'is, 1418 H/1998 M. 

Al-Basuruwani, Abu Abbas Zain Musthofa. Fiqh Shalat Terlengkap. Cet. I; Yogyakarta: 

Laksana, 2018 M. 

Al-Bukhārī, Abū ‘Abdillāh Muḥammad ibn Ismā‘īl. Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Cet. V; Damaskus: 

Dār Ibn Kathīr dan Dār al-Yamāmah, 1414 H /1993 M. 

Al-Bukhārī, Muhammad ibn Ismā‘īl. Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Mesir: Al-Maṭba'ah Al-Kubrā Al-

Amīriyah, 1311 H. 

Al-Buhūtī,Manṣūr ibn Yūnus ibn Idrīs. Kasyāf al-Qināʿ ʿan Matn al-Iqnāʿ. Cet. I; Riyāḍ: 

Maktabah al-Naṣr al-Ḥadīṡah, 1388 H/1968 M. 

Al-Dāraqutnī, Abū al-Ḥasan ʿAlī bin ʿUmar. Sunan al-Dāraqutnī. Cet. I; Beirut: 

Mūʼassasat al-Risālah, 1424 H/2004 M. 

Al-Dubyān, Abū ʿUmar Dubyān bin Muḥammad. Mawsūʿat Aḥkām al-Ṭahārah. Cet. II; 

Riyadh: Maktabat al-Rushd, 1426 H/2005 M. 

Al-Halabī, Najāh. Fiqh al-‘Ibādāt ‘alā al-Mażhab al-Ḥanafī.  

Al-Ḥalabī, Ibrāhīm. Multaqā Al-Abḥur. Cet. I; Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1419 

 H/1998 M. 

Al-Ḥazamī, Rāʾid bin Ḥamdan bin Ḥumaid. Aḥkām al-Tayammum: Dirāsah Fiqhīyah 

Muqāranah. Cet. I; Makkah: Dār al-Ṣumayʿī li al-Nashr wa al-Tawzīʿ, 1432 

H/2011 M. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 269-291 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2457 
 

 

 

290 | Wananda Nurfaisa, Ronny Mahmuddin, Nur Afni A. 
Mengerjakan Dua Salat Fardu dengan Satu Kali Tayamum (Perspektif Mazhab Hanfiyah dan Malikiyah) 

Ibn Bāz, ‘Abd al-‘Azīz ibn ‘Abdullāh. Fatāwā Nūr ‘alā al-Darb. Cet. I; Riyadh: al-

Ri’āsah al-‘Āmmah li al-Buḥūth al-‘Ilmiyyah wa al-Iftā’, 1428-1441 H. 

Ibn Farḥūn, Ibrāhīm ibn ‘Alī ibn Muḥammad. Al-Dibāj al-Mażhab fī Ma‘rifat A‘yān 

‘Ulāmā’ al-Mażhab. Qaḥhirah: Dār al-Turāth li al-Ṭibā‘ah wa an-Nashr, t.th.  

Ibn Taymiyyah, Aḥmad Bin ʿAbd Al-Ḥalīm. Syarḥ ʿUmdah Al-Fiqh. Cet. I; al-Riyāḍ: 

Dār Al-ʿĀṣimah, 1418 H / 1997 M. 

Ibn al-Ḥumām, Aḥmad bin ʿAbd al-Raḥmān. Fath al-Qadīr. Cet. I; Kairo: Sharikah 

Maktabah wa Maṭba‘ah Muṣṭafā al-Bābī al-Ḥalabī wa Aulāduhu, 1389 H / 1970 

M. 

Al-Jallāb, Abū al-Qāsim Ibn. Al-Tafrī‘ Fī Fiqh al-Imām Mālik Ibn Anas. Cet. I; Beirut: 

Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, 1428 H/2007 M. 

Al-Jazīrī, Abdul Rahman bin Muhammad Awwad. Fiqh al-Madhāhib al-Arba'ah. Cet. II; 

Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmīyah, 1424 H/2003 M. 

Al-Qathṭhān, Mannā’ Khalīl. Tārīkh al-Tasyriʻ al-Islāmī. Cet. V; Kairo: Maktabah 

Wahbah, 1422 H/2001 M. 

Al-Qalyūbī, Aḥmad Salāmah dan Aḥmad al-Barallasī ʿUmayrah. Ḥāsyiyatā Qalyūbī wa 

ʿUmayrah. Cet. I; Bayrūt: Dār al-Fikr, 1415 H/1995 M. 

Al-Qushayrī, Abū al-Ḥusayn Muslim ibn al-Ḥajjāj ibn Muslim. Ṣaḥīḥ Muslim. Turki: Dār 

al-Ṭabāʿa al-ʿĀmira, 1334 H. 

Al-Qurṭubī, Muḥammad ibn Aḥmad ibn Muḥammad ibn Aḥmad ibn Rushd. Bidāyat al-

Mujtahid wa Nihāyat al-Muqtaṣid. Cet. I; Kairo: Dar al-Hadis, 1425 H / 2004 M. 

Al-Rukkī, Muḥammad bin Aḥmad bin Muḥammad bin Sulaymān bin Baṭṭāl. Al-Naẓm al-

Musta‘zab fī Tafsīr Gharīb Alfāẓ al-Muḥaḏḏab. Makkah: al-Maktabah al-

Tijāriyyah, 1988 M. 

Sābiq, Sayyid. Fiqh al-Sunnah. Cet. III; Beirut: Dār al-Kitāb al-ʿArabī, 1397 H/1977 M. 

Al-Sarakhsī, Muḥammad bin Aḥmad bin Abī Sahl. Al-Mabsūṭ. Cet. I; Kairo: Maṭba‘at al-

Sa‘ādah. 

Al-Sayyid Sālim, Abū Mālik Kamāl Bin. Ṣaḥīḥ Fiqh al-Sunnah wa Adillatuhu wa Tawḍīḥ 

Madhāhib Al-A’immah. Cet. I; Kairo: Al-Maktabah At-Tawfīqiyyah, 2003 M. 

Al-Ṣāwī, Aḥmad ibn Muḥammad. Ḥāsyiyatu al-Ṣāwī ‘alā al-Syarḥ al-Ṣaghīr. Cet. IV; 

Kairo: Dār al-Ma‘ārif, t.th. 

Al-Subkī, Maḥmūd Muḥammad Khaṭṭāb. Al-Dīn al-Khāliṣ aw Irsyād al-Khalq ilā Dīn al-

Ḥaqq. Cet. IV; Kairo: al-Maktabah al-Maḥmūdiyyah al-Subkiyyah, 1397 H/1977 

M. 

Al-Ṭabarī, Abū Jaʿfar Ibn Jarīr. Tafsīr al-Ṭabarī Jāmiʿ al-Bayān, Cet. I; Mesir: Dār Hajr, 

1422 H/2001 M. 

Al-Tayyār, Abdullah bin Muhammad dkk.. Al-Fiqh al-Muyassar. Riyadh: Madār al-

Waṭan li al-Nashr, 1433 H/2012 M. 

Taymūr, Aḥmad Bin Ismā‘īl Bin Muḥammad. Naẓrah Tārīkhiyyah Fī Ḥudūth al-Mazāhib 

Al-Fiqhiyyah Al-Arbaʿah. Cet. I; Beirut: Dār Al-Qādirī Li Al-Ṭibāʿah Wa Al-

Nashr Wa Al-Tawzīʿ, 1411 H/1990 M. 

Al-Fayūmī, Aḥmad ibn Muḥammad ibn ‘Alī. Al-Miṣbāḥ al-Munīr fī Gharīb al-Syarḥ al-

Kabīr. Beirut: al-Maktabah al-‘Ilmiyyah, t.th. 

Al-Tirmizī, Abū ‘Īsā Muḥammad bin ‘Īsā. Sunan al-Tirmizī. Cet. II; Kairo: Maktabat 

Muṣṭafā al-Bābī al-Ḥalabī, 1395 H/1975 M. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 269-291 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2457 
 

 

 

291 | Wananda Nurfaisa, Ronny Mahmuddin, Nur Afni A. 
Mengerjakan Dua Salat Fardu dengan Satu Kali Tayamum (Perspektif Mazhab Hanfiyah dan Malikiyah) 

Tim Penyusun Kamus Pusat Bahasa. Kamus Bahasa Indonesia. Jakarta: Pusat Bahasa, 

2008. 

Al-‘Uthaymīn, Muḥammad Ibn Ṣāliḥ. Min Al-Aḥkām al-Fiqhiyyah Fī al-Ṭahārah Wa Al-

Ṣalāh Wa Al-Janā’iz. Cet. I; Arab Saudi: Wizārat Al-Shu’ūn Al-Islāmiyyah Wa 

Al-Awqāf Wa Al-Da‘wah Wa Al-Irshād, 1420 H. 

Wiḥdah Al-Baḥṡ Al-ʿIlmī Bi Idārah Al-Iftāʾ. Al-Mazāhib al-Fiqhiyyah Al-Arbaʿah. 

Al-Zuhaylī, Wahbah bin Mustafa. Al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu. Cet. IV; Damaskus: 

Dār al-Fikr, 1432 H/2011 M. 

 

Jurnal Ilmiah:  

Andrianto, “Penggunaan Tayamum untuk Melaksanakan Shalat Fardhu di Tempat 

Pemberhentian Bus dalam Perjalanan Lampung ke Medan Menurut Hukum 

Islam” Jurnal Syariah dan Hukum Islam 2, no. 2 (2023): h. 62-73. 

Az Zafi, Lu’luatul Badriyyah dan Ashif. “Perbedaan Mazhab Empat Imam Besar (Hanafi, 

Maliki, Syafi’i, dan Hambali) dalam Paradigma Hukum Fikih”, Al-Muaddib: 

Jurnal Ilmu-ilmu Sosial dan Keislaman 5, no. 1 (2020): h. 65-79. 

Jazari, “Analisis Komparasi Imam Maliki dan Syafii dalam Ibadah Sehari-hari (Studi 

tentang Thoharoh, Wudu, Tayamum dan Mandi)”. Jurnal Studi Pesantren 2, no. 

2 (2022): h. 1-31. 

Mubarak, Muḥammad Shofy. “Hukum Menerima Hadiah dari Seseorang yang Hartanya 

Bercampur dengan Harta Haram Studi Komparasi Antara Mazhab Maliki dan 

Syafi’i.” Al-Fikrah: Jurnal Kajian Islam 1, no. 1 (2024): h. 67-86. 

Yunta, Akhmad Hanafi Dain. “Tata Cara Bersuci dan Salat bagi Tenaga Kesehatan 

(Nakes) yang Menggunakan Alat Pelindung Diri (APD)”, BUSTANUL 

FUQOHA: Jurnal Bidang Hukum Islam 1, No. 2 (2020): h. 223-234. 

 

Disertasi, Tesis, dan Skripsi: 

Awang, Mohammad Solahuddin bin. “Hukum Penggunaan Debu dalam Tayammum 

(Studi Muqaranah antara Imam Malik dan Imam Syafi’i). Skripsi. Pekanbaru: Fak. 

Syariah dan Hukum, UIN Sultan Syarif Kasim Riau, 2022. 

Rambe, Ahmat Saipul. “Studi Analisis Pendapat Abu Hanifah tentang bolehnya   

Mengerjakan Dua Shalat Fardu dengan Satu Kali Tayammum”. Skripsi thesis. 

Padang: Fak. Ushuluddin dan Studi Agama, Universitas Islam Negeri Imam 

Bonjol, 2021. 

Ulia, Fadhilatul. “Analisis Hukum Penggunaan Tayammum Sebagai Alternatif  Mandi 

Wajib Dalam Perspektif Muhammadiyah”. Skripsi. Banda Aceh: Fak. Syariah dan 

Hukum, UIN Ar-Raniry, 2023. 
 


