AL-MOJI;?:'IAQA AL-MUNTAQ A: Vol. 2, No. 1 (2026)

p.124-144
Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab doi:

https://journal.stiba.ac.id/index.php/muntaqa/index ~'0-3¢701/muntaga-v2il.2526

Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring dalam
Perspektif Mazhab Syafii

Legal Analysis of the Halal Status of Animals with Fangs from the Perspective of the Shafi'i
School of Thought

Abdullah Bin Usdi’, Rachmat Bin Badani Tempo®, Irsyad Rafi°

@ Institut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia; Email: abdullahbinusdi@gmail.com
”InstitutAgama Islam STIBA Makassar, Indonesia; Email: rachmatbadani@stiba.ac.id
¢ Institut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia; Email: irsyadrafi@stiba.ac.id

Article Info Abstract
Received: 20 Oktober 2025 The aspect of food halalness plays a very important role because
Revised: 25 Oktober 2025 it not only affects physical health but also the spiritual purity of a
Accepted: 28 Oktober 2025 Muslim. One topic of debate is the consumption of animals with
Published: 30 Januari 2026 fangs, as some communities still consume them for reasons of
tradition, economics, and claims of health benefits. This study
Keywords: aims to analyse the halal status of consuming carnivorous
Law, Halal, Animals with Fangs, Shafi'i animals from the perspective of the Shafi'i school of thought,
School of Thought which is the most widely followed school in Indonesia. The study
employs a descriptive qualitative research method through
Kata Kkunci: library research and adopts a normative approach. The results of
Hukum, Kehalalan, Hewan Bertaring, the study indicate that the concept of the prohibition of
Mazhab Syafii carnivorous animals in the Shafi'i school of thought is based on

the understanding that animals that use their fangs to attack and
prey on others are prohibited from being consumed, based on
authentic hadiths. An analysis of this law reveals the application
of the qiyas method, figh principles, and considerations of ‘urf
and maqasid al-syari‘ah in its formulation. However, there are
exceptions for certain animals such as hyenas and foxes, which
are deemed halal due to specific evidence and prevailing
customs. This study concludes that the legal approach in the
Shafi'i school of thought is comprehensive and contextual in
establishing legal rulings, combining religious evidence, societal
customs, and the objectives of Islamic law. These findings are
expected to serve as a reference for Muslims in addressing the
consumption of animals with fangs, particularly in the face of
modern social and cultural changes.

Abstrak

Aspek kehalalan makanan memiliki peran yang sangat penting
karena tidak hanya berdampak pada fisik saja, tetapi juga
kesucian spiritual seorang muslim. Salah satu topik yang menjadi
perdebatan adalah konsumsi hewan bertaring, sebab sebagian
masyarakat masih mengonsumsinya dengan alasan tradisi,
ekonomi, dan klaim adanya manfaat kesehatan. Penelitian ini
bertujuan untuk menganalisis status kehalalan konsumsi hewan
bertaring perspektif mazhab Syafii, yang merupakan mazhab
yang paling banyak dianut di Indonesia. Penelitian ini
menggunakan jenis penelitian kualitatif deskriptif melalui metode
studi pustaka (library research) serta menggunakan pendekatan
normatif. Hasil penelitian menunjukkan bahwa konsep
keharaman hewan bertaring dalam mazhab Syafii berdasarkan

124 | Abdullah Bin Usdi, Rachmat Bin Badani Tempo, Irsyad Rafi
Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring dalam Perspektif Mazhab Syafii



AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wréiiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 124-144 AL-MUNTAQA
doi: 10.36701/muntaqa.v2ix1.2526

pemahaman bahwa hewan yang menggunakan taringnya untuk
menyerang dan memangsa tergolong haram dikonsumsi,
berdasarkan hadis-hadis yang sahih. Analisis terhadap hukum ini
menunjukkan penerapan metode giyas, dan kaidah fikih, serta
pertimbangan  ‘urf dan  magqasid  al-syari‘ah  dalam
menetapkannya. Meski demikian, terdapat pengecualian terhadap
hewan tertentu seperti hyena dan rubah, yang dinyatakan halal
karena adanya dalil khusus dan adat yang berlaku. Penelitian ini
menyimpulkan bahwa pendekatan hukum dalam mazhab Syafii
bersifat komprehensif dan kontekstual dalam menetapkan
hukum, dengan menggabungkan dalil syar’i, kebiasaan
masyarakat, dan maqasid al-syari‘ah. Temuan ini diharapkan
menjadi rujukan bagi umat Islam dalam menyikapi konsumsi
hewan bertaring, khususnya dalam menghadapi perubahan sosial
dan budaya modern.

How to cite:

Abdullah Bin Usdi, Rachmat Bin Badani Tempo, Irsyad Rafi, “Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring
dalam Perspektif Mazhab Syafii”, AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab, Vol. 2, No. 1 (2026):
124-144. doi: 10.36701/muntaqa.v2il.2526

This work is licensed under a Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International (CC BY-NC-SA 4.0)

PENDAHULUAN

Kehalalan makanan menjadi salah satu prinsip terpenting yang harus diperhatikan
oleh setiap muslim. Oleh karena itu, Allah Swt. memerintahkan hamba-Nya untuk
mengonsumsi makanan halal dan fayyib (baik), sebagaimana yang disebutkan pada Q.S.
al-Baqarah/2: 168.

b 306 103 2kl oglet 3B Y5 b s 25V 3 G s D
Terjemahnya:

Wahai manusia, makanlah sebagian (makanan) di bumi yang halal lagi baik dan

janganlah mengikuti langkah-langkah setan. Sesungguhnya ia bagimu merupakan

musuh yang nyata.'

Ayat ini menjelaskan bahwa makanan yang halal tidak hanya ditentukan dari
substansinya, tetapi juga bagaimana cara makanan tersebut diperoleh. Konsumsi
makanan yang halal dan baik tidak hanya berdampak pada kesehatan jasmani dan fisik
saja, tetapi juga pada kesucian hati, jiwa dan keberkahan hidup seorang muslim.?

Salah satu faktor penting dalam konsumsi makanan halal adalah kejelasan status
kehalalan daging hewan, termasuk jenis-jenis yang menjadi perbedaan pandangan di
antara para ulama. Secara umum, syariat Islam telah memberikan panduan mengenai
hewan-hewan yang halal untuk dikonsumsi, baik yang tertera dalam Al-Qur’an maupun
hadis Nabi. Salah satu ciri-ciri hewan yang diharamkan oleh syariat adalah hewan

'Kementerian Agama R, A/-Qur’an dan Terjemahannya (Bandung: Cordoba, 2020), h. 72.
2Nashirun, “Makanan Halal dan Haram Dalam Perspektif Al-Qur’an”. Halalan Thayyiban 3, no. 2 (2020): h.

125 | Abdullah Bin Usdi, Rachmat Bin Badani Tempo, Irsyad Rafi
Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring dalam Perspektif Mazhab Syafii


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wréiiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 124-144 AL-MUNTAQA
doi: 10.36701/muntaqa.v2ix1.2526

bertaring (al-Siba’), yaitu hewan buas yang menggunakan taringnya sebagai alat untuk
berburu dan menyerang mangsa.® ‘Abdullah ibn Abbas ra. meriwayatkan:

(ks ) S G L o5 I8 ezl G 8 3 15 B
Artinya:

Nabi melarang (memakan) setiap hewan buas yang memiliki taring dan setiap

burung yang memiliki cakar.

Dalam kitab al-Minhaj Syarh Sahih Muslim ibn al-Hajjaj, disebutkan hadis ini
merupakan dalil bagi mazhab Syafii, dan mayoritas ulama, bahwa haram memakan
hewan buas yang memiliki taring dan menyerang dengan menggunakan taringnya,
kemudian Nawaw1 menjelaskan bahwa larangan ini mencakup semua hewan buas yang
secara alami menggunakan taring untuk melukai atau membunuh mangsanya.’

Meskipun larangan terhadap hewan bertaring telah dijelaskan dalam nas dan
pendapat ulama, dalam praktik masyarakat masih ditemukan konsumsi jenis hewan
tersebut karena tradisi, ekonomi, dan kesehatan. Sebagai contoh, sebagian masyarakat
mengonsumsi krengsengan yang berbahan dasar daging anjing.® Juga beberapa
masyarakat tradisional memilih mengonsumsi hewan bertaring sebagai obat-obatan
seperti ular kobra.” Sementara di beberapa tempat daging buaya dipercaya memiliki
manfaat medis, seperti membantu mengatasi asma dan penyakit kulit, serta dikenal
sebagai daging yang rendah kolesterol.® Hal inilah yang menimbulkan dilema bagi
sebagian umat Islam dalam menentukan status kehalalannya.

Fenomena ini menimbulkan tantangan bagi masyarakat muslim yang berusaha
untuk tetap konsisten dalam menjalankan syariat Islam di tengah tekanan budaya dan
kebutuhan ekonomi. Oleh karena itu, diperlukan kajian ilmiah yang menyeluruh dan
mendalam mengenai status hukum konsumsi hewan bertaring khususnya dari sudut
pandang mazhab Syafii, yang merupakan salah satu mazhab yang paling banyak dianut
di Indonesia.

Mazhab Syafii menggunakan pendekatan metodologi istinbat (penetapan) hukum
yang khas dan argumentatif. Mazhab Syafii menempatkan nas (Al-Qur’an dan hadis)
sebagai landasan utama, dengan giyas (analogi) sebagai pelengkap jika nas tidak
mencukupi. Metodologi mazhab ini bersifat hati-hati dan berpegang kuat pada teks-teks
Al-Qur’an dan hadis, namun tetap memberikan ruang untuk pengembangan hukum
melalui prinsip-prinsip usil (dasar) yang ketat.” Sehingga penting untuk melakukan

3Abi al-Walid Muhammad ibn Ahmad ibn Muhammad ibn Ahmad ibn Rusyd al-Qurtubi, Bidayah al-
Mujtahid wa Nihayah al-Mugqtasid, Juz 3 (Cet. I; Kairo: Dar al-Hadis, 2010 M/1431 H), h. 20-22.

4Abi al-Husain Muslim ibn al-Hajjaj al-Qusyairi al-Naisabiiri, Sahith Muslim, Juz 3 (Cet. I; Kairo: Matba’ah
“Tsa al-Babi al-Halabi, 1955 M/1374 H), h. 1534.

SAbii Zakariya Muhy1 al-Din Yahya ibn Syaraf al-Nawawi, 4I-Minhaj Syarh Sahih Muslim ibn al-Hajjaj, Juz
13 (Cet. II; Beirut: Dar Ihya’ al-Turas al-*Arabi, 2010 M/1431 H), h. 82-83.

SEly Rosulia, “Tinjauan Sosiologi Hukum Islam Terhadap Praktik Jual Beli Krengsengan Berbahan Dasar
Daging Babi, Anjing, Biawak Dan Kera (Studi Kasus Desa Besowo, Kecamatan Kepung, Kabupaten Kediri)”, Skripsi
(Kediri: Fak. Syariah Institut Agama Islam Negeri Kediri, 2023), h. 2.

"Fadhilah Mursyid, “Tinjauan Hukum Islam Terhadap Jual Beli Hewan Dan Bahan Yang Diharamkan
Sebagai Obat”, Skripsi (Yogyakarta: Fak. Syari’ah dan Hukum UIN Sunan Kalijaga, 2014), h. 5.

8Eka Wulandari. “Tinjauan Hukum Islam Terhadap Jual Beli Daging Buaya Untuk Dikonsumsi”, Skripsi
(Banten: Fak. Syari’ah Institut Agama Islam Negeri Sultan Maulana Hasanuddin, 2016), h. 43.

“Hasmirah Rahmadani, dkk., “Analisis Perbandingan Fatwa-Fatwa Dalam Perspektif Mazhab Hukum Islam
Dan Argumentasinya”. Journal of Religion and Social Community 1, no. 3 (2025): h. 147.

126 | Abdullah Bin Usdi, Rachmat Bin Badani Tempo, Irsyad Rafi
Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring dalam Perspektif Mazhab Syafii



AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wréiiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 124-144 AL-MUNTAQA
doi: 10.36701/muntaqa.v2ix1.2526

kajian mendalam terhadap pandangan mazhab Syafii dalam menentukan hukum
mengenai konsumsi hewan bertaring.

Berdasarkan uraian di atas dan masalah yang disebutkan, maka ditetapkan
rumusan masalah penelitian ini yakni: Bagaimana pandangan mazhab Syafii mengenai
status hukum kehalalan hewan bertaring? Adapun penelitian ini bertujuan untuk
menganalisis dan menjelaskan pandangan mazhab Syafii terhadap hukum kehalalan
konsumsi hewan bertaring.

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian deskriptif kualitatif (non-statistik)
dengan metode /ibrary research (kajian pustaka) yaitu proses sistematis yang dilakukan
untuk menganalisis, menggali, dan merangkum pengetahuan yang telah ada sebelumnya
dari berbagai sumber, seperti buku, artikel, dan penelitian lain. Kemudian peneliti
memanfaatkan penemuan-penemuan tersebut untuk kepentingan penelitiannya.!® Kajian
pustaka berfungsi membangun konsep atau teori yang menjadi dasar studi dalam
penelitian.'!

Metode pendekatan yang digunakan pada penelitian ini adalah pendekatan
normatif, yaitu menganalisis masalah yang diteliti berdasarkan norma-norma yang
terdapat dalam hukum Islam, yang bersumber dari Al-Qur’an, hadis, serta pendapat-
pendapat ulama yang telah diakui dalam hukum Islam secara keseluruhan.!'? Analisis data
dilakukan secara kualitatif dengan teknik deduktif, teknik ini diterapkan untuk
menganalisis data dari suatu prinsip yang umum, kemudian prinsip umum tersebut
diberlakukan untuk kasus-kasus khusus.' Proses ini dimulai dengan teks-teks utama yang
bersifat umum, kemudian dikemukakan yang lebih spesifik mengenai hukum hewan
bertaring.

Ada beberapa penelitian mengenai konsumsi hewan bertaring yang telah diteliti
oleh beberapa penelitian sebelumnya, di antaranta skripsi yang berjudul “Hukum
Memakan Dubuk (Hyena) (Studi Komparatif Pendapat Imam Syafi’i dan Imam Hanafi)”
oleh Aliff Shakirin bin Awang Ismail'* menyimpulkan bahwa pendapat Syafii, dianggap
halal karena hewan ini tidak menyerang manusia dan pernah diperjualbelikan pada zaman
Rasulullah saw. Sedangkan Hanaft berpendapat bahwa dubuk (hyena) adalah haram
karena memiliki taring dan juga karena ia memakan bangkai. Berbeda dengan penelitian
ini, yang membahas topik yang lebih luas, skripsi ini hanya terfokus pada satu jenis hewan
bertaring, yaitu dubuk.

Artikel jurnal yang berjudul, “Daging Mamalia Herbivora yang Diperselisihkan
Kehalalannya Perspektif Kaidah al-Aslu {1 al-Asya’i al-Ibahah” yang ditulis oleh Akhsani
Takwin'> membahas kehalalan daging mamalia dan herbivora yang menjadi perdebatan,
seperti gajah, kuda, dan tupai. Penelitian ini menyimpulkan bahwa daging tersebut boleh
dikonsumsi karena tidak ada dalil yang tegas menunjukkan keharamannya sehingga

Hardani, dkk., Metode Penelitian Kualitatif dan Kuantitatif (Y ogyakarta: CV. Pustaka IImu Group, 2020),
h. 98.

' Wiratna Sujarweni, Metodologi Penelitian (Yogyakarta: Pustaka Baru Press, 2019), h. 57.

12Juliansyah Noor, Metodologi Penelitian (Jakarta: Kencana Prenada Media Grup, 2011), h. 33.

13Seto Mulyadi, dkk., Metode Penelitian kualitatif dan Mixed Method: Perspektif yang Terbaru untuk Ilmu-
ilmu Sosial (Cet. I; Depok: Rajawali Pers, 2019), h. 60

14Aliff Shakirin bin Awang Ismail, “Hukum Memakan Dubuk (Hyena) (Studi Komparatif Pendapat Imam
Syafi’i dan Imam Hanafi”, Skripsi (Pekanbaru: Fak. Syariah dan Hukum, UIN Sultan Syarif Kasim, 2023).

15Akhsani Takwin, “Daging Mamalia Herbivora yang Diperselisihkan Kehalalannya Perspektif Kaidah al-
Aslu fi al-Asya’i al-Ibahah”, Al-Fikrah: Jurnal Kajian Islam 1, No. 1 (2024).

127 | Abdullah Bin Usdi, Rachmat Bin Badani Tempo, Irsyad Rafi
Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring dalam Perspektif Mazhab Syafii



AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wréiiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 124-144 AL-MUNTAQA
doi: 10.36701/muntaqa.v2ix1.2526

hukumnya adalah mubah. Berbeda dengan penelitian ini, artikel tersebut mencakup objek
yang lebih luas, sedangkan penelitian ini lebih terfokus pada hewan bertaring.

Artikel jurnal yang ditulis Abdul Aziz dengan judul, “Figh Kuliner: Analisis
Pendapat Malikiyyah Dan Syafi’iyyah Tentang Status Halal-Haram Hewan”'® penelitian
ini mengungkapkan perbedaan signifikan antara mazhab Malikiyyah dan Sydafi‘iyyah
mengenai status halal-haram hewan. Malikiyyah menganggap Binatang buas (bertaring
dan bercakar) dan hewan yang diperintahkan untuk dibunuh halal, sedangkan Syafi ‘iyyah
menganggap semuanya haram. Fokus penelitian ini adalah hewan bertaring perspektif
mazhab Syafii, adapun jurnal ini mencakup perbandingan antara kedua mazhab serta
kategori dan kriteria hewan lainnya.

Artikel jurnal yang berjudul “Pandangan Ulama Kota Medan tentang Hukum
Mengonsumsi Buaya”!” yang ditulis oleh Doly Rambe ini mengkaji pandangan ulama
lokal mengenai hukum konsumsi buaya dengan pendekatan normatif dan wawancara.
Mayoritas ulama menyatakan haram karena bertaring dan hidup di dua alam. Perbedaan
utamanya, jurnal ini fokus pada satu jenis hewan dan pendapat ulama kontemporer,
sementara penelitian ini mencakup seluruh hewan bertaring berdasarkan fikih mazhab
Syafii secara komprehensif.

Sejumlah penelitian sebelumnya secara umum membahas status kehalalan hewan
pada jenis tertentu, seperti dubuk, buaya, atau mamalia herbivora dengan pendekatan
komparatif antar mazhab. Beberapa penelitian lainnya membahas hewan bertaring,
namun berfokus pada satu jenis hewan saja, dan belum mengupas secara komprehensif
konsep hewan bertaring dari sudut pandang satu mazhab secara utuh, seperti penelitian
yang akan dilakukan. Penelitian ini memiliki kebaruan dalam aspek pendekatan dan ruang
lingkup kajian, yaitu pembahasan hewan bertaring yang berfokus pada satu mazhab, yang
masih kurang dijumpai dalam penelitian yang lain. Pembeda utama penelitian ini adalah
berfokus pada satu mazhab dengan ruang lingkup objek yang luas dengan pendekatan
fikih normatif dan sistematis.

PEMBAHASAN
Konsep Kehalalan dan Hewan Bertaring
1. Definisi Kehalalan

Secara etimologi, kata al-Halal berasal dari bahasa Arab, yaitu dari kata :}i\(al-
Hilli) yang berarti membuka ’Czﬁ\(al-F athu). Adapun secara terminologi, halal adalah:
Artinya:

Segala sesuatu yang tidak dikenai sanksi atas penggunaannya.
Kemudian halal juga bisa diartikan:

16Abdul Aziz, “Figh Kuliner: Analisis Pendapat Malikiyyah Dan Syafi’iyyah Tentang Status Halal-Haram
Hewan”, Falasifa 10, no. 1 (2019).

17 Doly Rambe, “Pandangan Ulama Kota Medan Tentang Hukum Mengonsumsi Buaya,” Al-Mashlahah:
Jurnal Hukum Islam dan Pranata Sosial Islam 10, no. 2 (2022).

18¢Al1 ibn Muhammad al-Jurjani, al-Ta ‘rifat, (Cet. I; Beirut: Dar al-Kutub al-‘IImiyyah, 1983 M/1403 H), h.
92.

128 | Abdullah Bin Usdi, Rachmat Bin Badani Tempo, Irsyad Rafi
Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring dalam Perspektif Mazhab Syafii



AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wréiiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 124-144 AL-MUNTAQA
doi: 10.36701/muntaqa.v2ix1.2526

vils 4520 Gl G
Artinya:

Sesuatu yang syariat membolehkan untuk dilakukan.

Kehalalan dalam Islam dianggap sebagai usaha untuk menjaga kesucian hidup,
hal ini disebabkan konsumsi makanan yang halal dan baik tidak hanya berdampak pada
kesehatan jasad dan fisik saja, tetapi juga pada kesucian hati, jiwa dan keberkahan hidup
seorang muslim.?’ Oleh karena itu, syariat Islam memberikan perhatian yang besar dalam
menentukan apakah suatu makanan atau minuman halal, haram, atau meragukan
(syubhat).!

Adapun dasar hukum kehalalan antara lain sebagai berikut:

a. Al-Qur’an

Firman Allah Swt. mengenai keharusan mengonsumsi yang halal antara lain Q.S

al-Bagarah/2: 168 dan al-Maidah/5: 88

g (.Quuzmj\u,bs“”yﬂ;]aﬁ;uzﬁ\gL‘:/\;ﬁ(’{:,ﬁugjﬁ
Terjemahnya:
Wahai manusia, makanlah sebagian (makanan) di bumi yang halal lagi baik dan

janganlah mengikuti langkah-langkah setan. Sesungguhnya ia bagimu merupakan
musuh yang nyata.?

204 e o2 5 S b ;w, oy B ;,, Lo 8 A
O3esn 4 5l (ol A 193 WBM" S5 L 1305

Terjemahnya:
Makanlah apa yang telah Allah anugerahkan kepadamu sebagai rezeki yang halal
lagi baik, dan bertakwalah kepada Allah yang hanya kepada-Nya kamu beriman.??
Ayat-ayat tersebut menyatakan bahwa Allah memerintahkan manusia untuk
menikmati karunia Allah berupa rezeki yang halal dan berkualitas di dunia, serta
memperingatkan agar tidak mengikuti tipu daya setan yang menghalalkan dan
mengharamkan segala sesuatu dengan cara yang batil.
b. Hadis
Nu‘man ibn Basyir ra. berkata, aku mendengar Nabi saw. bersabda:

ﬁWcJU\uﬁﬁf”—eAﬁa’“/ & ”'“" STy ‘3“364';"”) MJB@"BL

I o 2SI G 85 St & 85 05 caies sl M e

ey 3 G VT s d e G5 VT ella 80 85 YT e 0 8T dla g 2D

"

19¢AlT ibn Muhammad al-Jurjani, al-Ta rifat, (Cet. I; Beirut: Dar al-Kutub al-‘IImiyyah, 1983 M/1403 H), h.
92.

20Nashirun, “Makanan Halal dan Haram dalam Perspektif Al-Qur’an”. Halalan Thayyiban 3, no. 2 (2020):
h. 1.

2'Muchtar Ali, “Konsep Makanan Halal dalam Tinjauan Syariah Dan tanggung Jawab Produk Atas Produsen
Industri Halal”, Ahkam 16, 1n0.2 (2016). h. 1.

22K ementerian Agama R, Al-Qur’an dan Terjemahannya (Bandung: Cordoba, 2020), h. 25.

2Kementerian Agama R, Al-Qur’an dan Terjemahannya (Bandung: Cordoba, 2020), h. 122.

129 | Abdullah Bin Usdi, Rachmat Bin Badani Tempo, Irsyad Rafi
Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring dalam Perspektif Mazhab Syafii



AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wréiiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 124-144 AL-MUNTAQA
doi: 10.36701/muntaqa.v2ix1.2526

: de

yy D ey 9T A A des Bach iy W Aed Al ealde ) Ela
24
(V.LM
Artinya:

Sesungguhnya yang halal itu jelas, dan yang haram itu jelas, dan di antara
keduanya terdapat perkara-perkara syubhat yang banyak orang tidak
mengetahuinya. Maka barang siapa menjaga dirinya dari yang syubhat itu, berarti
ia telah menyelamatkan agama dan kehormatannya, dan barang siapa yang
terjerumus dalam perkara syubhat, maka ia akan terjerumus dalam yang haram,
seperti penggembala yang menggembalakan di sekitar batas larangan. Sungguh,
setiap wilayah memiliki batasan. Sungguh, batas wilayah Allah adalah hal-hal
yang diharamkannya. Sungguh, di dalam tubuh terdapat sebutir daging, jika baik
maka seluruh tubuh juga baik, dan jika rusak maka seluruh tubuh juga rusak.
Ingatlah, itu adalah hati.
Para ulama sepakat atas agungnya kedudukan hadis ini dan banyaknya faedahnya.
Hadis ini merupakan salah satu hadis yang menjadi dasar agama Islam. Abu Dawud al-
Sijistant berkata: “Islam berputar pada empat hadis, salah satunya adalah hadis ini.” Para
ulama sepakat mengenai kedudukan agungnya dan banyak manfaatnya.”> Hadis ini
mengandung prinsip penting dalam menetapkan suatu perkara dalam Islam, khususnya
yang berkaitan dengan halal dan haram, tetapi ada perkara di antara keduanya ada
perkara-perkara yang syubhat yang tidak jelas kehalalan dan keharamannya. Adapun
perkara syubhat ini Nabi saw. menganjurkan kita untuk meninggalkan perkara-perkara
yang syubhat karena hal itu untuk menjaga agama dan kehormatannya.?®
c. Ijmak
[jmak ulama bahwa halal mengonsumsi daging hewan ternak.?’ Berdasarkan
firman Allah Swt. pada Q.S. al-Maidah/5: 106.

.80z s g 180 e b
Artinya:

Dihalalkan bagimu hewan ternak, kecuali yang akan disebutkan kepadamu

(keharamannya).

Ayat ini menunjukkan secara jelas bahwa Allah Swt. menghalalkan memakan
hewan daging ternak. Para ulama pun sepakat atas pendapat ini. Maka daging hewan
ternak dihalalkan berdasarkan Al-Qur’an, sunnah, dan ijmak.?’

24 Abii al-Husain Muslim ibn al-Hajjaj al-Qusyairi al-Naisabiirt, Sahih Muslim, Juz 3 (Cet. I; Kairo: Matba’ah
“Tsa al-Babi al-Halabi, 1955 M/1374 H), h. 1219.

2 Abii al-Fath Muhammad ibn ‘Al ibn Wahab ibn Mutt’ al-Qusyairi, Syarh al-Arba’in al-Nawawiyyah fi al-
Ahadis al-Sahihah al-Nabawiyyah, (Cet. VI, t.t.p.: Muassasah al-Rayyan, 2003 M/1424 H), h. 43.

26Abii Zakariya MuhyT al-Din Yahya ibn Syaraf al-Nawawi, Al-Minhaj Syarh Sahih Muslim ibn al-Hajjaj, h.
27-28.

27Abt Bakar Muhammad bin Ibrahim bin al-Mundzir al-Naisaburi, 4/-Isyraf ‘ala Mazahib al- Ulama’, Juz 8
(Cet. I; Maktabah Makkah al-Saqafiyyah, 2004 M/1425 H), h. 158.

28K ementerian Agama R, Al-Qur’an dan Terjemahannya (Bandung: Cordoba, 2020), h. 106.

2Aba Bakar Muhammad bin Ibrahim bin al-Mundzir al-Naisabari, A/-Isyraf ‘ala Mazahib al- ‘Ulama’, h.
158-159.

130 | Abdullah Bin Usdi, Rachmat Bin Badani Tempo, Irsyad Rafi
Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring dalam Perspektif Mazhab Syafii



AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wréiiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 124-144 AL-MUNTAQA
doi: 10.36701/muntaqa.v2ix1.2526

d. Kaidah Fikih
Dalam menentukan kehalalan kaidah fikih dijadikan sebagai dasar, seperti kaidah
fikih:

Artinya:

Hukum asal segala sesuatu adalah kebolehan.

Kaidah ini menunjukkan bahwa kebolehan terhadap sesuatu yang tidak
disebutkan hukumnya oleh syariat dan tidak menimbulkan bahaya adalah suatu hal yang
pasti, sedangkan keharamannya adalah sesuatu yang diragukan.’!

2. Definisi Hewan Bertaring Perspektif Mazhab Syafii

Secara etimologi, taring (a/-Nab) adalah gigi yang berada di belakang gigi seri
(ruba’iyyah), dan bentuk jamaknya adalah anyab.’?> Adapun secara terminologi, hewan
bertaring adalah:

Paly 4Akg 0 3 B EE
Artinya:
Sesungguhnya yang diharamkan adalah setiap hewan bertaring yang menyerang
dengan taringnya.

NawawT juga menjelaskan bahwa:

Malatals 4 5388 G o ol 3540

Artinya:
Yang dimaksud dengan hewan bertaring adalah hewan yang menggunakan
taringnya untuk memperkuat diri dan berburu.
Sedangkan hewan bertaring menurut Ibnu Hajar al-Haitami adalah:

W ° Ao, 2 o, w_ % < ~£’°
P e 4 A B G L S

Artinya:

Setiap hewan buas yang memiliki taring yang kuat, yang dengannya ia dapat

menyerang (menerkam) dengan taringnya.

Dalam kitab Mukhtasar al-Muzani, al-Muzani menjelaskan hewan-hewan
bertaring adalah hewan yang menyerang manusia dengan kekuatan taringnya.’
Sedangkan Abu Ishaq mendefinisikan bahwa keharaman hewan bertaring tergantung

3Musallam Muhammad al-Dausari, AI-Mumti’ fi al-Qawa’id al-Fighiyyah, (Cet. I; Riyad: Dar Zidni, 2007
M), h. 141.

3'Musallam Muhammad al-Dausari, AI-Mumti’ fi al-Qawa ‘id al-Fighiyyah, h. 144.

3Muhammad ibn ‘Alf ibn Muhammad ibn ‘Abdullah al-Syaukani, Nail al-Autar, Juz 8 (Cet. I; Mesir: Dar
al-Hadis, 1993 M/1413 H), h. 131.

3Aba ‘Abdillah Muhammad ibn IdrTs al-Syafi’i, 4l-Umm, Juz 2 (Cet. II; Beirut: Dar al-Fikr, 1983 M/1403
H), h. 272.

34Abi Zakariya MuhyT al-Din Yahya ibn Syaraf al-Nawawi, AI-Minhaj Syarh Sahth Muslim ibn al-Hajjaj, h.
82.

35Ahmad ibn Muhammad ibn ‘Al al-Haitami, Tuhfah al-Muhtdj fi Syarh al-Minhdj, al-Maktabah al-Tijariyah
al-Kubra, 1983), h. 380.

36Aba Ibrahim Isma’1l ibn Yahya al-Muzani, AI-Mukhtasar min ‘Ilm al-Syafi Twa Ma 'na Qaulihi, Juz 2 (Cet.
I; Riyad: Dar Madarij li al-Nasyr, 2019 M/1440 H), h. 565.

131 | Abdullah Bin Usdi, Rachmat Bin Badani Tempo, Irsyad Rafi
Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring dalam Perspektif Mazhab Syafii



AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wréiiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 124-144 AL-MUNTAQA
doi: 10.36701/muntaqa.v2ix1.2526

pada kebiasaannya menggunakan taringnya. Maksudnya adalah bahwa hewan tersebut
tidak makan kecuali dari hasil buruannya (dengan menggunakan taring).*’
3. Klasifikasi Hewan Bertaring

Hewan bertaring yang termasuk dalam ordo karnivora memiliki keanekaragaman
morfologi dan perilaku yang sangat luas. Mereka terbagi ke dalam dua subordo (tingkatan
dalam klasifikasi ilmiah di bawah ordo) utama: Feliformia (berbentuk seperti kucing) dan
Caniformia (berbentuk seperti anjing). Feliformia mencakup keluarga seperti Felidae
(kucing besar dan kecil), Hyaenidae (hyena), Herpestidae (mongoose), Viverridae (luwak
dan genet), dan Eupleridae (musang Madagaskar). Sementara itu, Caniformia mencakup
Canidae (anjing dan rubah), Ursidae (beruang), Mustelidae (musang dan cerpelai),
Mephitidae (sigung), dan Procyonidae (rakun). Hewan-hewan ini memiliki gigi taring
yang berkembang untuk menangkap dan mengoyak mangsa, dan banyak di antaranya
memiliki gigi carnassial (sepasang gigi khusus yang dimiliki oleh hewan karnivora)
untuk memotong daging.>®

Felidae dan Canidae merupakan dua kelompok yang paling dikenal dalam
kategori hewan bertaring. Felidae adalah karnivora obligat dengan kemampuan berburu
yang sangat tinggi, memiliki struktur tengkorak dan otot rahang yang memungkinkan
gigitan kuat. Canidae, seperti serigala dan rubah, memiliki moncong yang lebih panjang
dan beradaptasi untuk mengejar mangsa di habitat terbuka. Sementara itu, Hyaenidae,
meskipun secara morfologi menyerupai Canidae, memiliki karakteristik unik seperti
gigitan kuat dan kemampuan memecah tulang, serta menunjukkan perilaku sebagai
pemakan bangkai dan predator aktif. Mustelidae dan Viverridae memperlihatkan
morfologi yang lebih kecil namun sangat beragam, dengan kemampuan beradaptasi di
berbagai lingkungan termasuk pepohonan. Beberapa, seperti musang dan luwak,
memiliki kelenjar anal yang menghasilkan bau menyengat sebagai pertahanan diri.*

Ursidae, atau keluarga beruang, termasuk hewan bertaring dengan ukuran tubuh
yang besar dan kekuatan luar biasa. Meskipun sebagian spesies bersifat omnivora, mereka
tetap memiliki gigi taring besar dan kemampuan memangsa hewan lain. Mephitidae
(sigung) dikenal karena kemampuannya menyemprotkan cairan berbau tajam sebagai
perlindungan, sedangkan Procyonidae seperti rakun memiliki keterampilan memanjat
dan diet yang lebih fleksibel.* Keberagaman dalam morfologi dan perilaku pada
kelompok-kelompok ini menunjukkan luasnya cakupan hewan bertaring dalam konteks
zoologi.

Klasifikasi ini penting dalam studi fikih karena memberi gambaran tentang jenis
hewan bertaring yang dilarang dalam Islam, khususnya dalam mazhab Syafii. Dalam
mazhab ini, larangan konsumsi hewan bertaring berkaitan erat dengan sifat predatorik
dan kemudaratan potensial yang dibawa oleh hewan tersebut. Pemahaman tentang
struktur anatomi, perilaku makan, dan habitat hewan-hewan ini menjadi landasan penting
dalam menentukan hukum kehalalan atau keharamannya. Dengan demikian,

37¢Abdul Karim ibn Muhammad ibn ‘Abdul Karim Abi al-Qasim al-Qazwini, 4l- ‘Aziz Syarh al-Wajiz al-
Ma rif bi Syarh al-Kabir, Juz 12 (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1997 M), h. 128.

38George A. Feldhamer, dkk., Mammalogy: Adaptation, Diversity, Ecology (Baltimore: The John Hopkins
University Press, 2007), h. 314-325.

¥George A. Feldhamer, dkk., Mammalogy: Adaptation, Diversity, Ecology, h. 319-323.

4George A. Feldhamer, dkk., Mammalogy: Adaptation, Diversity, Ecology, h. 323-325.

132 | Abdullah Bin Usdi, Rachmat Bin Badani Tempo, Irsyad Rafi
Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring dalam Perspektif Mazhab Syafii



AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wréiiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 124-144 AL-MUNTAQA
doi: 10.36701/muntaqa.v2ix1.2526

pengklasifikasian zoologis ini memperkuat argumentasi fikih tentang hukum makanan
dalam Islam.
4. Hikmah Pelarangan Konsumsi Hewan Bertaring

Islam melarang konsumsi hewan bertaring bukan semata-mata karena bentuk atau
ciri fisiknya, tetapi juga didasari oleh pertimbangan maslahat yang lebih luas bagi
kehidupan umat manusia. Salah satu hikmah penting dari larangan ini adalah menjaga
manusia dari mengonsumsi makanan yang tidak layak secara syar’i maupun adat, serta
mencegah dampak negatif terhadap kesehatan dan kebersihan, karena hewan bertaring
sering kali dianggap menjijikkan dan tidak pantas dikonsumsi oleh masyarakat. Begitu
pula pada perilaku kasar dan agresif, mengingat hewan bertaring cenderung memiliki
naluri untuk menyerang, mencabik, dan membunuh dengan kekerasan. Sebagaimana
dikatakan oleh sahl ra. siapa yang memakan makanan haram, maka anggota tubuhnya
akan berbuat maksiat, baik ia menginginkannya maupun tidak, baik ia menyadarinya
maupun tidak. Dan barang siapa makanannya berasal dari yang halal, maka anggota
tubuhnya akan taat dan diberi taufik untuk melakukan kebaikan-kebaikan.*! Sehingga
konsumsi daging hewan semacam ini dapat membentuk karakter yang kasar pada diri
manusia. Karena itu Allah Swt. memperbolehkan hamba-Nya untuk mengonsumsi segala
sesuatu yang ada di bumi, asalkan makanan tersebut halal dan baik, yaitu tidak
membahayakan tubuh maupun pikiran.*?

Selain itu, banyak hewan bertaring merupakan pemakan bangkai atau darah yang
secara medis berpotensi menularkan penyakit dan infeksi, sehingga menunjukkan bahwa
larangan ini juga erat kaitannya dengan prinsip kebersihan dan kesehatan Islam. Syariat
sangat menekankan pentingnya konsumsi makanan yang tayyib yakni sesuatu yang layak
bagi jasad atau tubuh dan dirasakan lezatnya, kemudian sesuatu yang dihalalkan oleh
Allah.®® Oleh karena itu, pelarangan konsumsi hewan bertaring mencerminkan kehati-
hatian Islam dalam menjaga moral, akhlak, dan kesehatan sebagai bagian dari nilai-nilai
syariat yang penuh hikmah.

Konsep Kehalalan Hewan Bertaring Perspektif Mazhab Syafii
1. Landasan Hukum
Adapun landasan hukum pelarangan hewan bertaring perspektif mazhab Syafii
antara lain sebagai berikut:
a. Hadis yang diriwayatkan oleh ‘Abdullah ibn Abbas ra.

e ) BI85 bzl G SC (3 2 2
Artinya:

Nabi melarang (memakan) setiap hewan buas yang memiliki taring dan setiap
burung yang memiliki cakar.

41Abli Hamid Muhammad ibn Muhammad al-Gazali al-Tasi, Ihya ‘Uliim al-Din, Juz 2 (Beirut: Dar al-
Ma‘rifah, t.th.), h. 91.

42Abi al-Fida’ [sma’1l ibn ‘Umar ibn Kasir al-Dimasyqi, Tafsir al-Qur’an al-‘Azim, Juz 1 (Cet. I; Beirut: Dar
al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1998 M/1419 H), h. 347.

43 Abii Bakar Muhammad ibn ‘Abdillah ibn al-‘ Arabi, Ahkam al-Qur’an, Juz 2 (Beirut: Dar al-Fikr, t.th.), h.
32.

4“Abii al-Husain Muslim ibn al-Hajjaj al-QusyairT al-Naisaburi, Sahih Muslim, h. 1534.

133 | Abdullah Bin Usdi, Rachmat Bin Badani Tempo, Irsyad Rafi
Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring dalam Perspektif Mazhab Syafii



AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wréiiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 124-144 AL-MUNTAQA
doi: 10.36701/muntaqa.v2ix1.2526

b. Hadis yang diriwayatkan oleh Abu Hurairah ra.

2 [

P0G 51 A B gl e SO s 7 ST

Artinya:
Memakan setiap hewan buas yang bertaring adalah haram.
c. Hadis yang diriwayatkan oleh ‘Aisyah ra.

W Mo\j cgjuj\j c&}i;j\j cﬁ:&.;\j cig\jij\ :@’i\ &3 ‘,.l.«.a.sg:af c:&f\; ?,.@JSJU cﬁ;)\jf\.s\ i :f.:é

(G 815) psanli
Artinya:
Ada lima macam binatang yang semuanya fasik (jahat), diperbolehkan untuk
dibunuh di tanah haram (Makkah dan Madinah): burung gagak, burung rajawali,
kalajengking, tikus, dan anjing ganas.
d. ‘Abdurrahman ibn ‘Abdullah pernah bertanya kepada Jabir ibn ‘Abdillah ra. tentang
hyena, beliau berkata:

a8 % © P - 2 oq. P . B 0% 0 . . . ) 02/
2 Lo TAE ey :JB SEs ST & 45,45’;' ‘Q; Z@L@‘}M RNV RS AL

7 (356 2 8155) 350 100 Gy ke ) Lo i oS 5 S5 Cie 1D 205106
Artinya:
Aku bertanya kepada Jabir ibn ‘Abdillah al-Ansari tentang hyena, lalu aku
berkata: Apakah aku boleh memakannya? [a menjawab: Ya. Aku bertanya lagi:
Apakah ia termasuk hewan buruan? Ia menjawab: Ya. Aku bertanya lagi: Apakah
engkau mendengar hal itu dari Nabi? la menjawab: Ya.
2. Qiyas yang Digunakan Mazhab Syafii
Mazhab Syafii memandang giyas (analogi) sebagai metode penetapan hukum
yang digunakan apabila tidak ditemukan di dalam Al-Qur’an, sunnah, dan ijmak. Maka
qiyas tidak dilakukan kecuali untuk mencari hukum cabang-cabang (furii’) yang tidak
disebutkan di dalam nas berdasarkan hukum asal yang disebutkan dalam nas, dengan
menggunakan ‘i/lah (alasan hukum) yang disimpulkan dari maknanya.*® Kemudian,
Syafii menegaskan dalam kitab al-Risalah bahwa pada perkara-perkara yang tidak
disebutkan secara langsung dalam nas, tetap terdapat dalil yang dijadikan sebagai
rujukan. Menurut beliau, setelah Al-Qur’an, sunnah, dan ijmak, tidak ada dalil lain yang
dapat dijadikan usil kecuali giyds yang berlandaskan langsung pada nas tersebut.*
Dalam hal pengharaman hewan bertaring, giyas digunakan untuk menetapkan
hukum bagi hewan-hewan yang tidak tercantum dalam dalil, namun memiliki

45 Abii Hatim Muhammad ibn Hibban ibn Ahmad al-Tamimi al-Busti, Sahih Ibn Hibban, Juz 3 (Cet. I; Beirut:
Dar Ibn Hazm, 2012 M/1433 H), h. 17. (diSahihkan oleh Ibnu Hibban).

4Abii ‘Abdillah Muhammad ibn Isma’1l al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, h. 650.

4TAbi ‘Abdillah Muhammad bin Yazid al-Qazwini, Sunan Ibnu Mdjah, Juz 2 (Cet. I; kairo: Dar Thya’ al-
Kutub al-*Arabiyyah, 2010 M/1431 H), h. 1078. (diSahihkan oleh al-Alban).

“8Abii al-Hasan ‘Alf ibn Muhammad ibn Muhammad ibn Habib al-Mawardi, 4l-Hawi al-Kabir fi Figh
Mazhab al-Imam al-Syafi T wa Huwa Syarh Mukhtasar al-Muzant, Juz 16 (Cet. I; Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah,
1999 M/1419 H), h. 136

YAbii ‘Abdillah Muhammad ibn Idrs al-Syafi‘T, A/-Risalah, (Cet. 1; Mesir: Mustafa al-Babi al-HalabT wa
Aulad, 1938 M/1357 H), h. 476-477.

134 | Abdullah Bin Usdi, Rachmat Bin Badani Tempo, Irsyad Rafi
Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring dalam Perspektif Mazhab Syafii



AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wréiiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 124-144 AL-MUNTAQA
doi: 10.36701/muntaqa.v2ix1.2526

karakteristik yang serupa, yaitu hewan buas bertaring bergantung pada sifat
menyerangnya menggunakan taring.’® ‘7llah yang menjadi dasar giyas ini adalah sifat
kebuasan (al-Sabu’iyyah) yang terdapat pada hewan tersebut, baik dari sisi anatomi
maupun insting alaminya. Oleh sebab itu, Nawaw1 menyebutkan, bahwa haram memakan
semua hewan buas yang bertaring. Yang dimaksud adalah hewan yang menyerang hewan
lain dan menggunakan taringnya sebagai alat untuk menerkam. Seperti singa, serigala,
macan tutul, dan beruang.’! Adapun hyena, boleh dimakan karena taringnya lemah dan
tidak digunakan untuk menyerang.’> Berbeda dengan buaya yang keharamannya tidak
hanya berdasarkan keberadaan taring, tetapi juga mempertimbangkan aspek lainnya. Ibnu
Hajar al-Haitam1 mengatakan:

B 3 4k Anaal) A G Rl A8 Fleadl o F 3 U B s
Artinya:

Siapa yang memandang keharaman buaya hanya karena hal tersebut (yaitu karena

adanya taring), maka sungguh ia telah bermudah-mudahan. Sesungguhnya ‘llah

yang benar adalah karena buaya hidup di darat.

Zakariya al-Ansart juga mengatakan, bahwa haram hukumnya memakan hewan
yang hidup di darat dan di laut sekaligus, seperti buaya, ular, dan katak. Diharamkannya
hewan-hewan ini karena dagingnya dianggap menjijikkan, giydas ini dibangun atas dasar
adanya dalil yang melarang pembunuhan terhadap katak.’* Sebagaimana bolehnya
memakan setiap jenis binatang buas yang tidak menyerang manusia dari jenis binatang
darat, seperti rubah dan lainnya berdasarkan giyas atas hyena.’>> Dengan demikian, giyas
berperan signifikan dalam memperluas cakupan larangan terhadap konsumsi hewan
bertaring perspektif mazhab Syafii, sambil tetap mengedepankan prinsip kehati-hatian
dan kejelasan dalam penetapan ‘illah.

3. Kaidah Yang Digunakan Mazhab Syafii

Dalam menentukan keharaman hewan bertaring, mazhab Syafii tidak hanya
berpegang pada teks hadis secara langsung, melainkan juga menggunakan pendekatan
kaidah fikih sebagai metode dalam menggali dan merumuskan hukum. Salah satu kaidah
utama yang digunakan adalah:

e 20 e i I B dsey 3 o Y
Artinya:

Segala sesuatu pada asalnya adalah mubah (boleh), hingga ada dalil yang
menunjukkan keharamannya.

30¢Abdul Karim ibn Muhammad ibn ‘Abdul Karim, Abi al-Qasim al-Qazwini, Al-‘Aziz Syarh al-Wajiz al-
Ma rif bi Syarh al-Kabir, h. 128.

SIAbii Zakariya MuhyT al-Din Yahya ibn Syaraf al-Nawaw1, Raudah al-Talibin wa ‘Umdah al-Muftin, Juz 3
(Cet. III; Beirut: Al-Maktab al-Islami, 1991 M/1412 H), h. 271.

32Syams al-Din Muhammad ibn Abi al-‘Abbas Ahmad ibn Hamzah Syihab al-Din al-Ramli, Nihayah al-
Mubhtaj ila Syarh al-Minhdaj, Juz 3 (Beirut: Dar al-Fikr, 1984 M/1404 H), h. 152.

33Ahmad ibn Muhammad ibn ‘Alf al-Haitam1, Tukfah al-Muhtdj fi Syarh al-Minhaj, h. 378.

4Zakariya ibn Muhammad ibn Ahmad ibn Zakariya al-Ansari, Abli Yahya al-Siniki, Fath al-Wahhab bi
Syarh Minhdj al-Tullab, Juz 2 (Beirut: Dar al-Fikr 1i al-Tiba’ah wa al-Nasyr, 1993 M/1414 H), h. 235.

3 Abi ‘Abdillah Muhammad ibn Idris al-Syafi’1, Al-Umm, h. 273

Jalaluddin ‘Abdurrahman al-Suyiiti, Al-Asybah wa al-Naza'ir fi Qawa’id wa Furii’ Figh al-Syafi’iyyah,
(Cet. I; t.t.p.: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1983 M/1403 H), h. 60.

135 | Abdullah Bin Usdi, Rachmat Bin Badani Tempo, Irsyad Rafi
Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring dalam Perspektif Mazhab Syafii



AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wréiiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 124-144 AL-MUNTAQA
doi: 10.36701/muntaqa.v2ix1.2526

Maknanya apa yang dihalalkan oleh Allah, maka itulah yang halal. Dan apa yang
diharamkan oleh Allah, maka itulah yang haram. Kaidah ini menegaskan bahwa segala
sesuatu pada dasarnya boleh dikonsumsi sampai ada dalil yang menyatakan
keharamannya. Oleh karena itu, ketika ditemukan dalil yang melarang konsumsi hewan
buas bertaring, maka larangan tersebut menjadi pengecualian yang terikat dengan kaidah
umum tersebut. Kemudian kaidah:

2 Saa te
5754 XA

Artinya:

Kebiasaan dijadikan dasar hukum.

Maksud dari kaidah ini adalah bahwa apa saja yang dipandang baik oleh kaum
muslimin, maka itu baik di sisi Allah. Sebagaimana disebutkan bahwa salah satu faktor
kehalalan memakan rubah dan dubuk bahwa apa yang biasa dimakan oleh orang Arab
(sebelum Islam) dan tidak terdapat larangan syariat atasnya, maka hukumnya tetap halal.
Dan apa yang biasa mereka tinggalkan karena dianggap menjijikkan, seperti singa, macan
tutul, dan serigala, maka tetap ditinggalkan. Maka sunnah sejalan dengan kebiasaan
mereka dalam hal-hal yang mereka halalkan dan haramkan, sebagaimana yang dijelaskan
dalam Al-Qur’an.®

Kemudian kaidah:

235 37l
Artinya:

Segala mudarat (bahaya atau kerugian) harus dihilangkan.

Kaidah ini berkaitan dengan pembahasan mengenai hewan bertaring yang juga
mengandung bisa, seperti ular dan beberapa jenis reptil lainnya. Ibnu Hajar al-Haitam1
mengatakan bahwa diharamkannya hewan-hewan tersebut karena dianggap menjijikkan
dan berbahaya.®® Unsur berbahaya yang terdapat pada hewan berbisa yang menjadi faktor
utama dalam menetapkan keharamannya, meskipun tidak terdapat dalil yang secara
langsung menyebutkan hewan-hewan tersebut dalam nas.

Analisis Kehalalan Hewan Bertaring Perspektif Mazhab Syafii
1. Analisis Pengertian Hewan Bertaring Perspektif Mazhab Syafii

Dalam pandangan mazhab Syafii, istilah hewan bertaring tidak hanya didasarkan
pada bentuk atau keberadaan taring secara fisik, tetapi lebih kepada bagaimana taring
tersebut digunakan dalam kehidupan alaminya. Berdasarkan riwayat al-Rab1’, Syafii.®!

Maka hewan bertaring adalah setiap hewan yang menggunakan taringnya untuk
menyerang dan membunuh. Penjelasan ini dipertegas oleh Nawawi,* maka larangan
konsumsi mencakup semua hewan buas yang secara alami menggunakan taringnya

S7Jalaluddin ‘Abdurrahman al-Suyuti, 4I-Asybih wa al-Nazd'ir fi Qawa’id wa Furii’ Figh al-Syafi’ivyah, h.

89.

8Abi ‘Abdillah Muhammad ibn Idris al-Syafi’1, A-Umm, h. 273

¥Jalaluddin ‘Abdurrahman al-Suyuti, 4I-Asybih wa al-Naza'ir fi Qawa’id wa Furii’ Figh al-Syafi’ivyah, h.
83.

®Ahmad ibn Muhammad ibn ‘Al al-Haitam1, Tuhfah al-Muhtaj fi Syarh al-Minhaj, h. 378.

®IAbi ‘Abdillah Muhammad ibn Idris al-Syafi’1, Al-Umm, h. 272.

02Aba Zakariya MuhyT al-Din Yahya ibn Syaraf al-Nawawi, AI-Minhaj Syarh Sahih Muslim ibn al-Hajjaj, h.
82.

136 | Abdullah Bin Usdi, Rachmat Bin Badani Tempo, Irsyad Rafi
Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring dalam Perspektif Mazhab Syafii



AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wréiiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 124-144 AL-MUNTAQA
doi: 10.36701/muntaqa.v2ix1.2526

sebagai alat untuk melukai atau menghabisi mangsa. Dengan demikian, fokus utamanya
terletak pada penggunaan taring sebagai sarana agresi dan perburuan.

Pendapat lain datang dari Ibnu Hajar al-Haitami,% maka hewan bertaring adalah
yang memiliki kekuatan pada taring dan menggunakannya untuk menyerang hewan lain.
Definisi ini menunjukkan pendekatan yang lebih fleksibel karena tidak semua hewan
yang memiliki taring otomatis dihukumi haram. Misalnya kucing, kera, yang meskipun
memiliki taring, tidak termasuk dalam kategori terlarang jika tidak memperlihatkan
perilaku buas, begitu pula anjing yang diharamkan karena termasuk kategori hewan yang
buruk.%* Abii Ishaq di dalam kitab al- ‘Aziz Syarh al-Wajiz al-Ma ‘riif bi Syarh al-Kabir,
memberikan penegasan bahwa keharaman bergantung pada kebiasaan hewan tersebut
dalam menggunakan taringnya, yaitu ketika hewan tersebut hanya makan dari hasil
buruannya sendiri.®’

Dari sudut pandang metodologi istinbat, para ulama Syafii tidak hanya berpegang
pada teks hadis, tetapi juga mempertimbangkan adanya ‘i/lah yang bersifat rasional.
Dalam hal ini, lafaz pembatas yaitu sifat binatang buas,®® dan potensi membahayakan
menjadi alasan utama pengharaman hewan tersebut. Sebagaimana dubuk, boleh
dikonsumsi padahal ia termasuk hewan buas. Maka kehalalan dubuk karena ia tidak
menyerang manusia secara langsung dan kasar.’’ Oleh sebab itu, hewan bertaring
menurut mazhab Syafii diklasifikasikan berdasarkan perpaduan antara dalil syar’i dan
pemahaman terhadap tabiat hewan tersebut. Pendekatan ini menjadikan penetapan hukum
bersifat rasional dan kontekstual, dengan tetap menjaga prinsip kehati-hatian terhadap
aspek kesehatan, dan keselamatan umat.

2. Analisis Landasan Hukum Pelarangan Hewan Bertaring Perspektif Mazhab

Syafii

Mazhab Syafii menjadikan hadis sebagai sumber hukum setelah Al-Qur’an dalam
menetapkan hukum, termasuk dalam menentukan halal atau haramnya suatu hewan.
Dalam hal larangan konsumsi hewan bertaring, mazhab ini merujuk pada sejumlah hadis
sahih yang secara jelas menyatakan bahwa hewan buas bertaring tidak boleh dikonsumsi.
Salah satu hadis paling utama adalah hadis yang diriwayatkan ‘ Abdullah ibn Abbas ra.®
maka bagi ulama Syafi iyyah, dan jumhur ulama bahwa haram hukumnya memakan
setiap hewan buas yang bertaring.%® Hadis ini merupakan dasar utama dalam menetapkan
haramnya hewan-hewan yang secara naluriah menggunakan taring untuk menyerang,
karena larangan yang terdapat dalam hadis tersebut disampaikan dengan tegas.

Hadis lain yang menjadi landasan dalam mazhab Syafii adalah riwayat Abu
Hurairah ra.”® hadis ini menjadi dasar utama bagi ulama Sydfi iyyah dalam menetapkan

9 Ahmad ibn Muhammad ibn ‘Ali al-Haitami, Tuhfah al-Muhtdj fi Syarh al-Minhdaj, h. 380.

%*Abli Zakariya Muhy1 al-Din Yahya ibn Syaraf al-Nawawi, 4I-Majmii * Syarh al-Muhazzab, Juz 9 (Cet. I;
Kairo: Idarah al-Tiba‘ah al-Muniriyyah, Matba‘ah al-Tadamun al-Akhawi, 1344 H-1347 H), h. 2.

3¢ Abdul Karim ibn Muhammad ibn ‘Abdul Karim Abi al-Qasim al-Qazwini, Al- ‘Aziz Syarh al-Wajiz al-
Ma’riaf bi Syarh al-Kabir, h. 128

% Abi al-Sa‘adat al-Mubarak ibn Muhammad ibn Muhammad ibn Muhammad ibn ‘Abdul Karim al-Syaibani,
Al-Syafi T fi Syarh Musnad al-Sydfi 7, Juz 5 (Cet. I; Riyad: Maktabah al-Rusyd, 2005 M/1426 H), h. 426.

7Abi ‘Abdillah Muhammad ibn Idris al-Syafi’1, Al-Umm, h. 273

%8 Abii al-Husaln Muslim ibn al-Hajjaj al-QusyairT al-Naisabtir1, Sahth Muslim, h. 1534.

% Abu Zakariya MuhyT al-Din Yahya ibn Syaraf al-Nawawi, AI-Minhaj Syarh Sahih Muslim ibn al-Hajjaj, h.
82

70Abii Hatim Muhammad ibn Hibban ibn Ahmad al-Tamimi al-Busti, Sakih Ibn Hibban, h. 17. (diSahihkan
oleh Ibnu Hibban).

137 | Abdullah Bin Usdi, Rachmat Bin Badani Tempo, Irsyad Rafi
Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring dalam Perspektif Mazhab Syafii



AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wréiiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 124-144 AL-MUNTAQA
doi: 10.36701/muntaqa.v2ix1.2526

keharaman hewan-hewan secara naluriah menyerang menggunakan taring, begitu pula
maksud utama dari hadis ini adalah tujuan penyampaiannya yaitu tentang hukum
mengonsumsi.’!

Selain dua hadis utama tersebut, terdapat juga hadis yang diriwayatkan oleh
‘Aisyah ra. yang menyampaikan sabda Nabi saw. mengenai lima jenis hewan yang
dikategorikan sebagai hewan fasik dan boleh dibunuh, meskipun berada di wilayah tanah
haram.” Hadis ini menunjukkan bahwa hewan-hewan tersebut tidak hanya berbahaya,
tetapi juga bersifat agresif. Penyebutan mereka sebagai hewan-hewan fasik di sini
menunjukkan kelima hewan tersebut disifati dengan sifat fasik dari segi makna, sehingga
hukum yang dikaitkan dengannya yaitu kebolehan membunuh, berlandaskan pada sifat
tersebut yaitu karena kefasikannya.” Sehingga memberikan petunjuk bahwa hewan
semacam itu tidak layak untuk dikonsumsi, karena tidak sesuai dengan prinsip tayyib
dalam makanan yang boleh dikonsumsi.

Mazhab Syafii juga merujuk pada hadis ketika ‘Abdurrahman ibn ‘Abdullah
bertanya kepada Jabir ibn ‘Abdillah ra. perihal dubuk,” hadis ini dijadikan sebagai dalil
pengecualian oleh ulama Syafi’iyyah, seperti Nawawl bahwa dubuk boleh dimakan
karena terdapat dalil khusus yang membolehkannya, juga dubuk dihalalkan karena ia
tidak menyerang manusia secara khusus dengan kekerasan menggunakan taringnya.’> Hal
ini menunjukkan bahwa keharaman hewan bertaring tidak bersifat mutlak, melainkan
mengikuti ketentuan dalil khusus jika ada.

Berdasarkan hadis-hadis yang telah disebutkan, mazhab Syafii menetapkan
bahwa larangan memakan hewan bertaring didasarkan dalil-dalil yang sahih, kuat, dan
jelas. Hadis-hadis tersebut menunjukkan dengan jelas bahwa aspek agresivitas,
penggunaan taring untuk menyerang, serta sifat buas dari hewan menjadi sebab utama
pengharamannya. Dalam hal ini, pendekatan mazhab Syafii yang berpegang pada teks
tampak sangat kuat dan menjadi pembeda utama dengan mazhab lain yang cenderung
lebih longgar dalam memahami keharaman hewan-hewan tersebut.

3. Analisis Qiyas yang Digunakan Mazhab Syafii

Mazhab Syafii menjadikan giyas sebagai metode istinbat hukum yang digunakan
ketika tidak ditemukan dalil yang jelas dalam Al-Qur’an, hadis, atau ijmak. Dalam
konteks pelarangan hewan bertaring, giyas berfungsi untuk memperluas cakupan dari teks
umum kepada hewan-hewan lain yang tidak disebutkan secara langsung. Landasan giyas
yang bersumber dari ‘il/lah hukum yang terkandung dalam hadis pelarangan konsumsi
hewan bertaring, yaitu sifat kebuasan serta penggunaan taring untuk menyerang dan
memangsa.’® Oleh sebab itu, hewan-hewan seperti singa, harimau, serigala, dan beruang
meskipun tidak disebutkan dalam hadis, semuanya diharamkan karena memiliki ciri-ciri
yang sama.

7IAbii al-Sa’adat al-Mubarak ibn Muhammad ibn Muhammad ibn Muhammad ibn ‘Abd al-Karim al-
Syaibani, AI-Syafi T fi Syarh Musnad al-Syafi’i, h. 428.

2Abii ‘Abdillah Muhammad ibn Isma’1l al-Bukhari, Sahih al-Bukhart, h. 650.

3Ahmad ibn ‘Al ibn Hajar al-‘Asqalani, Fath al-Bart bi Syarh Sahih al-Bukhari, Juz 4 (Cet. I; Kairo: al-
Maktabah al-Salafiyyah, 1380 H-1390 H), h. 37.

74 Abii ‘Abdillih Muhammad bin Yazid al-Qazwini, Sunan Ibnu Mdjah, h. 1078. (diSahihkan oleh al-Albani).

SAbi ‘Abdillah Muhammad ibn Idris al-Syafi’1, Al-Umm, h. 273

76 Abdul Karim ibn Muhammad ibn ‘Abdul Karim, Abii al-Qasim al-Qazwini, Al- ‘Aziz Syarh al-Wajiz al-
Ma riif bi Syarh al-Kabir, h. 128.

138 | Abdullah Bin Usdi, Rachmat Bin Badani Tempo, Irsyad Rafi
Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring dalam Perspektif Mazhab Syafii



AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wréiiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 124-144 AL-MUNTAQA
doi: 10.36701/muntaqa.v2ix1.2526

Salah satu contoh nyata penerapan giyas dalam mazhab Syafii adalah
pengharaman buaya. Meskipun tidak disebutkan di dalam hadis, buaya dianggap haram
karena memenuhi dua unsur penting: bertaring dan bersifat buas. Bahkan menurut
pendapat Ibnu Hajar al-Haitami alasan keharamannya bukan hanya karena taringnya,
tetapi juga karena ia hidup di dua tempat, yaitu air dan darat, yang menandakan kenajisan
dan menjijikkan. Sebagaimana disebutkan bahwa hewan yang hidup secara permanen di
dua tempat, darat dan laut, maka semuanya haram dikonsumsi karena dianggap
menjijikkan dan membahayakan.”” Hal ini menunjukkan bahwa giyas dalam mazhab
Syafii mempertimbangkan berbagai faktor, seperti bentuk fisik, perilaku, tempat hidup,
serta efek yang ditimbulkan terhadap kata menjijikkan, yang semuanya berkaitan dengan
‘illah hukum utamanya.

Sebaliknya, giyas juga diterapkan untuk mengecualikan hewan-hewan tertentu
yang meskipun bertaring, tetapi tidak menunjukkan sifat buas yang menjadi alasan
pengharaman hewan tersebut. Sebagaimana Syafii membolehkan konsumsi dubuk karena
adanya riwayat dari Jabir ibn ‘Abdillah, dan juga karena sifatnya yang tidak menyerang
manusia. Begitu pula rubah yang dianggap sebagai hewan yang baik untuk dimakan.”®
Dengan demikian penggunaan giyas dalam mazhab Syafii bersifat fleksibel, bisa
digunakan untuk melarang maupun membolehkan, bergantung pada kesamaan atau
perbedaan sifat hewan tersebut dengan hewan yang telah diharamkan dalam nas.

4. Analisis Kaidah yang Digunakan Mazhab Syafii

Mazhab Syafii menggunakan kaidah-kaidah fikih, untuk dijadikan landasan
penting dalam menetapkan hukum terhadap sesuatu yang tidak dijelaskan secara langsung
dalam nas. Salah satu kaidah utama yang dijadikan pegangan adalah.”” Kaidah ini
menunjukkan, bahwa sesuatu dianggap mubah sampai ada dalil yang menunjukkan
keharamannya. Oleh karena itu, ketika terdapat hadis yang melarang konsumsi hewan
buas bertaring, maka larangan itu menjadi pengecualian dari kaidah umum ini. Dalam hal
ini, mazhab Syafii memaknai hadis-hadis tersebut sebagai batasan terhadap hukum asal
kebolehan, sehingga hewan-hewan yang secara langsung disebut haram dalam hadis, atau
memiliki sifat yang serupa seperti buas dan menyerang, otomatis dikeluarkan dari
kategori boleh dikonsumsi.

Di samping itu, mazhab ini juga memakai kaidah.*® Dalam konteks ini, mazhab
Syafii memandang bahwa perilaku masyarakat Arab sebelum dan saat masa kenabian
terhadap jenis-jenis hewan tertentu menjadi acuan penting. Seperti rubah yang bangsa
Arab telah terbiasa memakannya,?! juga dubuk yang meskipun bertaring, tetap dianggap
halal karena secara umum telah dikonsumsi oleh masyarakat Arab dan tidak ada larangan
dari syariat. Sebaliknya, hewan seperti singa dan serigala yang dihindari karena dianggap
kotor dan buas,* juga didukung oleh hadis yang menunjukkan bahwa hewan-hewan
tersebut tidak layak dimakan. Dengan demikian, kebiasaan yang tidak bertentangan
dengan syariat turut menjadi salah satu pertimbangan hukum dalam mazhab Syafii.

77Ahmad ibn Muhammad ibn ‘Alf al-Haitam1, Tuhfah al-Muhtdj fi Syarh al-Minhaj, h. 378.

78 Ahmad ibn Muhammad ibn ‘Alf al-Haitam1, Tukfah al-Muhtdj fi Syarh al-Minhaj, h. 380.

Jalaluddin ‘Abdurrahman al-Suyuti, 4I-Asybih wa al-Naza'ir fi Qawa’id wa Furii’ Figh al-Syafi’ivyah, h.
60.

80Jalaluddin ‘Abdurrahman al-Suyuti, 4I-Asybih wa al-Nazd'ir fi Qawa’id wa Furii’ Figh al-Syafi‘ivyah, h.
89.

81Abi ‘Abdillah Muhammad ibn Idris al-Syafi’1, Al-Umm, h. 274.

82Aba ‘Abdillah Muhammad ibn Idris al-Syafi’1, A-Umm, h. 273.

139 | Abdullah Bin Usdi, Rachmat Bin Badani Tempo, Irsyad Rafi
Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring dalam Perspektif Mazhab Syafii



AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wréiiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 124-144 AL-MUNTAQA
doi: 10.36701/muntaqa.v2ix1.2526

Kaidah lain yang juga digunakan dalam pembahasan hewan bertaring adalah.®?
Kaidah ini digunakan untuk menetapkan keharaman hewan-hewan yang tidak hanya
ganas tetapi juga beracun, seperti ular. Sifatnya yang berbahaya dan beracun
menjadikannya haram berdasarkan kaidah ini. Maka apa yang terdapat pada setiap hewan
yang mempunyai unsur membahayakan dan menjijikkan menjadi ‘illah tambahan dalam
pengharaman hewan tertentu. Ibnu Hajar al-Haitam1 mengatakan bahwa ular, dan seluruh
hewan berbisa semuanya haram dikonsumsi karena dianggap menjijikkan dan
membahayakan.?* Oleh karena itu, mazhab Syafii memakai kaidah ini demi menjaga
kemaslahatan manusia, sesuai dengan maqasid al-syari ‘ah (tujuan-tujuan syariat).

Meskipun mazhab Syafii pada dasarnya menetapkan bahwa hewan bertaring yang
menggunakan taringnya untuk memburu dan menyerang haram untuk dikonsumsi, tetap
perlu dipahami bahwa tidak semua hewan bertaring secara otomatis masuk dalam
kategori tersebut. Oleh karena itu, ada beberapa hewan bertaring yang dikecualikan dari
larangan tersebut dan dinyatakan halal untuk dikonsumsi, baik karena tidak menunjukkan
sifat buas, maupun karena adanya dalil tertentu yang secara tegas membolehkannya.
Salah satu hewan yang menjadi pengecualian dari larangan konsumsi hewan bertaring
adalah dubuk, sebagaimana ‘Abdullah ibn ‘Abdurrahman pernah bertanya kepada Jabir
ibn ‘Abdillah ra. perihal dubuk.®

Syafii juga mengatakan bahwa tidak mengapa memakan dab (kadal padang pasir),
berdasarkan hadis Nabi saw.:

86(8s 5l 8135) Akal Vg AlST Lo &
Artinya:
Aku tidak memakannya dan tidak pula mengharamkannya.
Hadis ini menunjukkan bahwa Nabi saw. tidak memakannya bukan karena

mengharamkannya, melainkan karena tidak menyukainya.®” Kemudian yarbi’ (tikus
padang pasir), berdasarkan fiman Allah Swt. di dalam Q.S. al-‘Araf/7: 157

S e i i 4
Artinya:
Dan menghalalkan bagi mereka segala yang baik dan mengharamkan bagi mereka
segala yang buruk.®
Dan yarbii’ termasuk yang dianggap baik oleh orang Arab, mereka menangkap
dan memakannya. Rubah (al- Sa’lab) juga dikecualikan dari pelarangan tersebut,

berdasarkan ayat yang sama.®” Dan karena rubah juga diburu, dan tidak menggunakan
taringnya untuk menerkam.”

8Jalaluddin ‘Abdurrahman al-Suyuti, 4I-Asybih wa al-Nazd'ir fi Qawa’id wa Furii’ Figh al-Syafi’ivyah, h.
83.

84 Ahmad ibn Muhammad ibn ‘Alf al-Haitam1, Tukfah al-Muhtdj fi Syarh al-Minhaj, h. 378.

85Abii * Abdillah Muhammad bin Yazid al-Qazwini, Sunan Ibnu Majah, h. 1078. (diSahihkan oleh al-Albani).

86 Abil ‘Abdillah Muhammad ibn Isma’1l al-Bukhari, Sahih al-Bukhari, h. 2104.

87Abi ‘Abdillah Muhammad ibn Idris al-Syafi’1, Al-Umm, h. 274.

88K ementerian Agama R, Al-Qur’an dan Terjemahannya (Bandung: Cordoba, 2020), h. 170.

8Kementerian Agama R, Al-Qur’an dan Terjemahannya (Bandung: Cordoba, 2020), h. 170.

Abu Zakariya Muhy1 al-Din Yahya ibn Syaraf al-Nawaw1, AI-Majmii ‘ Syarh al-Muhazzab, h. 10.

140 | Abdullah Bin Usdi, Rachmat Bin Badani Tempo, Irsyad Rafi
Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring dalam Perspektif Mazhab Syafii



AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wréiiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 124-144 AL-MUNTAQA
doi: 10.36701/muntaqa.v2ix1.2526

Kemudian hewan yang menjadi pengecualian dari larangan tersebut adalah
arnab (kelinci), Nawaw1 mengatakan boleh memakan daging kelinci berdasarkan riwayat
Jabir ibn ‘Abdillah ra.’!:

i

e Lo &0 J55 o B Wl 55 W i 5T Sl 38 8945

(it by w6 s Lo
Artinya:
Sesungguhnya seorang laki-laki dari kaumnya menangkap seekor atau dua ekor
kelinci, lalu ia menyembelih keduanya dengan batu tajam, kemudian ia
menggantung keduanya hingga ia bertemu dengan Nabi saw., lalu ia
menanyakannya kepada beliau, maka beliau pun memerintahkannya untuk
memakannya.

KESIMPULAN

Berdasarkan pembahasan yang telah peneliti uraikan di atas, maka dapat ditarik
kesimpulan tentang analisis hukum kehalalan hewan bertaring dalam perspektif mazhab
Syafii, bahwa mazhab Syafii mengharamkan konsumsi hewan bertaring yang secara
alami menggunakan taringnya untuk menyerang, mencabik, atau membunuh mangsa,
seperti harimau, singa, serigala, dan buaya. Larangan ini berdasarkan dalil-dalil sahih
yang melarang konsumsi hewan bertaring. Sementara itu, terdapat pengecualian terhadap
hewan-hewan seperti dubuk, rubah, dab, yarbii’ dan kelinci, dikecualikan berdasarkan
dalil khusus atau karena perilakunya yang tidak menunjukkan sifat agresif dan melalui
pertimbangan ‘urf (kebiasaan) dan giyds.

Hasil utama penelitian ini menunjukkan bahwa dalam mazhab Syafii, larangan
mengonsumsi hewan bertaring tidak ditentukan hanya karena keberadaan taring secara
fisik, tetapi juga mempertimbangkan perilaku hewan tersebut dalam kehidupan alaminya,
Mazhab ini menggunakan metode istinbat hukum yang komprehensif, menggabungkan
dalil syar’i dari Al-Qur’an dan hadis, giyas, serta kaidah fikih. Pendekatan ini
menunjukkan adanya kehati-hatian dalam menjaga kemaslahatan ummat baik dari sisi
aqidah, kesehatan, maupun kebersihan makanan.

Implikasi penelitian ini memberikan kontribusi dalam perkembangan pemikiran
fikih kontemporer dalam menentukan batasan konsumsi halal-haram. Terutama pada
hewan yang statusnya masih diperdebatkan. Secara praktis, penelitian ini menjadi rujukan
bagi masyarakat muslim dalam memahami dan menerapkan hukum konsumsi hewan
bertaring. Khususnya di tengah masyarakat kontemporer yang mengalami perubahan pola
konsumsi yang beragam dan kuatnya arus budaya yang terus berkembang.

91Abu Zakariya MuhyT al-Din Yahya ibn Syaraf al-Nawaw1, AI-Majmii ‘ Syarh al-Muhazzab, h. 10.
2Abi ‘Tsa Muhammad ibn “Isa al-Tirmizi, Al-Jami’ al-Kabir, Juz 3 (Cet. I; Beirut: Dar al-Garb al-Islami,
1996 M), h. 139. (sanadnya Hasan).

141 | Abdullah Bin Usdi, Rachmat Bin Badani Tempo, Irsyad Rafi
Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring dalam Perspektif Mazhab Syafii



AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wréiiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 124-144 AL-MUNTAQA
doi: 10.36701/muntaqa.v2ix1.2526

DAFTAR PUSTAKA
Al-Qur’an al-Karim
Buku:
Al-’Arabi, Abii Bakar Muhammad ibn ‘Abdullah Ibn. Ahkam Al-Qur’an. Beirut: Dar al-
Fikr, t.th.

Al-‘Asqalani, Ahmad bin ‘Al bin Hajar. Fath al-Bar1 bi Syarh Sahih al-Bukhari. Juz 4.
Cet. [; Kairo: Al-Maktabah al-Salafiyyah, 1380 H-1390 H.

Al-Bukhari, Abii ‘Abdillah Muhammad ibn Isma‘il. Sahih al-Bukhari. Juz 6. Cet. V;
Damaskus: Dar Ibn Kasir, 1993 M/1414 H.

Al-Busti, Abt Hatim Muhammad ibn Hibban ibn Ahmad al-Tamimi. Sahth Ibnu Hibban.
Juz 3. Cet. I; Beirut: Dar Ibn Hazm, 2012 M/1433 H.

Al-Dausar1, Musallam Muhammad. Al-Mumti’ {1 al-Qawa’id al-Fighiyah. Cet. I; Riyad:
Dar Zidni, 2007 M.

Feldhamer, George A, dkk.. Mammalogy: Adaptation, Diversity, Ecology. Baltimore:
The John Hopkins University Press, 2007.

Al-Fida’, Isma’1l ibn Umar ibn Kasir al-Dimasyqi. Tafsir Al-Qur’an al-‘Azim. Cet. [;
Beirut: Dar Al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1998 M/1419 H.

Hanbal, Ahmad ibn. Musnad al-Imam Ahmad ibn Hanbal. Juz 22. Cet. I; t.t.: Muassasah
al-Risalah, 2001 M/1421 H.

Hardani, dkk.. Metode Penelitian Kualitatif dan Kuantitatif. Yogyakarta: CV. Pustaka
[lmu Group, 2020.

Al-Haitami, Ahmad ibn Muhammad ibn ‘Ali. Tuhfah Muhtaj {1 Syarh al-Minhaj. Juz 9.
Mesir: al-Maktabah al-Tijariyah al-Kubra, 1983 M.

Al-Jurjani, ‘Ali Ibn Muhammad. Al-Ta’rifat. Cet. I; Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah,
1983 M/1403 H.

Kementerian Agama RI. Al-Qur’an dan Terjemahannya. Bandung: Cordoba, 2020.

Mulyadi, Seto, dkk.. Metode Penelitian kualitatif dan Mixed Method: Perspektif yang
Terbaru untuk IImu-ilmu Sosial. Cet. I; Depok: Rajawali Pers, 2019.

Al-Mawardi, Abu al-Hasan ‘Al ibn Muhammad ibn Muhammad ibn Habib. Al-Hawn1 al-
Kabir f1 Figh Mazhab al-Imam al-Syafi‘t wa Huwa Syarh Mukhtasar al-Muzani.
Juz 16. Cet. I; Beirut: Dar al-Kutub al- ‘IImiyyah, 1999 M/1419 H).

Al-Muzani, Abi Ibrahim Isma’1l ibn Yahya. Al-Mukhtasar min ‘Ilm al-Syafi’t wa Ma’na
Qaulihi. Juz 2. Cet. I; Riyad: Dar Madarij 11 al-Nasyr, 2019 M/1440 H.

Noor, Juliansyah. Metodologi Penelitian. Jakarta: Kencana Prenada Media Grup, 2011.

Al-Naisabtir1, Abii al-Husain Muslim ibn al-Hajjaj al-Qusyair1. Sahth Muslim. Juz 3. Cet.
I; Kairo: Matba’ah ‘Isa al-Babi al-Halbi, 1955 M/1374 H.
Al-Naisabiirt, Abii Bakar Muhammad bin Ibrahim bin al-Mundzir. Al-Isyraf ‘ala Mazahib
al-‘Ulama’, Juz 3. Cet. I; Maktabah Makkah al-Saqafiyyah, 2004 M/1425 H.
Al-Nawawi, Abu Zakariya Muhy1 al-Din Yahya ibn Syaraf. Al-Majmu’ Syarh al-
Muhazzab. Juz 9. Cet. I; Kairo: Idarah al-Tiba’ah al-Muniriyyah, Matba’ah al-
Tadamun al-Akhawiy, 1344 H-1347 H.

Al-Nawaw1, Abu Zakariya Muhy1 al-Din Yahya ibn Syaraf. Al-Minhaj Syarh Sahih
Muslim ibn al-Hajjaj. Juz 13. Cet. 1I; Beirut: Dar Ihya’ al-Tura$ al-‘Arabi, 2010
M/1431 H.

142 | Abdullah Bin Usdi, Rachmat Bin Badani Tempo, Irsyad Rafi
Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring dalam Perspektif Mazhab Syafii



AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wréiiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 124-144 AL-MUNTAQA
doi: 10.36701/muntaqa.v2ix1.2526

Al-Nawaw1, Abii Zakariya Muhyt al-Din Yahya ibn Syaraf. Raudah al-Talibin wa
‘Umdah al-Muftin. Juz 3. Cet. III; Beirut: Al-Maktab al-Islami, 1991 M/1412 H.

Al-Qahtani, Usamah ibn Sa’id, dkk.. Maustiah al-Ijma' {1 al-Figh al-Islami. Juz 1. Cet. I;
Riyad: Dar al-Fadilah li al-Nasyr wa al-Tauzi’, 2012 M/1433 H.

Al-Qazwini, ‘Abdul Karim ibn Muhammad ibn ‘Abdul Karim, Abu al-Qasim. Al-‘Aziz
Syarh} al-Wajiz al-Ma’raf bi Syarh al-kabir. Juz 12. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1997 M.

Al-Qazwini, Abii ‘Abdillah Muhammad ibn Yazid. Sunan Ibnu Majah. Juz 1. Cet. I;
Kairo: Dar Thya Kutub al-Arabiyyah, 2010 M/1431 H.

Al-Qurtubi, Abn al-Walid Muhammad ibn Ahmad ibn Muhammad ibn Ahmad ibn
Rusyd. Bidayah al-Mujtahid wa Nihayah al-Mugqtasid. Juz 3. Cet. I; Kairo: Dar al-
Hadis, 2010 M/1431 H.

Al-Qusyairi, Abu al-Fath Muhammad ibn ‘Ali ibn Wahab ibn Muti’. Syarh al-Arba‘in al-
Nawawiyyah fT al-Ahadis al-Sahthah al-Nabawiyyah. Cet. VI; t.t.p.: Muassasah al-
Rayyan, 2003 M/1424 H.

Al-Ramli, Syams al-Din Muhammad ibn Abu al-‘Abbas Ahmad ibn Hamzah Syihab al-
Din. Nihayah al-Muhtaj ila Syarh al-Minhaj. Juz 3. Beirut: Dar al-Fikr, 1984
M/1404 H.

Sujarweni, Wiratna. Metodologi Penelitian. Yogyakarta: Pustaka Baru Press, 2019.

Al-Siniki, Zakariya ibn Muhammad ibn Ahmad ibn Zakariya al-Ansari, Abt Yahya. Fath
al-Wahhab bi Syarh Minhaj al-Tullab. Juz 2. Beirut: Dar al-Fikr li al-Tiba’ah wa
al-Nasyr, 1993 M/1414 H.

Al-Suyitt, Jalaluddin ‘Abdurrahman. Al-Asybah wa al-Naza’ir f Qawa‘id wa Furd’ Figh
al-Syafi‘iyyah. Cet. I; t.t.p.: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1983 M/1403 H.

Al-Syafi’1, Abu ‘Abdillah Muhammad ibn Idris. Al-Risalah. Cet. I; Mesir: Mustafa al-
Babi al-Halabi wa Aulad, 1938 M/1357 H.

Al-Syafi’1, Abi ‘Abdillah Muhammad ibn Idris. Al-Umm. Juz 2. Cet. II; Beirut: Dar al-
Fikr, 1983 M/1403 H.

Al-Syaibani, Abu al-Sa‘adat al-Mubarak bin Muhammad bin Muhammad bin
Muhammad bin ‘Abdul Karim. Al-Syaft’i fi Syarh Musnad al-Syafi’1. Juz S. Cet. [;
Riyad: Maktabah al-Rusyd, 2005 M/1426 H.

Al-Syaukani, Muhammad ibn ‘Al1 ibn Muhammad ibn ‘Abdullah. Nail al-Autar. Juz 8.
Cet. I; Mesir: Dar al-Hadis, 1993 M/1413 H.

Al-Tirmizi, Abil ‘Isa Muhammad ibn ‘Isa. Al-Jami’ al-Kabir. Juz 3. Cet. I; Beirut: Dar
al-Garb al-Islami, 1996 M.

Al-Tusi, Abti Hamid Muhammad ibn Muhammad al-Gazali. Thya ‘Ulim al-Din. Juz 2.
Beirut: Dar al-Ma‘rifah, t.th..

Jurnal:

Ali, Muchtar. “Konsep Makanan Halal dalam Tinjauan Syariah Dan tanggung Jawab
Produk Atas Produsen Industri Halal”. Ahkam 16, no.2 (2016).

Aziz, Abdul. “Figh Kuliner: Analisis Pendapat Malikiyyah Dan Syafi’iyyah Tentang
Status Halal-Haram Hewan”. Falasifa 10, no. 1 (2019).

Nashirun. “Makanan Halal dan Haram Dalam Perspektif Al-Qur’an”. Halalan Thayyiban
3, no. 2 (2020).

143 | Abdullah Bin Usdi, Rachmat Bin Badani Tempo, Irsyad Rafi
Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring dalam Perspektif Mazhab Syafii



AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wréiiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 124-144 AL-MUNTAQA
doi: 10.36701/muntaqa.v2ix1.2526

Rahmadani, Hasmirah, Suci Pratama Putri, Muhammad Idham Jamal, Muhammad Rusdi.
“Analisis Perbandingan Fatwa-Fatwa Dalam Perspektif Mazhab Hukum Islam Dan
Argumentasinya”. Journal of Religion and Social Community 1, no. 3 (2025).

Rambe, Doly. “Pandangan Ulama Kota Medan Tentang Hukum Mengonsumsi Buaya”.
Al-Mashlahah: Jurnal Hukum Islam dan Pranata Sosial Islam 10, no. 2 (2022).

Takwin, Akhsani. “Daging Mamalia Herbivora yang Diperselisihkan Kehalalannya
Perspektif Kaidah al-Aslu fi al-Asya’i al-Ibahah”. Al-Fikrah: Jurnal Kajian Islam
1, No. 1 (2024).

Tesis dan Skripsi:

Ismail, Aliff Shakirin bin Awang. “Hukum Memakan Dubuk (Hyena) (Studi Komparatif
Pendapat Imam Syafi'i dan Imam Hanafi”, Skripsi Pekanbaru: Fak. Syariah dan
Hukum, UIN Sultan Syarif Kasim, 2023.

Mursyid, Fadhilah. “Tinjauan Hukum Islam Terhadap Jual Beli Hewan Dan Bahan Yang
Diharamkan Sebagai Obat”, Skripsi Yogyakarta: Fak. Syari’ah dan Hukum UIN
Sunan Kalijaga, 2014.

Rosulia, Ely. “Tinjauan Sosiologi Hukum Islam Terhadap Praktik Jual Beli Krengsengan
Berbahan Dasar Daging Babi, Anjing, Biawak Dan Kera (Studi Kasus Desa
Besowo, Kecamatan Kepung, Kabupaten Kediri)”, Skripsi Kediri: Fak. Syariah
Institut Agama Islam Negeri Kediri, 2023.

Wulandari, Eka. “Tinjauan Hukum Islam Terhadap Jual Beli Daging Buaya Untuk
Dikonsumsi”, Skripsi Banten: Fak. Syari’ah Institut Agama Islam Negeri Sultan
Maulana Hasanuddin, 2016.

144 | Abdullah Bin Usdi, Rachmat Bin Badani Tempo, Irsyad Rafi
Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring dalam Perspektif Mazhab Syafii



