
124 | Abdullah Bin Usdi, Rachmat Bin Badani Tempo, Irsyad Rafi 
Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring dalam Perspektif Mazhab Syafii 

 

AL-MUNTAQA: 
Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 
https://journal.stiba.ac.id/index.php/muntaqa/index 

Vol. 2, No. 1 (2026) 

p.124-144 

doi: 
10.36701/muntaqa.v2i1.2526 

 

Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring dalam 

Perspektif Mazhab Syafii 
Legal Analysis of the Halal Status of Animals with Fangs from the Perspective of the Shafi'i 

School of Thought  

 
Abdullah Bin Usdia, Rachmat Bin Badani Tempob, Irsyad Rafic 
 
a Institut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia; Email: abdullahbinusdi@gmail.com 
b Institut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia; Email: rachmatbadani@stiba.ac.id 
c Institut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia; Email: irsyadrafi@stiba.ac.id 

 

Article Info  Abstract 

Received: 20 Oktober 2025 

Revised: 25 Oktober 2025 

Accepted: 28 Oktober 2025 

Published: 30 Januari 2026 

 

Keywords: 

Law, Halal, Animals with Fangs, Shafi'i 

School of Thought 

 

Kata kunci: 

Hukum, Kehalalan, Hewan Bertaring, 

Mazhab Syafii 

 

 The aspect of food halalness plays a very important role because 

it not only affects physical health but also the spiritual purity of a 

Muslim. One topic of debate is the consumption of animals with 

fangs, as some communities still consume them for reasons of 

tradition, economics, and claims of health benefits. This study 

aims to analyse the halal status of consuming carnivorous 

animals from the perspective of the Shafi'i school of thought, 

which is the most widely followed school in Indonesia. The study 

employs a descriptive qualitative research method through 

library research and adopts a normative approach. The results of 

the study indicate that the concept of the prohibition of 

carnivorous animals in the Shafi'i school of thought is based on 

the understanding that animals that use their fangs to attack and 

prey on others are prohibited from being consumed, based on 

authentic hadiths. An analysis of this law reveals the application 

of the qiyās method, fiqh principles, and considerations of ‘urf 

and maqāṣid al-syarī‘ah in its formulation. However, there are 

exceptions for certain animals such as hyenas and foxes, which 

are deemed halal due to specific evidence and prevailing 

customs. This study concludes that the legal approach in the 

Shafi'i school of thought is comprehensive and contextual in 

establishing legal rulings, combining religious evidence, societal 

customs, and the objectives of Islamic law. These findings are 

expected to serve as a reference for Muslims in addressing the 

consumption of animals with fangs, particularly in the face of 

modern social and cultural changes. 

 

Abstrak 

Aspek kehalalan makanan memiliki peran yang sangat penting 

karena tidak hanya berdampak pada fisik saja, tetapi juga 

kesucian spiritual seorang muslim. Salah satu topik yang menjadi 

perdebatan adalah konsumsi hewan bertaring, sebab sebagian 

masyarakat masih mengonsumsinya dengan alasan tradisi, 

ekonomi, dan klaim adanya manfaat kesehatan. Penelitian ini 

bertujuan untuk menganalisis status kehalalan konsumsi hewan 

bertaring perspektif mazhab Syafii, yang merupakan mazhab 

yang paling banyak dianut di Indonesia. Penelitian ini 

menggunakan jenis penelitian kualitatif deskriptif melalui metode 

studi pustaka (library research) serta menggunakan pendekatan 

normatif. Hasil penelitian menunjukkan bahwa konsep 

keharaman hewan bertaring dalam mazhab Syafii berdasarkan 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 124-144 

doi: 10.36701/muntaqa.v2ix1.2526 
 

 

 

 

125 | Abdullah Bin Usdi, Rachmat Bin Badani Tempo, Irsyad Rafi 
Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring dalam Perspektif Mazhab Syafii 

pemahaman bahwa hewan yang menggunakan taringnya untuk 

menyerang dan memangsa tergolong haram dikonsumsi, 

berdasarkan hadis-hadis yang sahih. Analisis terhadap hukum ini 

menunjukkan penerapan metode qiyās, dan kaidah fikih, serta 

pertimbangan ‘urf dan maqāṣid al-syarī‘ah dalam 

menetapkannya. Meski demikian, terdapat pengecualian terhadap 

hewan tertentu seperti hyena dan rubah, yang dinyatakan halal 

karena adanya dalil khusus dan adat yang berlaku. Penelitian ini 

menyimpulkan bahwa pendekatan hukum dalam mazhab Syafii 

bersifat komprehensif dan kontekstual dalam menetapkan 

hukum, dengan menggabungkan dalil syar’i, kebiasaan 

masyarakat, dan maqāṣid al-syarī‘ah. Temuan ini diharapkan 

menjadi rujukan bagi umat Islam dalam menyikapi konsumsi 

hewan bertaring, khususnya dalam menghadapi perubahan sosial 

dan budaya modern. 

 

 

How to cite:  

Abdullah Bin Usdi, Rachmat Bin Badani Tempo, Irsyad Rafi, “Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring 

dalam Perspektif Mazhab Syafii”, AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab, Vol. 2, No. 1 (2026): 

124-144. doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2526 
 

 
This work is licensed under a Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International (CC BY-NC-SA 4.0) 
 

 

PENDAHULUAN 
Kehalalan makanan menjadi salah satu prinsip terpenting yang harus diperhatikan 

oleh setiap muslim. Oleh karena itu, Allah Swt. memerintahkan hamba-Nya untuk 

mengonsumsi makanan halal dan ṭayyib (baik), sebagaimana yang disebutkan pada Q.S. 

al-Baqarah/2: 168. 

يَ ُّهَا النَّاسُ كُلُوْا مِمَّا فِم الَْْرْضم حَلٓلًا طيَ مباا وَّلَْ تَ تَّبمعُوْا خُطُوٓتم الشَّيْطٓنمِۗ امنَّه لَكُمْ عَ   دُوٌّ مُّبميْن يٰآ
Terjemahnya: 

Wahai manusia, makanlah sebagian (makanan) di bumi yang halal lagi baik dan 

janganlah mengikuti langkah-langkah setan. Sesungguhnya ia bagimu merupakan 

musuh yang nyata.1 

 Ayat ini menjelaskan bahwa makanan yang halal tidak hanya ditentukan dari 

substansinya, tetapi juga bagaimana cara makanan tersebut diperoleh. Konsumsi 

makanan yang halal dan baik tidak hanya berdampak pada kesehatan jasmani dan fisik 

saja, tetapi juga pada kesucian hati, jiwa dan keberkahan hidup seorang muslim.2 

Salah satu faktor penting dalam konsumsi makanan halal adalah kejelasan status 

kehalalan daging hewan, termasuk jenis-jenis yang menjadi perbedaan pandangan di 

antara para ulama. Secara umum, syariat Islam telah memberikan panduan mengenai 

hewan-hewan yang halal untuk dikonsumsi, baik yang tertera dalam Al-Qur’an maupun 

hadis Nabi. Salah satu ciri-ciri hewan yang diharamkan oleh syariat adalah hewan 

 
1Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya (Bandung: Cordoba, 2020), h. 72.  
2Nashirun, “Makanan Halal dan Haram Dalam Perspektif Al-Qur’an”. Halalan Thayyiban 3, no. 2 (2020): h. 

1. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 124-144 

doi: 10.36701/muntaqa.v2ix1.2526 
 

 

 

 

126 | Abdullah Bin Usdi, Rachmat Bin Badani Tempo, Irsyad Rafi 
Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring dalam Perspektif Mazhab Syafii 

bertaring (al-Sibā’), yaitu hewan buas yang menggunakan taringnya sebagai alat untuk 

berburu dan menyerang mangsa.3 ‘Abdullah ibn Abbas ra. meriwayatkan: 

ْلَبٍ ممنَ الطَّيْْم )أخرجه مسلمن( 4   ، وَعَنْ كُل م ذمي مِم بَاعم  نََىَ عَنْ كُل م ذمي نََبٍ ممنَ الس م

Artinya: 

Nabi melarang (memakan) setiap hewan buas yang memiliki taring dan setiap 

burung yang memiliki cakar. 

 Dalam kitab al-Minhāj Syarḥ Ṣaḥīḥ Muslim ibn al-Ḥajjāj, disebutkan hadis ini 

merupakan dalil bagi mazhab Syafii, dan mayoritas ulama, bahwa haram memakan 

hewan buas yang memiliki taring dan menyerang dengan menggunakan taringnya, 

kemudian Nawawī menjelaskan bahwa larangan ini mencakup semua hewan buas yang 

secara alami menggunakan taring untuk melukai atau membunuh mangsanya.5 
 Meskipun larangan terhadap hewan bertaring telah dijelaskan dalam nas dan 

pendapat ulama, dalam praktik masyarakat masih ditemukan konsumsi jenis hewan 

tersebut karena tradisi, ekonomi, dan kesehatan. Sebagai contoh, sebagian masyarakat 

mengonsumsi krengsengan yang berbahan dasar daging anjing.6 Juga beberapa 

masyarakat tradisional memilih mengonsumsi hewan bertaring sebagai obat-obatan 

seperti ular kobra.7 Sementara di beberapa tempat daging buaya dipercaya memiliki 

manfaat medis, seperti membantu mengatasi asma dan penyakit kulit, serta dikenal 

sebagai daging yang rendah kolesterol.8 Hal inilah yang menimbulkan dilema bagi 

sebagian umat Islam dalam menentukan status kehalalannya. 

 Fenomena ini menimbulkan tantangan bagi masyarakat muslim yang berusaha 

untuk tetap konsisten dalam menjalankan syariat Islam di tengah tekanan budaya dan 

kebutuhan ekonomi. Oleh karena itu, diperlukan kajian ilmiah yang menyeluruh dan 

mendalam mengenai status hukum konsumsi hewan bertaring khususnya dari sudut 

pandang mazhab Syafii, yang merupakan salah satu mazhab yang paling banyak dianut 

di Indonesia. 

 Mazhab Syafii menggunakan pendekatan metodologi istinbāṭ (penetapan) hukum 

yang khas dan argumentatif. Mazhab Syafii menempatkan nas (Al-Qur’an dan hadis) 

sebagai landasan utama, dengan qiyās (analogi) sebagai pelengkap jika nas tidak 

mencukupi. Metodologi mazhab ini bersifat hati-hati dan berpegang kuat pada teks-teks 

Al-Qur’an dan hadis, namun tetap memberikan ruang untuk pengembangan hukum 

melalui prinsip-prinsip uṣūl (dasar) yang ketat.9 Sehingga penting untuk melakukan 

 
3Abū al-Walīd Muḥammad ibn Aḥmad ibn Muḥammad ibn Aḥmad ibn Rusyd al-Qurṭubī, Bidāyah al-

Mujtahid wa Nihāyah al-Muqtaṣid, Juz 3 (Cet. I; Kairo: Dār al-Ḥadīṡ, 2010 M/1431 H), h. 20–22. 
4Abū al-Ḥusaīn Muslim ibn al-Ḥajjāj al-Qusyairī al-Naisābūrī, Ṣaḥīḥ Muslim, Juz 3 (Cet. I; Kairo: Maṭba’ah 

‘Īsā al-Bābī al-Ḥalabī, 1955 M/1374 H), h. 1534. 
5Abū Zakariyā Muḥyī al-Dīn Yaḥyā ibn Syaraf al-Nawawī, Al-Minhāj Syarḥ Ṣaḥīḥ Muslim ibn al-Ḥajjāj, Juz 

13 (Cet. II; Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāṡ al-‘Arabī, 2010 M/1431 H), h. 82–83. 
6Ely Rosulia, “Tinjauan Sosiologi Hukum Islam Terhadap Praktik Jual Beli Krengsengan Berbahan Dasar 

Daging Babi, Anjing, Biawak Dan Kera (Studi Kasus Desa Besowo, Kecamatan Kepung, Kabupaten Kediri)”, Skripsi 

(Kediri: Fak. Syariah Institut Agama Islam Negeri Kediri, 2023), h. 2. 
7Fadhilah Mursyid, “Tinjauan Hukum Islam Terhadap Jual Beli Hewan Dan Bahan Yang Diharamkan 

Sebagai Obat”, Skripsi (Yogyakarta: Fak. Syari’ah dan Hukum UIN Sunan Kalijaga, 2014), h. 5. 
8Eka Wulandari. “Tinjauan Hukum Islam Terhadap Jual Beli Daging Buaya Untuk Dikonsumsi”, Skripsi 

(Banten: Fak. Syari’ah Institut Agama Islam Negeri Sultan Maulana Hasanuddin, 2016), h. 43. 
9Hasmirah Rahmadani, dkk., “Analisis Perbandingan Fatwa-Fatwa Dalam Perspektif Mazhab Hukum Islam 

Dan Argumentasinya”. Journal of Religion and Social Community 1, no. 3 (2025): h. 147.  



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 124-144 

doi: 10.36701/muntaqa.v2ix1.2526 
 

 

 

 

127 | Abdullah Bin Usdi, Rachmat Bin Badani Tempo, Irsyad Rafi 
Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring dalam Perspektif Mazhab Syafii 

kajian mendalam terhadap pandangan mazhab Syafii dalam menentukan hukum 

mengenai konsumsi hewan bertaring. 

Berdasarkan uraian di atas dan masalah yang disebutkan, maka ditetapkan 

rumusan masalah penelitian ini yakni: Bagaimana pandangan mazhab Syafii mengenai 

status hukum kehalalan hewan bertaring? Adapun penelitian ini bertujuan untuk 

menganalisis dan menjelaskan pandangan mazhab Syafii terhadap hukum kehalalan 

konsumsi hewan bertaring. 

Penelitian ini menggunakan jenis penelitian deskriptif kualitatif (non-statistik) 

dengan metode library research (kajian pustaka) yaitu proses sistematis yang dilakukan 

untuk menganalisis, menggali, dan merangkum pengetahuan yang telah ada sebelumnya 

dari berbagai sumber, seperti buku, artikel, dan penelitian lain. Kemudian peneliti 

memanfaatkan penemuan-penemuan tersebut untuk kepentingan penelitiannya.10 Kajian 

pustaka berfungsi membangun konsep atau teori yang menjadi dasar studi dalam 

penelitian.11 

Metode pendekatan yang digunakan pada penelitian ini adalah pendekatan 

normatif, yaitu menganalisis masalah yang diteliti berdasarkan norma-norma yang 

terdapat dalam hukum Islam, yang bersumber dari Al-Qur’an, hadis, serta pendapat-

pendapat ulama yang telah diakui dalam hukum Islam secara keseluruhan.12 Analisis data 

dilakukan secara kualitatif dengan teknik deduktif, teknik ini diterapkan untuk 

menganalisis data dari suatu prinsip yang umum, kemudian prinsip umum tersebut 

diberlakukan untuk kasus-kasus khusus.13 Proses ini dimulai dengan teks-teks utama yang 

bersifat umum, kemudian dikemukakan yang lebih spesifik mengenai hukum hewan 

bertaring. 

 Ada beberapa penelitian mengenai konsumsi hewan bertaring yang telah diteliti 

oleh beberapa penelitian sebelumnya, di antaranta skripsi yang berjudul “Hukum 

Memakan Dubuk (Hyena) (Studi Komparatif Pendapat Imam Syafi’i dan Imam Hanafi)” 

oleh Aliff Shakirin bin Awang Ismail14 menyimpulkan bahwa pendapat Syafii, dianggap 

halal karena hewan ini tidak menyerang manusia dan pernah diperjualbelikan pada zaman 

Rasulullah saw. Sedangkan Ḥanafī berpendapat bahwa ḍubuk (hyena) adalah haram 

karena memiliki taring dan juga karena ia memakan bangkai. Berbeda dengan penelitian 

ini, yang membahas topik yang lebih luas, skripsi ini hanya terfokus pada satu jenis hewan 

bertaring, yaitu ḍubuk.  

Artikel jurnal yang berjudul, “Daging Mamalia Herbivora yang Diperselisihkan 

Kehalalannya Perspektif Kaidah al-Aṣlu fī al-Asyā’i al-Ibāḥah” yang ditulis oleh Akhsani 

Takwin15 membahas kehalalan daging mamalia dan herbivora yang menjadi perdebatan, 

seperti gajah, kuda, dan tupai. Penelitian ini menyimpulkan bahwa daging tersebut boleh 

dikonsumsi karena tidak ada dalil yang tegas menunjukkan keharamannya sehingga 

 
10Hardani, dkk., Metode Penelitian Kualitatif dan Kuantitatif (Yogyakarta: CV. Pustaka Ilmu Group, 2020), 

h. 98. 
11 Wiratna Sujarweni, Metodologi Penelitian (Yogyakarta: Pustaka Baru Press, 2019), h. 57.  
12Juliansyah Noor, Metodologi Penelitian (Jakarta: Kencana Prenada Media Grup, 2011), h. 33. 
13Seto Mulyadi, dkk., Metode Penelitian kualitatif dan Mixed Method: Perspektif yang Terbaru untuk Ilmu-

ilmu Sosial (Cet. I; Depok: Rajawali Pers, 2019), h. 60  
14Aliff Shakirin bin Awang Ismail, “Hukum Memakan Dubuk (Hyena) (Studi Komparatif Pendapat Imam 

Syafi’i dan Imam Hanafi”, Skripsi (Pekanbaru: Fak. Syariah dan Hukum, UIN Sultan Syarif Kasim, 2023).  
15Akhsani Takwin, “Daging Mamalia Herbivora yang Diperselisihkan Kehalalannya Perspektif Kaidah al-

Aṣlu fī al-Asyā’i al-Ibāḥah”, Al-Fikrah: Jurnal Kajian Islam 1, No. 1 (2024). 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 124-144 

doi: 10.36701/muntaqa.v2ix1.2526 
 

 

 

 

128 | Abdullah Bin Usdi, Rachmat Bin Badani Tempo, Irsyad Rafi 
Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring dalam Perspektif Mazhab Syafii 

hukumnya adalah mubah. Berbeda dengan penelitian ini, artikel tersebut mencakup objek 

yang lebih luas, sedangkan penelitian ini lebih terfokus pada hewan bertaring. 

Artikel jurnal yang ditulis Abdul Aziz dengan judul, “Fiqh Kuliner: Analisis 

Pendapat Malikiyyah Dan Syafi’iyyah Tentang Status Halal-Haram Hewan”16 penelitian 

ini mengungkapkan perbedaan signifikan antara mazhab Mālikiyyah dan Syāfi‘iyyah 

mengenai status halal-haram hewan. Mālikiyyah menganggap Binatang buas (bertaring 

dan bercakar) dan hewan yang diperintahkan untuk dibunuh halal, sedangkan Syāfi‘iyyah 

menganggap semuanya haram. Fokus penelitian ini adalah hewan bertaring perspektif 

mazhab Syafii, adapun jurnal ini mencakup perbandingan antara kedua mazhab serta 

kategori dan kriteria hewan lainnya. 

Artikel jurnal yang berjudul “Pandangan Ulama Kota Medan tentang Hukum 

Mengonsumsi Buaya”17 yang ditulis oleh Doly Rambe ini mengkaji pandangan ulama 

lokal mengenai hukum konsumsi buaya dengan pendekatan normatif dan wawancara. 

Mayoritas ulama menyatakan haram karena bertaring dan hidup di dua alam. Perbedaan 

utamanya, jurnal ini fokus pada satu jenis hewan dan pendapat ulama kontemporer, 

sementara penelitian ini mencakup seluruh hewan bertaring berdasarkan fikih mazhab 

Syafii secara komprehensif.  

Sejumlah penelitian sebelumnya secara umum membahas status kehalalan hewan 

pada jenis tertentu, seperti ḍubuk, buaya, atau mamalia herbivora dengan pendekatan 

komparatif antar mazhab. Beberapa penelitian lainnya membahas hewan bertaring, 

namun berfokus pada satu jenis hewan saja, dan belum mengupas secara komprehensif 

konsep hewan bertaring dari sudut pandang satu mazhab secara utuh, seperti penelitian 

yang akan dilakukan. Penelitian ini memiliki kebaruan dalam aspek pendekatan dan ruang 

lingkup kajian, yaitu pembahasan hewan bertaring yang berfokus pada satu mazhab, yang 

masih kurang dijumpai dalam penelitian yang lain. Pembeda utama penelitian ini adalah 

berfokus pada satu mazhab dengan ruang lingkup objek yang luas dengan pendekatan 

fikih normatif dan sistematis.  

 

PEMBAHASAN 
Konsep Kehalalan dan Hewan Bertaring 

1. Definisi Kehalalan  

Secara etimologi, kata al-Ḥalāl berasal dari bahasa Arab, yaitu dari kata  الَحل م  (al- 

Ḥilli) yang berarti membuka  ُالفَتْح (al-Fatḥu). Adapun secara terminologi, halal adalah: 

سْتمعْمَالمهم 18  كُلُّ شَيْءٍ لَْ يُ عَاقَبُ عَلَيْهم بِم

Artinya: 

Segala sesuatu yang tidak dikenai sanksi atas penggunaannya.  

Kemudian halal juga bisa diartikan: 

 
16Abdul Aziz, “Fiqh Kuliner: Analisis Pendapat Malikiyyah Dan Syafi’iyyah Tentang Status Halal-Haram 

Hewan”, Falasifa 10, no. 1 (2019).  
17 Doly Rambe, “Pandangan Ulama Kota Medan Tentang Hukum Mengonsumsi Buaya,” Al-Mashlahah: 

Jurnal Hukum Islam dan Pranata Sosial Islam 10, no. 2 (2022). 
18‘Alī ibn Muḥammad al-Jurjānī, al-Taʿrīfāt, (Cet. I; Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1983 M/1403 H), h. 

92. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 124-144 

doi: 10.36701/muntaqa.v2ix1.2526 
 

 

 

 

129 | Abdullah Bin Usdi, Rachmat Bin Badani Tempo, Irsyad Rafi 
Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring dalam Perspektif Mazhab Syafii 

 مَا أطُْلمقَ الشَّرعُْ فمعْلُهُ 19
Artinya: 

Sesuatu yang syariat membolehkan untuk dilakukan. 

Kehalalan dalam Islam dianggap sebagai usaha untuk menjaga kesucian hidup, 

hal ini disebabkan konsumsi makanan yang halal dan baik tidak hanya berdampak pada 

kesehatan jasad dan fisik saja, tetapi juga pada kesucian hati, jiwa dan keberkahan hidup 

seorang muslim.20 Oleh karena itu, syariat Islam memberikan perhatian yang besar dalam 

menentukan apakah suatu makanan atau minuman halal, haram, atau meragukan 

(syubhāt).21 

Adapun dasar hukum kehalalan antara lain sebagai berikut: 

a. Al-Qur’an 

Firman Allah Swt. mengenai keharusan mengonsumsi yang halal antara lain Q.S 

al-Baqarah/2: 168 dan al-Maidah/5: 88 

يَ ُّهَا النَّاسُ كُلُوْا مِمَّا فِم الَْْرْضم حَلٓلًا طيَ مباا وَّلَْ تَ تَّبمعُوْا خُطُوٓتم الشَّيْطٓنم امنَّه لَكُمْ عَدُ وٌّ مُّبميْن   يٰآ

Terjemahnya: 
Wahai manusia, makanlah sebagian (makanan) di bumi yang halal lagi baik dan 

janganlah mengikuti langkah-langkah setan. Sesungguhnya ia bagimu merupakan 

musuh yang nyata.22 

نُ وْنَ  ُ حَلٓلًا طيَ مباا وَّات َّقُوا اللّٓ َ الَّذمياْ انَْ تُمْ بمه مُؤْمم  وكَُلُوْا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللّٓ 

Terjemahnya: 

Makanlah apa yang telah Allah anugerahkan kepadamu sebagai rezeki yang halal 

lagi baik, dan bertakwalah kepada Allah yang hanya kepada-Nya kamu beriman.23 

Ayat-ayat tersebut menyatakan bahwa Allah memerintahkan manusia untuk 

menikmati karunia Allah berupa rezeki yang halal dan berkualitas di dunia, serta 

memperingatkan agar tidak mengikuti tipu daya setan yang menghalalkan dan 

mengharamkan segala sesuatu dengan cara yang batil. 

b. Hadis 

Nu‘mān ibn Basyīr ra. berkata, aku mendengar Nabi saw. bersabda: 

، لَْ يَ عْلَمُهُنَّ كَثميْن ممنَ النَّ  نَ هُمَا أمُُوْرن مُشْتَبمهَاتن ن، وَبَ ي ْ ن وَإمنَّ الْحرَاَمَ بَي م ، فَمَنم ات َّقَى  إمنَّ الحَْلًَلَ بَي م اسم
هم، وَمَنْ وَقَعَ فِم الشُّبُ هَاتم وَقَعَ فِم الْحرَاَمم كَ  الرَّاعمي يَ رْعَى حَوْلَ الشُّبُ هَاتم فَ قَدم اسْتَبْْأََ لمدمينمهم وَعمرْضم

َى اللهم مَََارممُهُ، أَلَْ وَإمنَّ  اى، أَلَْ وَإمنَّ حِم كُ أَنْ يَ رْتَعَ فميهم، أَلَْ وَإمنَّ لمكُل م مَلمكٍ حِم  فِم الَْْسَدم الحمْمَى يوُشم

 
19‘Alī ibn Muḥammad al-Jurjānī, al-Taʿrīfāt, (Cet. I; Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1983 M/1403 H), h. 

92. 
20Nashirun, “Makanan Halal dan Haram dalam Perspektif Al-Qur’an”. Halalan Thayyiban 3, no. 2 (2020): 

h. 1. 
21Muchtar Ali, “Konsep Makanan Halal dalam Tinjauan Syariah Dan tanggung Jawab Produk Atas Produsen 

Industri Halal”, Ahkam 16, no.2 (2016). h. 1. 
22Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya (Bandung: Cordoba, 2020), h. 25. 
23Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya (Bandung: Cordoba, 2020), h. 122. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 124-144 

doi: 10.36701/muntaqa.v2ix1.2526 
 

 

 

 

130 | Abdullah Bin Usdi, Rachmat Bin Badani Tempo, Irsyad Rafi 
Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring dalam Perspektif Mazhab Syafii 

الْقَلْبُ  وَهميَ  أَلَْ  الَْْسَدُ كُلُّهُ  فَسَدَ  فَسَدَتْ  وَإمذَا  الَْْسَدُ كُلُّهُ،  صَلَحَ  صَلَحَتْ  إمذَا  رواه (  .مُضْغَةا 
)مسلم

24  
Artinya: 

Sesungguhnya yang halal itu jelas, dan yang haram itu jelas, dan di antara 

keduanya terdapat perkara-perkara syubhat yang banyak orang tidak 

mengetahuinya. Maka barang siapa menjaga dirinya dari yang syubhat itu, berarti 

ia telah menyelamatkan agama dan kehormatannya, dan barang siapa yang 

terjerumus dalam perkara syubhat, maka ia akan terjerumus dalam yang haram, 

seperti penggembala yang menggembalakan di sekitar batas larangan. Sungguh, 

setiap wilayah memiliki batasan. Sungguh, batas wilayah Allah adalah hal-hal 

yang diharamkannya. Sungguh, di dalam tubuh terdapat sebutir daging, jika baik 

maka seluruh tubuh juga baik, dan jika rusak maka seluruh tubuh juga rusak. 

Ingatlah, itu adalah hati. 

Para ulama sepakat atas agungnya kedudukan hadis ini dan banyaknya faedahnya. 

Hadis ini merupakan salah satu hadis yang menjadi dasar agama Islam. Abu Dawud al-

Sijistānī berkata: “Islam berputar pada empat hadis, salah satunya adalah hadis ini.” Para 

ulama sepakat mengenai kedudukan agungnya dan banyak manfaatnya.25 Hadis ini 

mengandung prinsip penting dalam menetapkan suatu perkara dalam Islam, khususnya 

yang berkaitan dengan halal dan haram, tetapi ada perkara di antara keduanya ada 

perkara-perkara yang syubhat yang tidak jelas kehalalan dan keharamannya. Adapun 

perkara syubhat ini Nabi saw. menganjurkan kita untuk meninggalkan perkara-perkara 

yang syubhat karena hal itu untuk menjaga agama dan kehormatannya.26  

c. Ijmak 

Ijmak ulama bahwa halal mengonsumsi daging hewan ternak.27 Berdasarkan 

firman Allah Swt. pada Q.S. al-Maidah/5: 106. 

لٓى عَلَيْكُمْ  لَّتْ لَكُمْ بَمَيْمَةُ الْْنَْ عَامم املَّْ مَا يُ ت ْ  28  احُم
Artinya: 

Dihalalkan bagimu hewan ternak, kecuali yang akan disebutkan kepadamu 

(keharamannya). 

Ayat ini menunjukkan secara jelas bahwa Allah Swt. menghalalkan memakan 

hewan daging ternak. Para ulama pun sepakat atas pendapat ini. Maka daging hewan 

ternak dihalalkan berdasarkan Al-Qur’an, sunnah, dan ijmak.29  

 

 

 
24Abū al-Ḥusaīn Muslim ibn al-Ḥajjāj al-Qusyairī al-Naisābūrī, Ṣaḥīḥ Muslim, Juz 3 (Cet. I; Kairo: Maṭba’ah 

‘Īsā al-Bābī al-Ḥalabī, 1955 M/1374 H), h. 1219. 
25Abū al-Fatḥ Muḥammad ibn ‘Alī ibn Wahab ibn Muṭī’ al-Qusyairī, Syarḥ al-Arba’īn al-Nawawiyyah fī al-

Aḥādīṡ al-Ṣaḥīḥah al-Nabawiyyah, (Cet. VI; t.t.p.: Muassasah al-Rayyan, 2003 M/1424 H), h. 43.  
26Abū Zakariyā Muḥyī al-Dīn Yaḥyā ibn Syaraf al-Nawawī, Al-Minhāj Syarḥ Ṣaḥīḥ Muslim ibn al-Ḥajjāj, h. 

27-28. 
27Abū Bakar Muḥammad bin Ibrāhīm bin al-Mundzir al-Naisābūrī, Al-Isyrāf ‘alā Mażāhib al-ʿUlamā’, Juz 8 

(Cet. I; Maktabah Makkah al-Ṡaqāfiyyah, 2004 M/1425 H), h. 158. 
28Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya (Bandung: Cordoba, 2020), h. 106. 
29Abū Bakar Muḥammad bin Ibrāhīm bin al-Mundzir al-Naisābūrī, Al-Isyrāf ‘alā Mażāhib al-ʿUlamā’, h. 

158-159. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 124-144 

doi: 10.36701/muntaqa.v2ix1.2526 
 

 

 

 

131 | Abdullah Bin Usdi, Rachmat Bin Badani Tempo, Irsyad Rafi 
Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring dalam Perspektif Mazhab Syafii 

d. Kaidah Fikih 

Dalam menentukan kehalalan kaidah fikih dijadikan sebagai dasar, seperti kaidah 

fikih: 

بَِحَةُ 30  ٱلَْْصْلُ فِم ٱلَْْشْيَاءم ٱلْْم
Artinya: 

 Hukum asal segala sesuatu adalah kebolehan. 

Kaidah ini menunjukkan bahwa kebolehan terhadap sesuatu yang tidak 

disebutkan hukumnya oleh syariat dan tidak menimbulkan bahaya adalah suatu hal yang 

pasti, sedangkan keharamannya adalah sesuatu yang diragukan.31 

2. Definisi Hewan Bertaring Perspektif Mazhab Syafii 

Secara etimologi, taring (al-Nāb) adalah gigi yang berada di belakang gigi seri 

(ruba’iyyah), dan bentuk jamaknya adalah anyāb.32  Adapun secara terminologi, hewan 

bertaring adalah: 

اَ يََْرُمُ كُلُّ ذمي نََبٍ يَ عْدُو بمنَابمهم 33  إنََّّ
Artinya:  

Sesungguhnya yang diharamkan adalah setiap hewan bertaring yang menyerang 

dengan taringnya.  

Nawawī juga menjelaskan bahwa : 

 الْمُراَدُ بمذمي النَّابم مَا يُ تَ قَوَّى بمهم وَيُصْطاَدُ 34 
Artinya:  

Yang dimaksud dengan hewan bertaring adalah hewan yang menggunakan 

taringnya untuk memperkuat diri dan berburu.  

Sedangkan hewan bertaring menurut Ibnu Ḥajar al-Haitamī adalah: 

بَاعم 35 َيْثُ يَ عْدُو بمهم ممنْ الس م  كُلُّ ذمي نََبٍ قَوميٍ  بِم

Artinya: 

Setiap hewan buas yang memiliki taring yang kuat, yang dengannya ia dapat 

menyerang (menerkam) dengan taringnya. 

Dalam kitab Mukhtaṣar al-Muzanī, al-Muzanī menjelaskan hewan-hewan 

bertaring adalah hewan yang menyerang manusia dengan kekuatan taringnya.36 

Sedangkan Abū Isḥaq mendefinisikan bahwa keharaman hewan bertaring tergantung 

 
30Musallam Muḥammad al-Dausarī, Al-Mumti’ fī al-Qawā’id al-Fiqhiyyah, (Cet. I; Riyāḍ: Dār Zidnī, 2007 

M), h. 141. 
31Musallam Muḥammad al-Dausarī, Al-Mumti’ fī al-Qawā‘id al-Fiqhiyyah, h. 144. 
32Muḥammad ibn ‘Alī ibn Muḥammad ibn ‘Abdullāh al-Syaukānī, Naīl al-Auṭār, Juz 8 (Cet. I; Mesir: Dār 

al-Ḥadīṡ, 1993 M/1413 H), h. 131. 
33Abū ‘Abdillāh Muḥammad ibn Idrīs al-Syāfi’ī, Al-Umm, Juz 2 (Cet. II; Beirut: Dār al-Fikr, 1983 M/1403 

H), h. 272.  
34Abū Zakariyā Muḥyī al-Dīn Yaḥyā ibn Syaraf al-Nawawī, Al-Minhāj Syarḥ Ṣaḥīḥ Muslim ibn al-Ḥajjāj, h. 

82. 
35Aḥmad ibn Muḥammad ibn ‘Alī al-Haitamī, Tuḥfah al-Muḥtāj fī Syarḥ al-Minhāj, al-Maktabah al-Tijāriyah 

al-Kubrā, 1983), h. 380.  
36Abū Ibrāhīm Ismā’īl ibn Yaḥyā al-Muzanī, Al-Mukhtaṣar min ‘Ilm al-Syāfi’ī wa Ma’nā Qaulihī, Juz 2 (Cet. 

I; Riyāḍ: Dār Madārij li al-Nasyr, 2019 M/1440 H), h. 565. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 124-144 

doi: 10.36701/muntaqa.v2ix1.2526 
 

 

 

 

132 | Abdullah Bin Usdi, Rachmat Bin Badani Tempo, Irsyad Rafi 
Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring dalam Perspektif Mazhab Syafii 

pada kebiasaannya menggunakan taringnya. Maksudnya adalah bahwa hewan tersebut 

tidak makan kecuali dari hasil buruannya (dengan menggunakan taring).37  

3. Klasifikasi Hewan Bertaring 

 Hewan bertaring yang termasuk dalam ordo karnivora memiliki keanekaragaman 

morfologi dan perilaku yang sangat luas. Mereka terbagi ke dalam dua subordo (tingkatan 

dalam klasifikasi ilmiah di bawah ordo) utama: Feliformia (berbentuk seperti kucing) dan 

Caniformia (berbentuk seperti anjing). Feliformia mencakup keluarga seperti Felidae 

(kucing besar dan kecil), Hyaenidae (hyena), Herpestidae (mongoose), Viverridae (luwak 

dan genet), dan Eupleridae (musang Madagaskar). Sementara itu, Caniformia mencakup 

Canidae (anjing dan rubah), Ursidae (beruang), Mustelidae (musang dan cerpelai), 

Mephitidae (sigung), dan Procyonidae (rakun). Hewan-hewan ini memiliki gigi taring 

yang berkembang untuk menangkap dan mengoyak mangsa, dan banyak di antaranya 

memiliki gigi carnassial (sepasang gigi khusus yang dimiliki oleh hewan karnivora) 

untuk memotong daging.38 

Felidae dan Canidae merupakan dua kelompok yang paling dikenal dalam 

kategori hewan bertaring. Felidae adalah karnivora obligat dengan kemampuan berburu 

yang sangat tinggi, memiliki struktur tengkorak dan otot rahang yang memungkinkan 

gigitan kuat. Canidae, seperti serigala dan rubah, memiliki moncong yang lebih panjang 

dan beradaptasi untuk mengejar mangsa di habitat terbuka. Sementara itu, Hyaenidae, 

meskipun secara morfologi menyerupai Canidae, memiliki karakteristik unik seperti 

gigitan kuat dan kemampuan memecah tulang, serta menunjukkan perilaku sebagai 

pemakan bangkai dan predator aktif. Mustelidae dan Viverridae memperlihatkan 

morfologi yang lebih kecil namun sangat beragam, dengan kemampuan beradaptasi di 

berbagai lingkungan termasuk pepohonan. Beberapa, seperti musang dan luwak, 

memiliki kelenjar anal yang menghasilkan bau menyengat sebagai pertahanan diri.39 

Ursidae, atau keluarga beruang, termasuk hewan bertaring dengan ukuran tubuh 

yang besar dan kekuatan luar biasa. Meskipun sebagian spesies bersifat omnivora, mereka 

tetap memiliki gigi taring besar dan kemampuan memangsa hewan lain. Mephitidae 

(sigung) dikenal karena kemampuannya menyemprotkan cairan berbau tajam sebagai 

perlindungan, sedangkan Procyonidae seperti rakun memiliki keterampilan memanjat 

dan diet yang lebih fleksibel.40 Keberagaman dalam morfologi dan perilaku pada 

kelompok-kelompok ini menunjukkan luasnya cakupan hewan bertaring dalam konteks 

zoologi. 

Klasifikasi ini penting dalam studi fikih karena memberi gambaran tentang jenis 

hewan bertaring yang dilarang dalam Islam, khususnya dalam mazhab Syafii. Dalam 

mazhab ini, larangan konsumsi hewan bertaring berkaitan erat dengan sifat predatorik 

dan kemudaratan potensial yang dibawa oleh hewan tersebut. Pemahaman tentang 

struktur anatomi, perilaku makan, dan habitat hewan-hewan ini menjadi landasan penting 

dalam menentukan hukum kehalalan atau keharamannya. Dengan demikian, 

 
37‘Abdul Karīm ibn Muḥammad ibn ‘Abdul Karīm Abū al-Qāsim al-Qazwīnī, Al-‘Azīz Syarḥ al-Wajīz al-

Ma’rūf bi Syarḥ al-Kabīr, Juz 12 (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1997 M), h. 128. 
38George A. Feldhamer, dkk., Mammalogy: Adaptation, Diversity, Ecology (Baltimore: The John Hopkins 

University Press, 2007), h. 314-325.  
39George A. Feldhamer, dkk., Mammalogy: Adaptation, Diversity, Ecology, h. 319-323.  
40George A. Feldhamer, dkk., Mammalogy: Adaptation, Diversity, Ecology, h. 323-325.  



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 124-144 

doi: 10.36701/muntaqa.v2ix1.2526 
 

 

 

 

133 | Abdullah Bin Usdi, Rachmat Bin Badani Tempo, Irsyad Rafi 
Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring dalam Perspektif Mazhab Syafii 

pengklasifikasian zoologis ini memperkuat argumentasi fikih tentang hukum makanan 

dalam Islam. 

4. Hikmah Pelarangan Konsumsi Hewan Bertaring 

Islam melarang konsumsi hewan bertaring bukan semata-mata karena bentuk atau 

ciri fisiknya, tetapi juga didasari oleh pertimbangan maslahat yang lebih luas bagi 

kehidupan umat manusia. Salah satu hikmah penting dari larangan ini adalah menjaga 

manusia dari mengonsumsi makanan yang tidak layak secara syar’i maupun adat, serta 

mencegah dampak negatif terhadap kesehatan dan kebersihan, karena hewan bertaring 

sering kali dianggap menjijikkan dan tidak pantas dikonsumsi oleh masyarakat. Begitu 

pula pada perilaku kasar dan agresif, mengingat hewan bertaring cenderung memiliki 

naluri untuk menyerang, mencabik, dan membunuh dengan kekerasan. Sebagaimana 

dikatakan oleh sahl ra. siapa yang memakan makanan haram, maka anggota tubuhnya 

akan berbuat maksiat, baik ia menginginkannya maupun tidak, baik ia menyadarinya 

maupun tidak. Dan barang siapa makanannya berasal dari yang halal, maka anggota 

tubuhnya akan taat dan diberi taufik untuk melakukan kebaikan-kebaikan.41 Sehingga 

konsumsi daging hewan semacam ini dapat membentuk karakter yang kasar pada diri 

manusia. Karena itu Allah Swt. memperbolehkan hamba-Nya untuk mengonsumsi segala 

sesuatu yang ada di bumi, asalkan makanan tersebut halal dan baik, yaitu tidak 

membahayakan tubuh maupun pikiran.42 
Selain itu, banyak hewan bertaring merupakan pemakan bangkai atau darah yang 

secara medis berpotensi menularkan penyakit dan infeksi, sehingga menunjukkan bahwa 

larangan ini juga erat kaitannya dengan prinsip kebersihan dan kesehatan Islam. Syariat 

sangat menekankan pentingnya konsumsi makanan yang ṭayyib yakni sesuatu yang layak 

bagi jasad atau tubuh dan dirasakan lezatnya, kemudian sesuatu yang dihalalkan oleh 

Allah.43 Oleh karena itu, pelarangan konsumsi hewan bertaring mencerminkan kehati-

hatian Islam dalam menjaga moral, akhlak, dan kesehatan sebagai bagian dari nilai-nilai 

syariat yang penuh hikmah. 

 

Konsep Kehalalan Hewan Bertaring Perspektif Mazhab Syafii 

1. Landasan Hukum 

Adapun landasan hukum pelarangan hewan bertaring perspektif mazhab Syafii 

antara lain sebagai berikut: 

a. Hadis yang diriwayatkan oleh ‘Abdullah ibn Abbas ra. 

ْلَبٍ ممنَ الطَّيْْم )أخرجه مسلمن( 44 ، وَعَنْ كُل م ذمي مِم بَاعم  نََىَ عَنْ كُل م ذمي نََبٍ ممنَ الس م

Artinya: 

Nabi melarang (memakan) setiap hewan buas yang memiliki taring dan setiap 

burung yang memiliki cakar. 

 

 
41Abū Ḥāmid Muḥammad ibn Muḥammad al-Gazālī al-Ṭūsī, Iḥyā ‘Ulūm al-Dīn, Juz 2 (Beirut: Dār al-

Ma‘rifah, t.th.), h. 91. 
42Abū al-Fidā’ Ismā’īl ibn ‘Umar ibn Kaṡīr al-Dimasyqī, Tafsīr al-Qur’ān al-‘Aẓīm, Juz 1 (Cet. I; Beirut: Dār 

al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1998 M/1419 H), h. 347. 
43Abū Bakar Muḥammad ibn ‘Abdillāh ibn al-‘Arabī, Aḥkām al-Qur’ān, Juz 2 (Beirut: Dār al-Fikr, t.th.), h. 

32. 
44Abū al-Ḥusaīn Muslim ibn al-Ḥajjāj al-Qusyairī al-Naisābūrī, Ṣaḥīḥ Muslim, h. 1534.  



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 124-144 

doi: 10.36701/muntaqa.v2ix1.2526 
 

 

 

 

134 | Abdullah Bin Usdi, Rachmat Bin Badani Tempo, Irsyad Rafi 
Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring dalam Perspektif Mazhab Syafii 

b. Hadis yang diriwayatkan oleh Abu Hurairah ra. 

بَاعم  ممنَ نََبٍ ذمي كُل م أَكْلُ  بَّانَ  (حَراَمن الس م  45)أَخْرَجَهُ ابْنُ حم
Artinya: 

 Memakan setiap hewan buas yang bertaring adalah haram. 

c. Hadis yang diriwayatkan oleh ‘Aisyah ra.  

: الْغُراَبُ، وَالحمْدَأةَُ، وَالْعَقْرَبُ، وَالْفَأْرَةُ  قن، يُ قْتَ لْنَ فِم الْحرََمم ، كُلُّهُنَّ فاَسم ، وَالْكَلْبُ خََْسُ ممنَ الدَّوَاب م
 46)رَوَاهُ الْبُخَارميُّ( العقور

Artinya: 

Ada lima macam binatang yang semuanya fasik (jahat), diperbolehkan untuk 

dibunuh di tanah haram (Makkah dan Madinah): burung gagak, burung rajawali, 

kalajengking, tikus, dan anjing ganas. 

d. ‘Abdurrahman ibn ‘Abdullah pernah bertanya kepada Jabir ibn ‘Abdillah ra. tentang 

hyena, beliau berkata: 

، فَ قُلْتُ: آكُلُهَا؟ قاَلَ: نَ عَمْ. قُ لْتُ: أَصَيْدن هميَ؟   سَألَْتُ جَابمرَ بْنَ عَبْدم اللهم الْْنَْصَارميَّ عَنم الضَّبُعم
 47 )رَوَاهُ ابْنُ مَاجَهْ  (قاَلَ: نَ عَمْ. قُ لْتُ: سَمَعْتَ ذَاكَ ممنْ نَبم م اللهم صلى الله عليه وسلم؟ قاَلَ: نَ عَمْ 

Artinya:           

Aku bertanya kepada Jabir ibn ‘Abdillah al-Anṣārī tentang hyena, lalu aku 

berkata: Apakah aku boleh memakannya? Ia menjawab: Ya. Aku bertanya lagi: 

Apakah ia termasuk hewan buruan? Ia menjawab: Ya. Aku bertanya lagi: Apakah 

engkau mendengar hal itu dari Nabi? Ia menjawab: Ya. 

2. Qiyās yang Digunakan Mazhab Syafii 

Mazhab Syafii memandang qiyās (analogi) sebagai metode penetapan hukum 

yang digunakan apabila tidak ditemukan di dalam Al-Qur’an, sunnah, dan ijmak. Maka 

qiyās tidak dilakukan kecuali untuk mencari hukum cabang-cabang (furū’) yang tidak 

disebutkan di dalam nas berdasarkan hukum asal yang disebutkan dalam nas, dengan 

menggunakan ‘illah (alasan hukum) yang disimpulkan dari maknanya.48 Kemudian, 

Syafii menegaskan dalam kitab al-Risālah bahwa pada perkara-perkara yang tidak 

disebutkan secara langsung dalam nas, tetap terdapat dalil yang dijadikan sebagai 

rujukan. Menurut beliau, setelah Al-Qur’an, sunnah, dan ijmak, tidak ada dalil lain yang 

dapat dijadikan uṣūl kecuali qiyās yang berlandaskan langsung pada nas tersebut.49 

Dalam hal pengharaman hewan bertaring, qiyās digunakan untuk menetapkan 

hukum bagi hewan-hewan yang tidak tercantum dalam dalil, namun memiliki 

 
45Abū Ḥātim Muḥammad ibn Ḥibbān ibn Aḥmad al-Tamīmī al-Bustī, Ṣaḥīḥ Ibn Ḥibbān, Juz 3 (Cet. I; Beirut: 

Dār Ibn Ḥazm, 2012 M/1433 H), h. 17. (diṠaḥīḥkan oleh Ibnu Ḥibbān). 
46Abū ‘Abdillāh Muḥammad ibn Ismā’īl al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, h. 650. 
47Abū ‘Abdillāh Muḥammad bin Yazīd al-Qazwīnī, Sunan Ibnu Mājah, Juz 2 (Cet. I; kairo: Dār Iḥyā’ al-

Kutub al-‘Arabiyyah, 2010 M/1431 H), h. 1078. (diṠaḥīḥkan oleh al-Albanī). 
48Abū al-Ḥasan ʿAlī ibn Muḥammad ibn Muḥammad ibn Ḥabīb al-Māwardī, Al-Ḥāwī al-Kabīr fī Fiqh 

Mazhab al-Imām al-Syāfiʿī wa Huwa Syarḥ Mukhtaṣar al-Muzanī, Juz 16 (Cet. I; Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 

1999 M/1419 H), h. 136 
49Abū ‘Abdillāh Muḥammad ibn Idrīs al-Syāfi‘ī, Al-Risālah, (Cet. I; Mesir: Muṣṭafā al-Bābī al-Ḥalabī wa 

Aulād, 1938 M/1357 H), h. 476-477. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 124-144 

doi: 10.36701/muntaqa.v2ix1.2526 
 

 

 

 

135 | Abdullah Bin Usdi, Rachmat Bin Badani Tempo, Irsyad Rafi 
Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring dalam Perspektif Mazhab Syafii 

karakteristik yang serupa, yaitu hewan buas bertaring bergantung pada sifat 

menyerangnya menggunakan taring.50 ‘Illah yang menjadi dasar qiyās ini adalah sifat 

kebuasan (al-Sabu’iyyah) yang terdapat pada hewan tersebut, baik dari sisi anatomi 

maupun insting alaminya. Oleh sebab itu, Nawawī menyebutkan, bahwa haram memakan 

semua hewan buas yang bertaring. Yang dimaksud adalah hewan yang menyerang hewan 

lain dan menggunakan taringnya sebagai alat untuk menerkam. Seperti singa, serigala, 

macan tutul, dan beruang.51 Adapun hyena, boleh dimakan karena taringnya lemah dan 

tidak digunakan untuk menyerang.52 Berbeda dengan buaya yang keharamannya tidak 

hanya berdasarkan keberadaan taring, tetapi juga mempertimbangkan aspek lainnya. Ibnu 

Ḥajar al-Haitamī mengatakan: 

يحَةُ عَيْشُهُ فِم الْبَْ م 53 اَ الْعملَّةُ الصَّحم  وَمَنْ نَظرََ لمذَلمكَ فِم تََْرميمم الت ممْسَاحم فَ قَدْ تَسَاهَلَ وَإمنََّّ

Artinya: 

Siapa yang memandang keharaman buaya hanya karena hal tersebut (yaitu karena 

adanya taring), maka sungguh ia telah bermudah-mudahan. Sesungguhnya ‘illah 

yang benar adalah karena buaya hidup di darat.  

Zakariyā al-Anṣārī juga mengatakan, bahwa haram hukumnya memakan hewan 

yang hidup di darat dan di laut sekaligus, seperti buaya, ular, dan katak. Diharamkannya 

hewan-hewan ini karena dagingnya dianggap menjijikkan, qiyās ini dibangun atas dasar 

adanya dalil yang melarang pembunuhan terhadap katak.54 Sebagaimana bolehnya 

memakan setiap jenis binatang buas yang tidak menyerang manusia dari jenis binatang 

darat, seperti rubah dan lainnya berdasarkan qiyās atas hyena.55 Dengan demikian, qiyās 

berperan signifikan dalam memperluas cakupan larangan terhadap konsumsi hewan 

bertaring perspektif mazhab Syafii, sambil tetap mengedepankan prinsip kehati-hatian 

dan kejelasan dalam penetapan ‘illah. 

3. Kaidah Yang Digunakan Mazhab Syafii 

Dalam menentukan keharaman hewan bertaring, mazhab Syafii tidak hanya 

berpegang pada teks hadis secara langsung, melainkan juga menggunakan pendekatan 

kaidah fikih sebagai metode dalam menggali dan merumuskan hukum. Salah satu kaidah 

utama yang digunakan adalah: 

لميلُ عَلَى التَّحْرميمم 56 بَِحَةُ حَتََّّ يدَُلُّ الدَّ  الَْْصْلُ فِم الَْْشْيَاءم الْْم
Artinya: 

Segala sesuatu pada asalnya adalah mubah (boleh), hingga ada dalil yang 

menunjukkan keharamannya.  

 
50‘Abdul Karīm ibn Muḥammad ibn ‘Abdul Karīm, Abū al-Qāsim al-Qazwīnī, Al-‘Azīz Syarḥ al-Wajīz al-

Ma’rūf bi Syarḥ al-Kabīr, h. 128. 
51Abū Zakariyā Muḥyī al-Dīn Yaḥyā ibn Syaraf al-Nawawī, Rauḍah al-Ṭālibīn wa ‘Umdah al-Muftīn, Juz 3 

(Cet. III; Beirut: Al-Maktab al-Islāmī, 1991 M/1412 H), h. 271. 
52Syams al-Dīn Muḥammad ibn Abū al-‘Abbās Aḥmad ibn Ḥamzah Syihāb al-Dīn al-Ramlī, Nihāyah al-

Muḥtāj ilā Syarḥ al-Minhāj, Juz 3 (Beirut: Dār al-Fikr, 1984 M/1404 H), h. 152. 
53Aḥmad ibn Muḥammad ibn ‘Alī al-Haitamī, Tuḥfah al-Muḥtāj fī Syarḥ al-Minhāj, h. 378. 
54Zakariyā ibn Muḥammad ibn Aḥmad ibn Zakariyā al-Anṣārī, Abū Yaḥyā al-Sinīkī, Fatḥ al-Wahhāb bi 

Syarḥ Minhāj al-Ṭullāb, Juz 2 (Beirut: Dār al-Fikr li al-Ṭibā’ah wa al-Nasyr, 1993 M/1414 H), h. 235. 
55Abū ‘Abdillāh Muḥammad ibn Idrīs al-Syāfi’ī, Al-Umm, h. 273 
56Jalāluddīn ‘Abdurraḥmān al-Suyūṭī, Al-Asybāh wa al-Naẓā’ir fī Qawā’id wa Furū’ Fiqh al-Syāfi’iyyah, 

(Cet. I; t.t.p.: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1983 M/1403 H), h. 60. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 124-144 

doi: 10.36701/muntaqa.v2ix1.2526 
 

 

 

 

136 | Abdullah Bin Usdi, Rachmat Bin Badani Tempo, Irsyad Rafi 
Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring dalam Perspektif Mazhab Syafii 

Maknanya apa yang dihalalkan oleh Allah, maka itulah yang halal. Dan apa yang 

diharamkan oleh Allah, maka itulah yang haram. Kaidah ini menegaskan bahwa segala 

sesuatu pada dasarnya boleh dikonsumsi sampai ada dalil yang menyatakan 

keharamannya. Oleh karena itu, ketika ditemukan dalil yang melarang konsumsi hewan 

buas bertaring, maka larangan tersebut menjadi pengecualian yang terikat dengan kaidah 

umum tersebut. Kemudian kaidah: 

 ٱلْعَادَةُ مََُكَّمَةن 57
Artinya: 

 Kebiasaan dijadikan dasar hukum. 

Maksud dari kaidah ini adalah bahwa apa saja yang dipandang baik oleh kaum 

muslimin, maka itu baik di sisi Allah. Sebagaimana disebutkan bahwa salah satu faktor 

kehalalan memakan rubah dan ḍubuk bahwa apa yang biasa dimakan oleh orang Arab 

(sebelum Islam) dan tidak terdapat larangan syariat atasnya, maka hukumnya tetap halal. 

Dan apa yang biasa mereka tinggalkan karena dianggap menjijikkan, seperti singa, macan 

tutul, dan serigala, maka tetap ditinggalkan. Maka sunnah sejalan dengan kebiasaan 

mereka dalam hal-hal yang mereka halalkan dan haramkan, sebagaimana yang dijelaskan 

dalam Al-Qur’an.58 

Kemudian kaidah: 

 ٱلضَّرَرُ يُ زاَلُ 59 
Artinya: 

Segala mudarat (bahaya atau kerugian) harus dihilangkan. 

Kaidah ini berkaitan dengan pembahasan mengenai hewan bertaring yang juga 

mengandung bisa, seperti ular dan beberapa jenis reptil lainnya. Ibnu Ḥajar al-Haitamī 

mengatakan bahwa diharamkannya hewan-hewan tersebut karena dianggap menjijikkan 

dan berbahaya.60 Unsur berbahaya yang terdapat pada hewan berbisa yang menjadi faktor 

utama dalam menetapkan keharamannya, meskipun tidak terdapat dalil yang secara 

langsung menyebutkan hewan-hewan tersebut dalam nas. 

 

Analisis Kehalalan Hewan Bertaring Perspektif Mazhab Syafii 

1. Analisis Pengertian Hewan Bertaring Perspektif Mazhab Syafii  

Dalam pandangan mazhab Syafii, istilah hewan bertaring tidak hanya didasarkan 

pada bentuk atau keberadaan taring secara fisik, tetapi lebih kepada bagaimana taring 

tersebut digunakan dalam kehidupan alaminya. Berdasarkan riwayat al-Rabī’, Syafii.61  

Maka hewan bertaring adalah setiap hewan yang menggunakan taringnya untuk 

menyerang dan membunuh. Penjelasan ini dipertegas oleh Nawawī,62 maka larangan 

konsumsi mencakup semua hewan buas yang secara alami menggunakan taringnya 

 
57Jalāluddīn ‘Abdurraḥmān al-Suyūṭī, Al-Asybāh wa al-Naẓā’ir fī Qawā’id wa Furū’ Fiqh al-Syāfi’iyyah, h. 

89. 
58Abū ‘Abdillāh Muḥammad ibn Idrīs al-Syāfi’ī, Al-Umm, h. 273 
59Jalāluddīn ‘Abdurraḥmān al-Suyūṭī, Al-Asybāh wa al-Naẓā’ir fī Qawā’id wa Furū’ Fiqh al-Syāfi’iyyah, h. 

83. 
60Aḥmad ibn Muḥammad ibn ‘Alī al-Haitamī, Tuḥfah al-Muḥtāj fī Syarḥ al-Minhāj, h. 378. 
61Abū ‘Abdillāh Muḥammad ibn Idrīs al-Syāfi’ī, Al-Umm, h. 272. 
62Abū Zakariyā Muḥyī al-Dīn Yaḥyā ibn Syaraf al-Nawawī, Al-Minhāj Syarḥ Ṣaḥīḥ Muslim ibn al-Ḥajjāj, h. 

82. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 124-144 

doi: 10.36701/muntaqa.v2ix1.2526 
 

 

 

 

137 | Abdullah Bin Usdi, Rachmat Bin Badani Tempo, Irsyad Rafi 
Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring dalam Perspektif Mazhab Syafii 

sebagai alat untuk melukai atau menghabisi mangsa. Dengan demikian, fokus utamanya 

terletak pada penggunaan taring sebagai sarana agresi dan perburuan. 

Pendapat lain datang dari Ibnu Ḥajar al-Haitamī,63 maka hewan bertaring adalah 

yang memiliki kekuatan pada taring dan menggunakannya untuk menyerang hewan lain. 

Definisi ini menunjukkan pendekatan yang lebih fleksibel karena tidak semua hewan 

yang memiliki taring otomatis dihukumi haram. Misalnya kucing, kera, yang meskipun 

memiliki taring, tidak termasuk dalam kategori terlarang jika tidak memperlihatkan 

perilaku buas, begitu pula anjing yang diharamkan karena termasuk kategori hewan yang 

buruk.64 Abū Isḥaq di dalam kitab al-‘Azīz Syarḥ al-Wajīz al-Ma‘rūf bi Syarḥ al-Kabīr, 

memberikan penegasan bahwa keharaman bergantung pada kebiasaan hewan tersebut 

dalam menggunakan taringnya, yaitu ketika hewan tersebut hanya makan dari hasil 

buruannya sendiri.65 

Dari sudut pandang metodologi istinbāṭ, para ulama Syafii tidak hanya berpegang 

pada teks hadis, tetapi juga mempertimbangkan adanya ‘illah yang bersifat rasional. 

Dalam hal ini, lafaz pembatas yaitu sifat binatang buas,66 dan potensi membahayakan 

menjadi alasan utama pengharaman hewan tersebut. Sebagaimana ḍubuk, boleh 

dikonsumsi padahal ia termasuk hewan buas. Maka kehalalan ḍubuk karena ia tidak 

menyerang manusia secara langsung dan kasar.67 Oleh sebab itu, hewan bertaring 

menurut mazhab Syafii diklasifikasikan berdasarkan perpaduan antara dalil syar’i dan 

pemahaman terhadap tabiat hewan tersebut. Pendekatan ini menjadikan penetapan hukum 

bersifat rasional dan kontekstual, dengan tetap menjaga prinsip kehati-hatian terhadap 

aspek kesehatan, dan keselamatan umat. 

2. Analisis Landasan Hukum Pelarangan Hewan Bertaring Perspektif Mazhab 

Syafii 

Mazhab Syafii menjadikan hadis sebagai sumber hukum setelah Al-Qur’an dalam 

menetapkan hukum, termasuk dalam menentukan halal atau haramnya suatu hewan. 

Dalam hal larangan konsumsi hewan bertaring, mazhab ini merujuk pada sejumlah hadis 

sahih yang secara jelas menyatakan bahwa hewan buas bertaring tidak boleh dikonsumsi. 

Salah satu hadis paling utama adalah hadis yang diriwayatkan ‘Abdullah ibn Abbas ra.68 

maka bagi ulama Syāfi’iyyah, dan jumhur ulama bahwa haram hukumnya memakan 

setiap hewan buas yang bertaring.69 Hadis ini merupakan dasar utama dalam menetapkan 

haramnya hewan-hewan yang secara naluriah menggunakan taring untuk menyerang, 

karena larangan yang terdapat dalam hadis tersebut disampaikan dengan tegas. 

Hadis lain yang menjadi landasan dalam mazhab Syafii adalah riwayat Abu 

Hurairah ra.70 hadis ini menjadi dasar utama bagi ulama Syāfi‘iyyah dalam menetapkan 

 
63Aḥmad ibn Muḥammad ibn ‘Alī al-Haitamī, Tuḥfah al-Muḥtāj fī Syarḥ al-Minhāj, h. 380.  
64Abū Zakariyā Muḥyī al-Dīn Yaḥyā ibn Syaraf al-Nawawī, Al-Majmūʿ Syarḥ al-Muhażżab, Juz 9 (Cet. I; 

Kairo: Idārah al-Ṭibāʿah al-Munīriyyah, Maṭbaʿah al-Taḍāmun al-Akhawī, 1344 H–1347 H), h. 2. 
65‘Abdul Karīm ibn Muḥammad ibn ‘Abdul Karīm Abū al-Qāsim al-Qazwīnī, Al-‘Azīz Syarḥ al-Wajīz al-

Ma’rūf bi Syarḥ al-Kabīr, h. 128  
66Abū al-Saʿādāt al-Mubārak ibn Muḥammad ibn Muḥammad ibn Muḥammad ibn ʿ Abdul Karīm al-Syaibānī, 

Al-Syāfiʿī fī Syarḥ Musnad al-Syāfiʿī, Juz 5 (Cet. I; Riyāḍ: Maktabah al-Rusyd, 2005 M/1426 H), h. 426. 
67Abū ‘Abdillāh Muḥammad ibn Idrīs al-Syāfi’ī, Al-Umm, h. 273 
68Abū al-Ḥusaīn Muslim ibn al-Ḥajjāj al-Qusyairī al-Naisābūrī, Ṣaḥīḥ Muslim, h. 1534. 
69Abū Zakariyā Muḥyī al-Dīn Yaḥyā ibn Syaraf al-Nawawī, Al-Minhāj Syarḥ Ṣaḥīḥ Muslim ibn al-Ḥajjāj, h. 

82  
70Abū Ḥātim Muḥammad ibn Ḥibbān ibn Aḥmad al-Tamīmī al-Bustī, Ṣaḥīḥ Ibn Ḥibbān, h. 17. (diṠaḥīḥkan 

oleh Ibnu Ḥibbān). 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 124-144 

doi: 10.36701/muntaqa.v2ix1.2526 
 

 

 

 

138 | Abdullah Bin Usdi, Rachmat Bin Badani Tempo, Irsyad Rafi 
Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring dalam Perspektif Mazhab Syafii 

keharaman hewan-hewan secara naluriah menyerang menggunakan taring, begitu pula 

maksud utama dari hadis ini adalah tujuan penyampaiannya yaitu tentang hukum 

mengonsumsi.71  

 Selain dua hadis utama tersebut, terdapat juga hadis yang diriwayatkan oleh 

‘Aisyah ra. yang menyampaikan sabda Nabi saw. mengenai lima jenis hewan yang 

dikategorikan sebagai hewan fasik dan boleh dibunuh, meskipun berada di wilayah tanah 

haram.72 Hadis ini menunjukkan bahwa hewan-hewan tersebut tidak hanya berbahaya, 

tetapi juga bersifat agresif. Penyebutan mereka sebagai hewan-hewan fāsik di sini 

menunjukkan kelima hewan tersebut disifati dengan sifat fāsik dari segi makna, sehingga 

hukum yang dikaitkan dengannya yaitu kebolehan membunuh, berlandaskan pada sifat 

tersebut yaitu karena kefasikannya.73 Sehingga memberikan petunjuk bahwa hewan 

semacam itu tidak layak untuk dikonsumsi, karena tidak sesuai dengan prinsip ṭayyib 

dalam makanan yang boleh dikonsumsi. 

 Mazhab Syafii juga merujuk pada hadis ketika ‘Abdurrahman ibn ‘Abdullah 

bertanya kepada Jabir ibn ‘Abdillah ra. perihal ḍubuk,74 hadis ini dijadikan sebagai dalil 

pengecualian oleh ulama Syāfi’iyyah, seperti Nawawī bahwa ḍubuk boleh dimakan 

karena terdapat dalil khusus yang membolehkannya, juga ḍubuk dihalalkan karena ia 

tidak menyerang manusia secara khusus dengan kekerasan menggunakan taringnya.75 Hal 

ini menunjukkan bahwa keharaman hewan bertaring tidak bersifat mutlak, melainkan 

mengikuti ketentuan dalil khusus jika ada. 

Berdasarkan hadis-hadis yang telah disebutkan, mazhab Syafii menetapkan 

bahwa larangan memakan hewan bertaring didasarkan dalil-dalil yang sahih, kuat, dan 

jelas. Hadis-hadis tersebut menunjukkan dengan jelas bahwa aspek agresivitas, 

penggunaan taring untuk menyerang, serta sifat buas dari hewan menjadi sebab utama 

pengharamannya. Dalam hal ini, pendekatan mazhab Syafii yang berpegang pada teks 

tampak sangat kuat dan menjadi pembeda utama dengan mazhab lain yang cenderung 

lebih longgar dalam memahami keharaman hewan-hewan tersebut. 

3. Analisis Qiyās yang Digunakan Mazhab Syafii 

Mazhab Syafii menjadikan qiyās sebagai metode istinbāṭ hukum yang digunakan 

ketika tidak ditemukan dalil yang jelas dalam Al-Qur’an, hadis, atau ijmak. Dalam 

konteks pelarangan hewan bertaring, qiyās berfungsi untuk memperluas cakupan dari teks 

umum kepada hewan-hewan lain yang tidak disebutkan secara langsung. Landasan qiyās 

yang bersumber dari ‘illah hukum yang terkandung dalam hadis pelarangan konsumsi 

hewan bertaring, yaitu sifat kebuasan serta penggunaan taring untuk menyerang dan 

memangsa.76 Oleh sebab itu, hewan-hewan seperti singa, harimau, serigala, dan beruang 

meskipun tidak disebutkan dalam hadis, semuanya diharamkan karena memiliki ciri-ciri 

yang sama. 
 

71Abū al-Sa’ādāt al-Mubārak ibn Muḥammad ibn Muḥammad ibn Muḥammad ibn ‘Abd al-Karīm al-

Syaibānī, Al-Syāfi’ī fī Syarḥ Musnad al-Syāfi’ī, h. 428. 
72Abū ‘Abdillāh Muḥammad ibn Ismā’īl al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, h. 650. 
73Aḥmad ibn ‘Alī ibn Ḥajar al-‘Asqalānī, Fatḥ al-Bārī bi Syarḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, Juz 4 (Cet. I; Kairo: al-

Maktabah al-Salafiyyah, 1380 H–1390 H), h. 37. 
74Abū ‘Abdillāh Muḥammad bin Yazīd al-Qazwīnī, Sunan Ibnu Mājah, h. 1078. (diṠaḥīḥkan oleh al-Albanī). 
75Abū ‘Abdillāh Muḥammad ibn Idrīs al-Syāfi’ī, Al-Umm, h. 273 
76‘Abdul Karīm ibn Muḥammad ibn ‘Abdul Karīm, Abū al-Qāsim al-Qazwīnī, Al-‘Azīz Syarḥ al-Wajīz al-

Ma’rūf bi Syarḥ al-Kabīr, h. 128.  



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 124-144 

doi: 10.36701/muntaqa.v2ix1.2526 
 

 

 

 

139 | Abdullah Bin Usdi, Rachmat Bin Badani Tempo, Irsyad Rafi 
Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring dalam Perspektif Mazhab Syafii 

Salah satu contoh nyata penerapan qiyās dalam mazhab Syafii adalah 

pengharaman buaya. Meskipun tidak disebutkan di dalam hadis, buaya dianggap haram 

karena memenuhi dua unsur penting: bertaring dan bersifat buas. Bahkan menurut 

pendapat Ibnu Ḥajar al-Haitamī alasan keharamannya bukan hanya karena taringnya, 

tetapi juga karena ia hidup di dua tempat, yaitu air dan darat, yang menandakan kenajisan 

dan menjijikkan. Sebagaimana disebutkan bahwa hewan yang hidup secara permanen di 

dua tempat, darat dan laut, maka semuanya haram dikonsumsi karena dianggap 

menjijikkan dan membahayakan.77 Hal ini menunjukkan bahwa qiyās dalam mazhab 

Syafii mempertimbangkan berbagai faktor, seperti bentuk fisik, perilaku, tempat hidup, 

serta efek yang ditimbulkan terhadap kata menjijikkan, yang semuanya berkaitan dengan 

‘illah hukum utamanya.  

 Sebaliknya, qiyās juga diterapkan untuk mengecualikan hewan-hewan tertentu 

yang meskipun bertaring, tetapi tidak menunjukkan sifat buas yang menjadi alasan 

pengharaman hewan tersebut. Sebagaimana Syafii membolehkan konsumsi ḍubuk karena 

adanya riwayat dari Jabir ibn ‘Abdillah, dan juga karena sifatnya yang tidak menyerang 

manusia. Begitu pula rubah yang dianggap sebagai hewan yang baik untuk dimakan.78 

Dengan demikian penggunaan qiyās dalam mazhab Syafii bersifat fleksibel, bisa 

digunakan untuk melarang maupun membolehkan, bergantung pada kesamaan atau 

perbedaan sifat hewan tersebut dengan hewan yang telah diharamkan dalam nas. 

4. Analisis Kaidah yang Digunakan Mazhab Syafii 

Mazhab Syafii menggunakan kaidah-kaidah fikih, untuk dijadikan landasan 

penting dalam menetapkan hukum terhadap sesuatu yang tidak dijelaskan secara langsung 

dalam nas. Salah satu kaidah utama yang dijadikan pegangan adalah.79 Kaidah ini 

menunjukkan, bahwa sesuatu dianggap mubah sampai ada dalil yang menunjukkan 

keharamannya. Oleh karena itu, ketika terdapat hadis yang melarang konsumsi hewan 

buas bertaring, maka larangan itu menjadi pengecualian dari kaidah umum ini. Dalam hal 

ini, mazhab Syafii memaknai hadis-hadis tersebut sebagai batasan terhadap hukum asal 

kebolehan, sehingga hewan-hewan yang secara langsung disebut haram dalam hadis, atau 

memiliki sifat yang serupa seperti buas dan menyerang, otomatis dikeluarkan dari 

kategori boleh dikonsumsi. 

 Di samping itu, mazhab ini juga memakai kaidah.80 Dalam konteks ini, mazhab 

Syafii memandang bahwa perilaku masyarakat Arab sebelum dan saat masa kenabian 

terhadap jenis-jenis hewan tertentu menjadi acuan penting. Seperti rubah yang bangsa 

Arab telah terbiasa memakannya,81 juga ḍubuk yang meskipun bertaring, tetap dianggap 

halal karena secara umum telah dikonsumsi oleh masyarakat Arab dan tidak ada larangan 

dari syariat. Sebaliknya, hewan seperti singa dan serigala yang dihindari karena dianggap 

kotor dan buas,82 juga didukung oleh hadis yang menunjukkan bahwa hewan-hewan 

tersebut tidak layak dimakan. Dengan demikian, kebiasaan yang tidak bertentangan 

dengan syariat turut menjadi salah satu pertimbangan hukum dalam mazhab Syafii. 

 
77Aḥmad ibn Muḥammad ibn ‘Alī al-Haitamī, Tuḥfah al-Muḥtāj fī Syarḥ al-Minhāj, h. 378. 
78Aḥmad ibn Muḥammad ibn ‘Alī al-Haitamī, Tuḥfah al-Muḥtāj fī Syarḥ al-Minhāj, h. 380. 
79Jalāluddīn ‘Abdurraḥmān al-Suyūṭī, Al-Asybāh wa al-Naẓā’ir fī Qawā’id wa Furū’ Fiqh al-Syāfi’iyyah, h. 

60. 
80Jalāluddīn ‘Abdurraḥmān al-Suyūṭī, Al-Asybāh wa al-Naẓā’ir fī Qawā’id wa Furū’ Fiqh al-Syāfi’iyyah, h. 

89. 
81Abū ‘Abdillāh Muḥammad ibn Idrīs al-Syāfi’ī, Al-Umm, h. 274. 
82Abū ‘Abdillāh Muḥammad ibn Idrīs al-Syāfi’ī, Al-Umm, h. 273.  



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 124-144 

doi: 10.36701/muntaqa.v2ix1.2526 
 

 

 

 

140 | Abdullah Bin Usdi, Rachmat Bin Badani Tempo, Irsyad Rafi 
Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring dalam Perspektif Mazhab Syafii 

 Kaidah lain yang juga digunakan dalam pembahasan hewan bertaring adalah.83 

Kaidah ini digunakan untuk menetapkan keharaman hewan-hewan yang tidak hanya 

ganas tetapi juga beracun, seperti ular. Sifatnya yang berbahaya dan beracun 

menjadikannya haram berdasarkan kaidah ini. Maka apa yang terdapat pada setiap hewan 

yang mempunyai unsur membahayakan dan menjijikkan menjadi ‘illah tambahan dalam 

pengharaman hewan tertentu. Ibnu Ḥajar al-Haitamī mengatakan bahwa ular, dan seluruh 

hewan berbisa semuanya haram dikonsumsi karena dianggap menjijikkan dan 

membahayakan.84 Oleh karena itu, mazhab Syafii memakai kaidah ini demi menjaga 

kemaslahatan manusia, sesuai dengan maqāṣid al-syarī‘ah (tujuan-tujuan syariat). 

 Meskipun mazhab Syafii pada dasarnya menetapkan bahwa hewan bertaring yang 

menggunakan taringnya untuk memburu dan menyerang haram untuk dikonsumsi, tetap 

perlu dipahami bahwa tidak semua hewan bertaring secara otomatis masuk dalam 

kategori tersebut. Oleh karena itu, ada beberapa hewan bertaring yang dikecualikan dari 

larangan tersebut dan dinyatakan halal untuk dikonsumsi, baik karena tidak menunjukkan 

sifat buas, maupun karena adanya dalil tertentu yang secara tegas membolehkannya. 

Salah satu hewan yang menjadi pengecualian dari larangan konsumsi hewan bertaring 

adalah ḍubuk, sebagaimana ‘Abdullah ibn ‘Abdurrahman pernah bertanya kepada Jabir 

ibn ‘Abdillah ra. perihal ḍubuk.85 

Syafii juga mengatakan bahwa tidak mengapa memakan ḍab (kadal padang pasir), 

berdasarkan hadis Nabi saw.: 

  86)رَوَاهُ الْبُخَارميُّ(  الضَّبُّ لَسْتُ آكُلُهُ وَلَْ أُحَر ممُهُ 
Artinya: 

 Aku tidak memakannya dan tidak pula mengharamkannya. 

 Hadis ini menunjukkan bahwa Nabi saw. tidak memakannya bukan karena 

mengharamkannya, melainkan karena tidak menyukainya.87 Kemudian yarbū’ (tikus 

padang pasir), berdasarkan fiman Allah Swt. di dalam Q.S. al-‘Arāf/7: 157  

ثَ  ىِٕ مُ الْْبَٰۤٓ  وَيَمُلُّ لََمُُ الطَّي مبٓتم وَيََُر ممُ عَلَيْهم
Artinya: 

Dan menghalalkan bagi mereka segala yang baik dan mengharamkan bagi mereka 

segala yang buruk.88 

Dan yarbū’ termasuk yang dianggap baik oleh orang Arab, mereka menangkap 

dan memakannya. Rubah (al- Ṡa’lab) juga dikecualikan dari pelarangan tersebut, 

berdasarkan ayat yang sama.89 Dan karena rubah juga diburu, dan tidak menggunakan 

taringnya untuk menerkam.90 

 
83Jalāluddīn ‘Abdurraḥmān al-Suyūṭī, Al-Asybāh wa al-Naẓā’ir fī Qawā’id wa Furū’ Fiqh al-Syāfi’iyyah, h. 

83. 
84Aḥmad ibn Muḥammad ibn ‘Alī al-Haitamī, Tuḥfah al-Muḥtāj fī Syarḥ al-Minhāj, h. 378.  
85Abū ‘Abdillāh Muḥammad bin Yazīd al-Qazwīnī, Sunan Ibnu Mājah, h. 1078. (diṠaḥīḥkan oleh al-Albanī). 
86Abū ‘Abdillāh Muḥammad ibn Ismā’īl al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, h. 2104. 
87Abū ‘Abdillāh Muḥammad ibn Idrīs al-Syāfi’ī, Al-Umm, h. 274. 
88Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya (Bandung: Cordoba, 2020), h. 170. 
89Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya (Bandung: Cordoba, 2020), h. 170. 
90Abū Zakariyā Muḥyī al-Dīn Yaḥyā ibn Syaraf al-Nawawī, Al-Majmūʿ Syarḥ al-Muhażżab, h. 10. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 124-144 

doi: 10.36701/muntaqa.v2ix1.2526 
 

 

 

 

141 | Abdullah Bin Usdi, Rachmat Bin Badani Tempo, Irsyad Rafi 
Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring dalam Perspektif Mazhab Syafii 

Kemudian hewan yang menjadi pengecualian dari larangan tersebut adalah 

arnab (kelinci), Nawawī mengatakan boleh memakan daging kelinci berdasarkan riwayat 

Jabir ibn ‘Abdillah ra.91: 

رَْوَةٍ فَ تَ عَلَّقَهُمَا حَتََّّ لَقميَ رَسُولَ اللهم  تَيْم فَذَبََِهُمَا بِم  صَلَّى اللهُ عَلَيْهم  أَنَّ رَجُلًا ممنْ قَ وْممهم صَادَ أرَْنَ باا أوَْ ثمن ْ
مَا كْلمهم مْمذميُّ  (وَسَلَّمَ فَسَألََهُ فأََمَرَهُ بِمَ  92( رَوَاهُ التّ م

Artinya: 

Sesungguhnya seorang laki-laki dari kaumnya menangkap seekor atau dua ekor 

kelinci, lalu ia menyembelih keduanya dengan batu tajam, kemudian ia 

menggantung keduanya hingga ia bertemu dengan Nabi saw., lalu ia 

menanyakannya kepada beliau, maka beliau pun memerintahkannya untuk 

memakannya.         

   

KESIMPULAN 
 Berdasarkan pembahasan yang telah peneliti uraikan di atas, maka dapat ditarik 

kesimpulan tentang analisis hukum kehalalan hewan bertaring dalam perspektif mazhab 

Syafii, bahwa mazhab Syafii mengharamkan konsumsi hewan bertaring yang secara 

alami menggunakan taringnya untuk menyerang, mencabik, atau membunuh mangsa, 

seperti harimau, singa, serigala, dan buaya. Larangan ini berdasarkan dalil-dalil sahih 

yang melarang konsumsi hewan bertaring. Sementara itu, terdapat pengecualian terhadap 

hewan-hewan seperti ḍubuk, rubah, ḍab, yarbū’ dan kelinci, dikecualikan berdasarkan 

dalil khusus atau karena perilakunya yang tidak menunjukkan sifat agresif dan melalui 

pertimbangan ‘urf (kebiasaan) dan qiyās. 

 Hasil utama penelitian ini menunjukkan bahwa dalam mazhab Syafii, larangan 

mengonsumsi hewan bertaring tidak ditentukan hanya karena keberadaan taring secara 

fisik, tetapi juga mempertimbangkan perilaku hewan tersebut dalam kehidupan alaminya, 

Mazhab ini menggunakan metode istinbāṭ hukum yang komprehensif, menggabungkan 

dalil syar’i dari Al-Qur’an dan hadis, qiyās, serta kaidah fikih. Pendekatan ini 

menunjukkan adanya kehati-hatian dalam menjaga kemaslahatan ummat baik dari sisi 

aqidah, kesehatan, maupun kebersihan makanan. 

 Implikasi penelitian ini memberikan kontribusi dalam perkembangan pemikiran 

fikih kontemporer dalam menentukan batasan konsumsi halal-haram. Terutama pada 

hewan yang statusnya masih diperdebatkan. Secara praktis, penelitian ini menjadi rujukan 

bagi masyarakat muslim dalam memahami dan menerapkan hukum konsumsi hewan 

bertaring. Khususnya di tengah masyarakat kontemporer yang mengalami perubahan pola 

konsumsi yang beragam dan kuatnya arus budaya yang terus berkembang.  

 

 

 

 

 

 
91Abū Zakariyā Muḥyī al-Dīn Yaḥyā ibn Syaraf al-Nawawī, Al-Majmūʿ Syarḥ al-Muhażżab, h. 10. 
92Abū ‘Īsā Muḥammad ibn ‘Īsā al-Tirmiżī, Al-Jāmi’ al-Kabīr, Juz 3 (Cet. I; Beirut: Dār al-Garb al-Islāmī, 

1996 M), h. 139. (sanadnya Ḥasan). 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 124-144 

doi: 10.36701/muntaqa.v2ix1.2526 
 

 

 

 

142 | Abdullah Bin Usdi, Rachmat Bin Badani Tempo, Irsyad Rafi 
Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring dalam Perspektif Mazhab Syafii 

DAFTAR PUSTAKA 
Al-Qur’an al-Karīm 

Buku: 

Al-’Arabī, Abū Bakar Muḥammad ibn ‘Abdullah Ibn. Aḥkām Al-Qur’an. Beirut: Dār al-

Fikr, t.th. 

Al-‘Asqalānī, Aḥmad bin ‘Alī bin Ḥajar. Fatḥ al-Bārī bi Syarḥ Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Juz 4. 

Cet. I; Kairo: Al-Maktabah al-Salafiyyah, 1380 H-1390 H. 

Al-Bukhārī, Abū ‘Abdillāh Muḥammad ibn Ismā‘īl. Ṣaḥīḥ al-Bukhārī. Juz 6. Cet. V; 

Damaskus: Dār Ibn Kaṡīr, 1993 M/1414 H. 

Al-Bustī, Abū Ḥātim Muḥammad ibn Ḥibbān ibn Aḥmad al-Tamīmī. Ṣaḥīḥ Ibnu Ḥibbān. 

Juz 3. Cet. I; Beirut: Dār Ibn Ḥazm, 2012 M/1433 H. 

Al-Dausarī, Musallam Muḥammad. Al-Mumti’ fī al-Qawā’id al-Fiqhiyah. Cet. I; Riyād: 

Dār Zidnī, 2007 M. 

Feldhamer, George A, dkk.. Mammalogy: Adaptation, Diversity, Ecology. Baltimore: 

The John Hopkins University Press, 2007. 

Al-Fidā’, Ismā’īl ibn Umar ibn Kaṡīr al-Dimasyqi. Tafsīr Al-Qur’an al-‘Aẓīm. Cet. I; 

Beirut: Dār Al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1998 M/1419 H.  

Ḥanbal, Aḥmad ibn. Musnad al-Imām Aḥmad ibn Ḥanbal. Juz 22. Cet. I; t.t.: Muassasah 

al-Risālah, 2001 M/1421 H. 

Hardani, dkk.. Metode Penelitian Kualitatif dan Kuantitatif. Yogyakarta: CV. Pustaka 

Ilmu Group, 2020. 

Al-Haitamī, Aḥmad ibn Muḥammad ibn ‘Alī. Tuḥfah Muḥtāj fī Syarḥ al-Minhāj. Juz 9. 

Mesir: al-Maktabah al-Tijāriyah al-Kubrā, 1983 M. 

Al-Jurjānī, ‘Alī Ibn Muḥammad. Al-Ta’rifāt. Cet. I; Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 

1983 M/1403 H.  

Kementerian Agama RI. Al-Qur’an dan Terjemahannya. Bandung: Cordoba, 2020. 

Mulyadi, Seto, dkk.. Metode Penelitian kualitatif dan Mixed Method: Perspektif yang 

Terbaru untuk Ilmu-ilmu Sosial. Cet. I; Depok: Rajawali Pers, 2019. 

Al-Māwardī, Abū al-Ḥasan ʿAlī ibn Muḥammad ibn Muḥammad ibn Ḥabīb. Al-Ḥāwī al-

Kabīr fī Fiqh Mazhab al-Imām al-Syāfiʿī wa Huwa Syarḥ Mukhtaṣar al-Muzanī. 

Juz 16. Cet. I; Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1999 M/1419 H). 

Al-Muzanī, Abū Ibrahīm Ismā’īl ibn Yaḥyā. Al-Mukhtaṣar min ‘Ilm al-Syāfi’ī wa Ma’nā 

Qaulihi. Juz 2. Cet. I; Riyāḍ: Dār Madārij li al-Nasyr, 2019 M/1440 H.  

Noor, Juliansyah. Metodologi Penelitian. Jakarta: Kencana Prenada Media Grup, 2011. 

Al-Naisābūrī, Abū al-Ḥusaīn Muslim ibn al-Ḥajjaj al-Qusyairī. Ṣaḥīḥ Muslim. Juz 3. Cet. 

I; Kairo: Matba’ah ‘Īsa al-Bābī al-Ḥalbī, 1955 M/1374 H.  

Al-Naisābūrī, Abū Bakar Muḥammad bin Ibrāhīm bin al-Mundzir. Al-Isyrāf ‘alā Mażāhib 

al-ʿUlamā’, Juz 3. Cet. I; Maktabah Makkah al-Ṡaqāfiyyah, 2004 M/1425 H. 

Al-Nawawī, Abū Zakariyā Muḥyī al-Dīn Yaḥyā ibn Syaraf. Al-Majmū’ Syarḥ al-

Muhażżab. Juz 9. Cet. I; Kairo: Īdārah al-Ṭibā’ah al-Munīriyyah, Matba’ah al-

Taḍāmun al-Akhawīy, 1344 H-1347 H. 

Al-Nawawī, Abū Zakariyā Muḥyī al-Dīn Yaḥyā ibn Syaraf. Al-Minhāj Syarḥ Ṣaḥīḥ 

Muslim ibn al-Ḥajjāj. Juz 13. Cet. II; Beirut: Dar Iḥya’ al-Turaṡ al-‘Arabī, 2010 

M/1431 H. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 124-144 

doi: 10.36701/muntaqa.v2ix1.2526 
 

 

 

 

143 | Abdullah Bin Usdi, Rachmat Bin Badani Tempo, Irsyad Rafi 
Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring dalam Perspektif Mazhab Syafii 

Al-Nawawī, Abū Zakariyā Muḥyī al-Dīn Yaḥyā ibn Syaraf. Rauḍah al-Ṭālibīn wa 

‘Umdah al-Muftīn. Juz 3. Cet. III; Beirut: Al-Maktab al-Islāmī, 1991 M/1412 H. 

Al-Qaḥṭānī, Usāmah ibn Sa’īd, dkk.. Mausūah al-Ijmā' fī al-Fiqh al-Islāmī. Juz 1. Cet. I; 

Riyād: Dār al-Faḍīlah li al-Nasyr wa al-Tauzī’, 2012 M/1433 H. 

Al-Qazwīnī, ‘Abdul Karīm ibn Muḥammad ibn ‘Abdul Karīm, Abū al-Qāsim. Al-‘Azīz 

Syarh} al-Wajīz al-Ma’rūf bi Syarḥ al-kabīr. Juz 12. Beirut: Dār al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 1997 M. 

Al-Qazwīnī, Abū ‘Abdillah Muḥammad ibn Yazīd. Sunan Ibnu Mājah. Juz 1. Cet. I; 

Kairo: Dār Iḥyā Kutub al-Arabiyyah, 2010 M/1431 H. 

Al-Qurṭubī, Abū al-Walīd Muḥammad ibn Aḥmad ibn Muḥammad ibn Aḥmad ibn 

Rusyd. Bidāyah al-Mujtahid wa Nihāyah al-Muqtaṣid. Juz 3. Cet. I; Kairo: Dār al-

Ḥadīṡ, 2010 M/1431 H. 

Al-Qusyairī, Abū al-Fatḥ Muḥammad ibn ‘Alī ibn Wahab ibn Muṭī’. Syarḥ al-Arba‘īn al-

Nawawiyyah fī al-Aḥādīṡ al-Ṣaḥīḥah al-Nabawiyyah. Cet. VI; t.t.p.: Muassasah al-

Rayyan, 2003 M/1424 H. 

Al-Ramlī, Syams al-Dīn Muḥammad ibn Abū al-‘Abbās Aḥmad ibn Ḥamzah Syihāb al-

Dīn. Nihāyah al-Muḥtāj ilā Syarḥ al-Minhāj. Juz 3. Beirut: Dār al-Fikr, 1984 

M/1404 H. 

Sujarweni, Wiratna. Metodologi Penelitian. Yogyakarta: Pustaka Baru Press, 2019. 

Al-Sinīkī, Zakariyā ibn Muḥammad ibn Aḥmad ibn Zakariyā al-Anṣārī, Abū Yaḥyā. Fatḥ 

al-Wahhāb bi Syarḥ Minhaj al-Ṭullāb. Juz 2. Beirut: Dār al-Fikr li al-Ṭibā’ah wa 

al-Nasyr, 1993 M/1414 H. 

Al-Suyūṭī, Jalāluddīn ‘Abdurraḥmān. Al-Asybāh wa al-Naẓā’ir fī Qawā‘id wa Furū’ Fiqh 

al-Syāfi‘iyyah. Cet. I; t.t.p.: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1983 M/1403 H.  

Al-Syāfi’ī, Abū ‘Abdillah Muḥammad ibn Idrīs. Al-Risālah. Cet. I; Mesir: Muṣṭafā al-

Bābī al-Ḥalabī wa Aulād, 1938 M/1357 H. 

Al-Syāfi’ī, Abū ‘Abdillah Muḥammad ibn Idrīs. Al-Umm. Juz 2. Cet. II; Beirut: Dār al-

Fikr, 1983 M/1403 H.  

Al-Syaibānī, Abū al-Sa‘ādāt al-Mubārak bin Muḥammad bin Muḥammad bin 

Muḥammad bin ‘Abdul Karīm. Al-Syāfī’i fī Syarḥ Musnad al-Syāfi’ī. Juz 5. Cet. I; 

Riyāḍ: Maktabah al-Rusyd, 2005 M/1426 H. 

Al-Syaukānī, Muḥammad ibn ‘Alī ibn Muḥammad ibn ‘Abdullāh. Naīl al-Auṭār. Juz 8. 

Cet. I; Mesir: Dār al-Ḥadīs, 1993 M/1413 H. 

Al-Tirmiżī, Abū ‘Īsā Muḥammad ibn ‘Īsā. Al-Jāmi’ al-Kabīr. Juz 3. Cet. I; Beirut: Dār 

al-Garb al-Islāmī, 1996 M. 

Al-Ṭūsī, Abū Ḥāmid Muḥammad ibn Muḥammad al-Gazālī. Iḥyā ‘Ulūm al-Dīn. Juz 2. 

Beirut: Dār al-Ma‘rifah, t.th.. 

 

Jurnal: 

Ali, Muchtar. “Konsep Makanan Halal dalam Tinjauan Syariah Dan tanggung Jawab 

Produk Atas Produsen Industri Halal”. Ahkam 16, no.2 (2016).  

Aziz, Abdul. “Fiqh Kuliner: Analisis Pendapat Malikiyyah Dan Syafi’iyyah Tentang 

Status Halal-Haram Hewan”. Falasifa 10, no. 1 (2019).  

Nashirun. “Makanan Halal dan Haram Dalam Perspektif Al-Qur’an”. Halalan Thayyiban 

3, no. 2 (2020). 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 124-144 

doi: 10.36701/muntaqa.v2ix1.2526 
 

 

 

 

144 | Abdullah Bin Usdi, Rachmat Bin Badani Tempo, Irsyad Rafi 
Analisis Hukum Kehalalan Hewan Bertaring dalam Perspektif Mazhab Syafii 

Rahmadani, Hasmirah, Suci Pratama Putri, Muhammad Idham Jamal, Muhammad Rusdi. 

“Analisis Perbandingan Fatwa-Fatwa Dalam Perspektif Mazhab Hukum Islam Dan 

Argumentasinya”. Journal of Religion and Social Community 1, no. 3 (2025).  

Rambe, Doly. “Pandangan Ulama Kota Medan Tentang Hukum Mengonsumsi Buaya”. 

Al-Mashlahah: Jurnal Hukum Islam dan Pranata Sosial Islam 10, no. 2 (2022). 

Takwin, Akhsani. “Daging Mamalia Herbivora yang Diperselisihkan Kehalalannya 

Perspektif Kaidah al-Aṣlu fī al-Asyā’i al-Ibāḥah”. Al-Fikrah: Jurnal Kajian Islam 

1, No. 1 (2024). 

Tesis dan Skripsi: 

Ismail, Aliff Shakirin bin Awang. “Hukum Memakan Dubuk (Hyena) (Studi Komparatif 

Pendapat Imam Syafi'i dan Imam Hanafi”, Skripsi Pekanbaru: Fak. Syariah dan 

Hukum, UIN Sultan Syarif Kasim, 2023.  

Mursyid, Fadhilah. “Tinjauan Hukum Islam Terhadap Jual Beli Hewan Dan Bahan Yang 

Diharamkan Sebagai Obat”, Skripsi Yogyakarta: Fak. Syari’ah dan Hukum UIN 

Sunan Kalijaga, 2014. 

Rosulia, Ely. “Tinjauan Sosiologi Hukum Islam Terhadap Praktik Jual Beli Krengsengan 

Berbahan Dasar Daging Babi, Anjing, Biawak Dan Kera (Studi Kasus Desa 

Besowo, Kecamatan Kepung, Kabupaten Kediri)”, Skripsi Kediri: Fak. Syariah 

Institut Agama Islam Negeri Kediri, 2023. 

Wulandari, Eka. “Tinjauan Hukum Islam Terhadap Jual Beli Daging Buaya Untuk 

Dikonsumsi”, Skripsi Banten: Fak. Syari’ah Institut Agama Islam Negeri Sultan 

Maulana Hasanuddin, 2016. 
 

 


