
145 | Siti Fatimah Haidir, Riska, Santi Sarni 
Hukum Menyematkan Marga pada Nama Anak Angkat Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

 

AL-MUNTAQA: 
Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 
https://journal.stiba.ac.id/index.php/muntaqa/index 

Vol. 2, No. 1 (2026) 

p.145-166 

doi: 
10.36701/muntaqa.v2i1.2527 

 

Hukum Menyematkan Marga pada Nama Anak 

Angkat Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah  
The Law of Adding a Clan Name to the Name of an Adopted Child: The Perspective of Maqāṣid 

al-Syarī’ah  

 
Siti Fatimah Haidira, Riskab, Santi Sarnic 

  
a Institut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia; Email: fatimahhaidir0@gmail.com 
b Institut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia; Email: riska@stiba.ac.id 
c  Institut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia; Email: santisarni@stiba.ac.id 

 

Article Info  Abstract 

Received: 20 Oktober 2025 

Revised: 25 Oktober 2025 

Accepted: 28 Oktober 2025 

Published: 30 Januari 2026 

 

Keywords: 

Adopted Children, Islamic Law, Clan, 

Maqāṣid al-Syarī'ah, Nasab 

 

Kata kunci: 

Anak Angkat, Hukum Islam, Marga, 

Maqāṣid al-Syarī'ah, Nasab  

 

 This study aims to examine the law of attaching a clan name from 

the perspective of maqāṣid al-Syarī’ah and the law of attaching a 

clan name to the name of an adopted child from the perspective 

of maqāṣid al-Syarī’ah. This study uses library research, a 

descriptive qualitative approach, historical normative, and 

phenomenology. Data analysis uses deductive techniques with 

stages of identification, clarification, and systematisation of data 

based on the discussion framework. The results of the study 

indicate that the law of attaching a clan name from the 

perspective of maqāṣid al-Syarī’ah is contextual based on the 

principle of hifẓ al-Dīn, in Batak Toba it is haram because it 

contains elements of shirk through supernatural beliefs and 

rituals that contradict tawhid, but it is mubah in Minangkabau 

and Gorontalo because it is done administratively without rituals 

that violate Islamic principles. As for the law of attaching clans 

to the names of adopted children, when viewed from the 

perspective of maqāṣid al -Syarī’ah, it is haram because it 

potentially violates the principle of hifẓ al-nasl (preserving 

lineage) through the violation of marriage rules between clans, 

as well as hifẓ al-māl (preserving wealth) by granting inheritance 

rights that are not in accordance with sharia. This research 

contributes to the preservation of local culture in line with Islam 

through the administrative use of surnames without elements of 

shirk, the implementation of an adoption system without altering 

lineage, and the provision of economic security for adopted 

children through wills or gifts, thereby creating a balance 

between tradition and Islamic law. 

 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji hukum menyematkan 

marga  perspektif maqāṣid al-Syarī’ah dan hukum penyematan 

marga pada nama anak angkat perspektif maqāṣid al-Syarī’ah. 

Penelitian ini menggunakan metode pustaka (library research), 

pendekatan deskriptif kualitatif, normatif historis, dan 

fenomenologi. Analisis data menggunakan teknik deduktif 

dengan tahapan identifikasi, klarifikasi, dan sistematika data 

berdasarkan kerangka bahasan. Hasil penelitian menunjukkan 

bahwa hukum menyematkan marga perspektif maqāṣid al-

Syarī’ah adalah bersifat kontekstual berdasarkan prinsip hifẓ al-

Dīn, di Batak Toba hukumnya haram karena mengandung unsur 

kesyirikan melalui kepercayaan supranatural dan ritual yang 

mailto:santisarni@stiba.ac.id


 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 145-166 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2527 
 

 

 

 

146 | Siti Fatimah Haidir, Riska, Santi Sarni 
Hukum Menyematkan Marga pada Nama Anak Angkat Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

bertentangan dengan tauhid, namun mubah di Minangkabau dan 

Gorontalo karena dilakukan secara administratif tanpa ritual yang 

melanggar prinsip Islam. Adapun hukum penyematan marga pada 

nama anak angkat, jika dilihat dari maqāṣid al-Syarī’ah, 

hukumnya haram karena berpotensi menyalahi prinsip hifẓ al-

nasl (menjaga keturunan) melalui pelanggaran aturan perkawinan 

sesama marga, serta hifẓ al-māl (menjaga harta) dengan memberi 

hak waris yang tidak sesuai syariat. Penelitian ini berkontribusi 

pada pelestarian budaya lokal yang sejalan dengan Islam melalui 

penyematan marga secara administratif tanpa unsur kesyirikan, 

penerapan sistem adopsi tanpa perubahan nasab, serta pemberian 

jaminan ekonomi anak angkat melalui wasiat atau hibah, 

sehingga tercipta keseimbangan antara tradisi dan syariat Islam. 

 

 

How to cite:  

Siti Fatimah Haidir, Riska, Santi Sarni, “Hukum Menyematkan Marga pada Nama Anak Angkat Perspektif 

Maqāṣid al-Syarī’ah”, AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab, Vol. 2, No. 1 (2026): 145-166. doi: 

10.36701/muntaqa.v2i1.2527 
 

 
This work is licensed under a Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International (CC BY-NC-SA 4.0) 
 

 

PENDAHULUAN 
Setiap pasangan suami istri secara naluri tentu ingin memiliki anak untuk 

menyambung keturunan, mewarisi dan menambah kebahagiaan rumah tangga. Anak 

adalah amanat yang diberikan Allah Swt. kepada kedua orang tuanya yang harus 

dilindungi, dijaga, dan dirawat dengan baik. Allah Swt. menetapkan peran ibu bapak 

terhadap anak-anak mereka dalam semua aspek kehidupan.1 Bagi rumah tangga yang 

belum dikaruniai anak, berbagai cara dilakukan untuk mendapatkan keturunan, di 

antaranya dengan mengangkat anak, baik dari keluarga maupun dari orang lain. Praktik 

adopsi yang dikenal dengan istilah al-Tabanni ini bukanlah hal baru dan telah dikenal 

oleh berbagai peradaban kuno seperti bangsa Yunani, Romawi, India, dan bangsa-bangsa 

lainnya. Di kalangan bangsa Arab masa jahiliyah, adopsi ini telah berkembang secara 

turun temurun bahkan sebelum Nabi Muhammad saw. diutus menjadi Rasul.2 

Pada awal kemunculan Islam, praktik adopsi masih diakui keberadaannya. Nabi 

Muhammad saw. pernah mengangkat Zaid bin Ḥāriṡah sebagai anaknya, sehingga beliau 

tidak lagi dipanggil dengan nama ayah biologisnya (Hāriṡah), melainkan dengan nama 

Zaid bin Muhammad. Adopsi ini diumumkan secara terbuka oleh Nabi di hadapan kaum 

Quraisy dengan pernyataan bahwa dirinya dan Zaid saling mewarisi. Selanjutnya, Zaid 

dinikahkan dengan Zainab binti Jahsy, sepupu Nabi dan putri dari Ᾱminah binti 'Abd al-

Muṭṭalib.3 

Dalam kehidupan masyarakat Indonesia, identitas seseorang menjadi aspek yang 

sangat fundamental. Salah satu identitas yang paling menonjol adalah hubungan 

 
1Januariansyah Arfaizar, “Konstruksi Hukum Islam tentang Pengangkatan Anak dan Implikasi Sosialnya,” 

Journal of Education and Culture Vol. 3, no. 1 (2025): h. 513. 
2Hariyun Sagita, “Adopsi dalam Pandangan Al-Qur’an Kajian Tafsir Ijtima’I,” Perada 3, no. 2 (2020): h. 3.    
3Nani Indrawati, “Hukum Memberikan Nama Nasab Bapak Angkat kepada Anak Angkat menurut Fiqh Islam 

dan Kompilasi Hukum Islam”, Skripsi (Makassar: Universtas Muhammadiyah, 2024): h. 2. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 145-166 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2527 
 

 

 

 

147 | Siti Fatimah Haidir, Riska, Santi Sarni 
Hukum Menyematkan Marga pada Nama Anak Angkat Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

genealogi atau nasab, yang pada beberapa budaya diwujudkan melalui penyematan 

marga. Pemberian marga pada anak angkat berkembang di berbagai daerah Indonesia, 

khususnya pada masyarakat Batak, Minangkabau, dan Gorontalo sebagai penanda silsilah 

keturunan seseorang berdasarkan daerah asalnya.4 Dalam masyarakat Batak, marga 

bukan sekadar nama keluarga, melainkan penentu kedudukan dan partuturan dalam 

kehidupan sehari-hari. Partuturan adalah sistem adat Batak yang menentukan tarombo 

(hubungan kekerabatan) antar masyarakat Batak, baik dalam interaksi sosial maupun 

upacara adat. Identitas suku dan marga juga berperan menentukan status seseorang dalam 

kelompok sosial (kaum) maupun struktur pemerintahan adat di tingkat nagari, menjadi 

dasar dalam pewarisan harta pusaka dan penetapan peran serta kewajiban anggota 

keluarga dalam tatanan sosial yang berlaku..5 

Namun, penyematan marga menjadi permasalahan kompleks dalam konteks 

pengangkatan anak. Di satu sisi, orang tua angkat ingin memberikan marga kepada anak 

angkat sebagai tanda penerimaan mereka dalam keluarga besar. Di sisi lain, Islam 

memiliki hukum dan aturan yang jelas tentang nasab, sebagaimana firman Allah Swt. 

dalam Q.S. al-Aḥzāb/33:5. 

ليِكُمْ ۚلآٱدْعُوهُمْ   ينِ واماواَٰ نُكُمْ فِِ ٱلدِ  ءٓاهُمْ فاإِخْواَٰ ئٓهِِمْ هُوا أاقْساطُ عِندا ٱللَّهِ ۚ فاإِن لَّهْ ت اعْلامُوٓا۟ ءاابَا والايْسا    بَا
ُ غافُوراً رهحِيمًا  آ أاخْطاأْتُُ بهِِۦ والاَٰكِن مها ت اعامهداتْ قُ لُوبُكُمْ ۚ واكاانا ٱللَّه  عالايْكُمْ جُنااحٌ فِيما

Terjemahnya :   
Panggilah mereka (anak-anak angkat itu) dengan (memakai) nama bapak-bapak 

mereka; itulah yang lebih adil pada sisi Allah Swt., dan jika kamu tidak 

mengetahui bapak-bapak mereka, maka (panggilah mereka sebagai) saudara-

saudaramu seagama dan maula-maulamu, dan tidak ada dosa atasmu terhadap apa 

yang kamu khilaf padanya, tetapi (yang ada dosanya) apa yang disengaja oleh 

hatimu. Dan adalah Allah Swt. Maha Pengampun lagi Maha Penyayang.6 

Pada kalimat   ْعِندا ٱللَّهِ لآٱدْعُوهُم أاقْساطُ  ئٓهِِمْ هُوا  بَا   yang artinya panggilah mereka 

(anak anak angkat itu) dengan (memakai) nama bapak-bapak mereka; itulah yang lebih 

adil pada sisi Allah. Ini merupakan perintah yang (membatalkan hukum) nasakh yang 

terjadi pada awal mula Islam tentang kebolehan untuk mengakui anak angkat pada anak 

orang lain. Dalam ayat ini Allah Swt. memerintahkan untuk mengembalikan nasab 

mereka yang sesungguhnya. Ini sebuah keadilan dan jalan kebenaran.7 

Penyematan marga sebagai salah satu bentuk adat yang terjadi di beberapa daerah  

yang biasanya tidak dimaksudkan untuk mengubah nasab seseorang, akan tetapi sebagai 

tanda penerimaan dan pengakuan sosial. Namun salah satu contoh pada warga Batak, 

marga tidak hanya menunjukkan hubungan keluarga, tetapi juga hak atas tanah ulayat,  

 
4Ismet Hasan, dkk., “Marga sebagai Simbol Kekerabatan Studi Pergeseran Status Sosial Warga Barakati, 

Kabupaten Gorontalo, Provinsi Gorontalo,” Tadayyun: Journal of Religion, Social and Humanities Studies 1, no. 1 

(2022): h. 65. 
5Evangeline Ririsanna Hutabalian, “Makna Pemberian Marga dalam Adat Batak Toba (Studi Kasus kepada 

Perantau Batak Toba di Surabaya”, Disertasi (Surabaya: Universitas Airlangga, 2014): h. 6. 
6Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an dan Terjemahnya (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat 

Kementerian Agama Republik Indonesia, 2019), h. 660. 
7Abū al-Fidā’ Ibnu Katsīr, Tafsīr Al-Qur’an al-'Aẓīm, Juz 3 (Cet. II; Riyad: Dār Ṭhayyibah, 1999), hal. 377.  



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 145-166 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2527 
 

 

 

 

148 | Siti Fatimah Haidir, Riska, Santi Sarni 
Hukum Menyematkan Marga pada Nama Anak Angkat Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

keterlibatan dalam upacara adat, dan pengakuan sebagai anggota dari keluarga tersebut.8 

Oleh karena itu penyematan marga menjadi kebutuhan sosial yang penting dan perlu 

kehati-hatian dalam menyematkan marga, pada hukum Islam dapat menimbulkan 

pertentangan di dalamnya.  

Dari permasalahan ini penulis tertarik untuk mengangkat dua permasalahan 

sebagai berikut, Pertama, bagaimana hukum menyematkan marga perspektif maqāṣid al-

Syarī’ah?. Kedua, bagaimana hukum menyematkan marga pada nama anak angkat 

perspektif maqāṣid al-Syarī’ah?. Penelitian ini bertujuan untuk mengetahui hukum 

menyematkan marga pada nama anak angkat perspektif maqāṣid al-Syarī’ah dan untuk 

menganalisis hukum penyematan marga pada nama anak angkat perspektif  maqāṣid al-

Syarī’ah. Manfaat penelitian ini untuk mengembangkan ilmu hukum Islam di Indonesia 

yang menghargai budaya setempat sekaligus menciptakan kehidupan masyarakat yang 

harmonis. 

Penelitian ini merupakan penelitian pustaka (library research)9 dengan 

menggunakan jenis penelitian deskriptif kualitatif, menggabungkan dua metode 

pendekatan utama yaitu normatif historis dan fenomenologi. Pendekatan normatif historis 

memungkinkan penulis untuk mengkaji aspek-aspek normatif suatu fenomena dalam 

konteks perkembangan historisnya, sementara pendekatan fenomenologi memberikan 

kerangka untuk memahami makna dan esensi dari pengalaman atau fenomena yang 

diteliti berdasarkan perspektif subjektif para pelaku atau objek penelitian. Sebagai 

penelitian pustaka, seluruh data yang digunakan bersumber dari literatur-literatur relevan 

seperti buku, jurnal ilmiah, dokumen resmi, dan sumber tertulis lainnya yang berkaitan 

dengan topik penelitian. Proses analisis data dalam penelitian ini menggunakan teknik 

deduktif yang dimulai dari kerangka teori atau konsep umum kemudian diaplikasikan 

untuk menganalisis data-data spesifik yang telah dikumpulkan. Tahapan Analisis data 

menggunakan teknik deduktif, melalui tahapan identifikasi data untuk meninjau 

kesesuaian dengan pembahasan, seleksi data secara selektif, klarifikasi data secara teratur 

dan logis, serta sistematika data berdasarkan kerangka bahasan dan rumusan masalah.10 

Beberapa penelitian terdahulu telah membahas permasalahan yang berkaitan 

dengan penyematan marga dan pengangkatan anak dari berbagai perspektif, yaitu, 

Pertama, penelitian yang dilakukan oleh Indah Supria Berlianti Sianturi dan Maria Belen 

Aprilia. dengan judul “Kedudukan Orang Berasal dari Luar Suku Batak yang diberi 

Marga dalam Pembagian Waris Adat Batak Toba di Tapanuli Utara.”11 Dengan 

pendekatan yuridis normatif terhadap hukum adat. Fokusnya terletak pada legitimasi 

pewarisan dan penerimaan sosial dalam struktur adat. Sementara itu, penelitian penulis 

menelaah praktik penyematan marga dari sudut pandang hukum Islam dengan pendekatan 

maqāṣid al-Syarī‘ah, khususnya dalam menjaga keturunan (ḥifẓ al-Nasl) dan identitas 

hukum anak. Kebaruan (novelty) penelitian ini terletak pada analisis norma penyematan 

marga bukan semata dari aspek sosial atau adat, melainkan dari dimensi tujuan-tujuan 

 
8Evangeline Ririsanna Hutabalian, “Makna Pemberian Marga dalam Adat Batak Toba (Studi Kasus kepada 

Perantau Batak Toba di Surabaya”, Disertasi (Surabaya: Universitas Airlangga, 2014): h. 5. 
9Sofyan A. P, Metode Penelitian Hukum Islam: Penuntun Praktis untuk Menulis Skripsi dan Tesis (Gorontalo: 

Sultan Amai Press IAIN Gorontalo, 2009 M), h.    5  
10Juliansyah Noor, Metodologi Penelitian (Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2011), h. 33-35.  
11Indah Supria Berlianti Sianturi, dkk., “Kedudukan Orang berasal dari Luar Suku Batak yang diberi Marga 

dalam Pembagian Waris Adat Batak Toba di Tapanuli Utara,” Ilmu Hukum, Sosial, dan Humaniora (Kultura) 1, no. 6 

(2023).    



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 145-166 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2527 
 

 

 

 

149 | Siti Fatimah Haidir, Riska, Santi Sarni 
Hukum Menyematkan Marga pada Nama Anak Angkat Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

syariat Islam dalam menjaga tatanan nasab dan kejelasan hak anak angkat di masyarakat 

muslim. 

Kedua, Muhammad Basri Sitorus dalam skripsinya yang berjudul “Hukum 

Memberikan Nama Nasab kepada Anak Angkat Menurut Fatwa Majelis Ulama Indonesia 

Tahun 1984”12 dengan fokus pada penerapan hukum Islam berdasarkan teks normatif. 

Adapun penelitian penulis mengkaji lebih luas aspek penyematan marga melalui 

pendekatan maqāṣid al-Syarī‘ah, khususnya dalam menjaga nasab (ḥifẓ al-Nasl), 

kehormatan anak, serta kemaslahatan sosial. Kebaruan penelitian ini terletak pada 

pendekatan holistik terhadap penyematan marga bukan hanya dari sisi hukum normatif, 

tetapi juga dari nilai-nilai dan tujuan syariat Islam dalam membingkai identitas anak 

angkat secara proporsional antara kebutuhan sosial dan kejelasan nasab. 

Ketiga, Khusnul Khotimah melalui skripsinya “Penegakan Hukum Penggantian 

Nasab Anak Adopsi dalam Kartu Keluarga pada Masyarakat Desa Sukorejo Kabupaten 

Pemalang”.13 Menitikberatkan pada penegakan hukum administratif terkait penggantian 

nasab anak adopsi dalam kartu keluarga di desa Sukorejo, dengan fokus pada 

ketidaksesuaian praktik masyarakat terhadap regulasi formal seperti PP No. 54 Tahun 

2007 dan UU Perlindungan Anak. Sementara itu, penelitian penulis mengkaji persoalan 

identitas anak angkat lebih konseptual melalui pendekatan maqāṣid al-Syarī‘ah, dengan 

penekanan pada tujuan syariat dalam menjaga nasab, martabat, dan hak-hak anak. 

Kebaruan penelitian ini terletak pada analisis etis normatif yang tidak hanya menyoroti 

prosedur hukum, tetapi juga menggali landasan filosofis dan maslahat di balik 

penyematan marga dalam masyarakat muslim. 

Keempat, Rezki A.S. Albatati dalam penelitiannya “Pemahaman Masyarakat 

Terhadap Pemisahan Marga pada Anak Angkat yang Berdampak pada Hak Nasab Anak 

Perspektif Hukum Islam”.14 membahas pemahaman masyarakat desa Tumbak terhadap 

pemisahan dan penggantian marga anak angkat serta dampaknya terhadap nasab dalam 

perspektif hukum Islam, dengan fokus pada realitas sosial dan persepsi masyarakat. 

Sementara itu, penelitian penulis menelaah lebih dalam aspek normatif penyematan 

marga berdasarkan tujuan-tujuan syariat, khususnya dalam menjaga kejelasan nasab (ḥifẓ 

al-Nasl), perlindungan hak anak, dan kemaslahatan sosial. Kebaruan penelitian ini 

terletak pada pendekatan maqāṣid al-Syarī‘ah yang tidak hanya membahas praktik sosial 

atau pemahaman masyarakat, tetapi menawarkan kerangka nilai syariat yang utuh dalam 

menilai dan mengarahkan praktik penyematan marga agar tetap sesuai dengan prinsip-

prinsip hukum Islam. 

Kelima, Ismet K. Hasan melalui artikelnya “Marga Sebagai Simbol Kekerabatan: 

Studi Pergeseran Status Sosial Warga Barakati, Kabupaten Gorontalo”.15 Menyoroti 

 
12Muhammad Basri Sitorus, "Hukum Memberikan Nama Nasab kepada Anak Angkat Menurut Fatwa Majelis 

Ulama Indonesia Tahun 1984 (Studi Kasus Desa Lengau Seprang Kecamatan Tanjung Morawa)" , Skripsi (Medan: 

Fak. Syari’ah dan Hukum UIN Samatera Utara, 2017). 
13Khusnul Khotimah, "Penegakan Hukum Penggantian Nasab Anak Adopsi dalam Kartu Keluarga pada 

Masyarakat Desa Sukorejo Kabupaten Pemalang", Skripsi  (Pekalongan: Fak. Syariah UIN K.H. Aburrahman Wahid, 

2023). 
14Rezki A.S. Albatati, “Pemahaman Masyarakat terhadap Pemisahan Marga pada Anak Angkat yang 

berdampak pada Hak Nasab Anak Perspektif Hukum Islam (Studi Kasus Desa Tumbak Kecamatan Pusomaen)”, Skripsi 

(Manado: Fak. Syariah IAIN Manado, 2021). 
15Ismet Hasan, dkk., “Marga sebagai Simbol Kekerabatan Studi Pergeseran Status Sosial Warga Barakati, 

Kabupaten Gorontalo, Provinsi Gorontalo,” Tadayyun: Journal of Religion, Social and Humanities Studies 1, no. 1 

(2022). 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 145-166 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2527 
 

 

 

 

150 | Siti Fatimah Haidir, Riska, Santi Sarni 
Hukum Menyematkan Marga pada Nama Anak Angkat Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

fungsi marga sebagai simbol kekerabatan dan alat mobilitas sosial dalam masyarakat 

Gorontalo, khususnya dalam konteks pergeseran status sosial. Sementara itu, penelitian 

penulis berfokus pada analisis normatif atas praktik penyematan marga anak angkat 

dalam kerangka maqāṣid al-Syarī‘ah, khususnya dalam menjaga kejelasan nasab, 

identitas, dan kemaslahatan sosial. Kebaruan penelitian ini terletak pada pendekatan 

maqāṣid yang mengaitkan praktik sosial penyematan marga dengan nilai-nilai 

perlindungan syariat Islam, menjadikannya tidak hanya kajian sosiologis, tetapi juga 

normatif yang berbasis pada tujuan hukum Islam. 

Dari penelusuran terhadap penelitian-penelitian terdahulu tersebut, dapat 

diidentifikasi bahwa meskipun berbagai aspek penyematan marga dan pengangkatan anak 

telah dibahas dari sudut pandang hukum adat, fatwa ulama, hukum administratif, dan 

hukum Islam secara umum, namun belum ada penelitian yang secara khusus dan 

mendalam mengkaji permasalahan ini dari perspektif maqāṣid al-Syarī'ah. 

 

PEMBAHASAN 
A. Konsep Penyematan Marga 

1. Pengertian Penyematan Marga 

Secara bahasa, penyematan marga terdiri dari dua kata yang memiliki akar sejarah 

yang mendalam. Kata marga berasal dari bahasa Sanskerta varga yang memiliki makna 

fundamental sebagai kelompok atau golongan dengan struktur hierarki tertentu dalam 

masyarakat. Penggunaan kata ini menunjukkan pengaruh budaya India kuno yang telah 

lama mengakar dalam peradaban Indonesia, khususnya dalam sistem sosial dan 

kekerabatan.16 Sementara itu, kata penyematan berasal dari kata dasar semat yang berarti 

menempelkan atau memberikan sesuatu kepada pihak lain.17 Dalam konteks marga, 

penyematan mengacu pada proses pemberian atau penempelan identitas marga kepada 

seseorang yang sebelumnya tidak memiliki marga tersebut. Kombinasi kedua kata ini 

membentuk konsep yang mengacu pada tindakan memberikan identitas kekerabatan 

sosial kepada individu tertentu, terutama dalam konteks pengangkatan anak atau 

penerimaan seseorang ke dalam struktur keluarga besar.18 

Secara istilah, penyematan marga adalah proses formal atau informal pemberian 

identitas marga (kelompok/golongan) kepada seseorang sebagai bentuk penerimaan 

secara sosial oleh keluarga dan lingkungan sekitar yang memungkinkan individu tersebut 

untuk berpartisipasi penuh dalam kehidupan komunitas adat.19 Proses formal yaitu 

penyematan marga melalui upacara adat resmi yang dipimpin tetua adat, disertai 

dokumentasi tertulis seperti surat keterangan kepala adat, dan mengikuti prosedur baku 

dengan syarat-syarat tertentu seperti mas kawin adat atau ritual khusus20 adapun proses 

 
16Arenda Rosyada, “Sejarah Perkembangan Marga Tanjung Batu Tahun 1950-1983” Skripsi (Palembang: 

Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan Universitas Sriwijaya, 2024), h. 2. 
17Departemen Pendidikan Nasional, Kamus Besar Bahasa Indonesia,  h. 1259. 
18Indah Supria Berlianti Sianturi, dkk., “Kedudukan Orang Berasal dari Luar Suku Batak yang diberi Marga 

dalam Pembagian Waris Adat Batak Toba di Tapanuli Utara,” Ilmu Hukum, Sosial, dan Humaniora (Kultura) 1, no. 6 

(2023): h. 23.   
19Ismet Hasan, dkk., “Marga sebagai Simbol Kekerabatan Studi Pergeseran Status Sosial Warga Barakati, 

Kabupaten Gorontalo, Provinsi Gorontalo,” Tadayyun: Journal of Religion, Social and Humanities Studies 1, no. 1 

(2022): h. 67. 
20Evangeline Ririsanna Hutabalian, “Makna Pemberian Marga dalam Adat Batak Toba (Studi Kasus kepada 

Perantau Batak Toba di Surabaya”, Disertasi (Surabaya: Universitas Airlangga, 2014): h. 6. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 145-166 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2527 
 

 

 

 

151 | Siti Fatimah Haidir, Riska, Santi Sarni 
Hukum Menyematkan Marga pada Nama Anak Angkat Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

informal yaitu penyematan marga secara bertahap tanpa upacara khusus, terjadi melalui 

penerimaan sosial dari interaksi sehari-hari, partisipasi dalam gotong royong, dan 

keterlibatan aktif dalam kehidupan komunitas marga.  

Marga dalam hal ini berfungsi sebagai sistem kekerabatan patrilineal yang tidak 

hanya menunjukkan garis keturunan dari pihak ayah, tetapi juga berperan sebagai 

penanda identitas sosial, sistem organisasi masyarakat yang mengatur interaksi 

antarindividu, dan penentu hak-hak adat tertentu seperti akses terhadap tanah ulayat dan 

partisipasi dalam upacara adat.21 

2. Histori Penyematan Marga 

Sistem marga telah mengakar dalam struktur sosial Nusantara sejak periode 

praIslam sebagai warisan peradaban kuno yang berfungsi sebagai sistem identifikasi 

sosial, mekanisme kontrol sosial, dan distribusi sumber daya dalam masyarakat 

tradisional dengan fleksibilitas untuk mengakomodasi pengangkatan anak dan 

penerimaan orang luar melalui penyematan marga. Secara historis formal, pada abad ke-

18 Kesultanan Palembang melembagakan sistem ini menjadi unit administratif 

pemerintahan yang kemudian diadopsi oleh pemerintah kolonial Belanda, pendudukan 

Jepang, hingga terformalisasi dalam UU No. 7 Tahun 1979 tentang Pemerintahan Desa 

setelah kemerdekaan Indonesia.22 

Sepanjang sejarahnya, sistem marga menunjukkan kemampuan adaptasi luar biasa 

terhadap perubahan politik, sosial, dan ekonomi, berperan sebagai pengikat kekeluargaan 

dalam ritual adat dan kehidupan sehari-hari, menciptakan solidaritas sosial dan kerja sama 

ekonomi komunitas, serta mempertahankan relevansi melalui fleksibilitas yang mengakui 

pentingnya aspek sosial kultural dalam pembentukan identitas komunitas meskipun tetap 

mempertahankan karakter turun temurun dalam garis keluarga langsung.23 

3. Contoh Kasus Penyematan Marga 

a. Daerah Batak Toba 

Dalam tradisi Batak, proses adopsi anak disertai dengan penyematan marga yang 

merupakan ritual adat yang sangat sakral dan makna mendalam. Sebagai contoh kongkrit, 

seorang anak bernama Robert Hutabarat yang telah diadopsi keluarga Simanjuntak akan 

menjadi Robert Simanjuntak, Penyematan marga ini bukan sekadar perubahan nama, 

melainkan perpindahan identitas lengkap dalam sistem kekerabatan Batak.24 

Proses penyematan marga dimulai dengan upacara adat yang diselenggarakan 

oleh keluarga angkat dengan melibatkan seluruh elemen dalihan na tolu, yaitu hula-hula 

(keluarga istri), dongan tubu (sesama marga), dan boru (keluarga yang mengambil istri 

dari marga tersebut). Upacara ini dipimpin oleh kepala adat atau raja yang memiliki 

otoritas untuk melakukan ritual sakral tersebut, 25 tahapan selanjutnya melibatkan ritual 

 
21Rahmat Muhidin, “Penamaan Marga dan Sistem Sosial Pewarisan Masyarakat Sumatera Selatan (Naming 

Clan and Social System of Transfer To People in South Sumatera),” Jurnal Kebudayaan 13, no. 2 (2018): h. 165. 
22Arenda Rosyada, “Sejarah Perkembangan Marga Tanjung Batu Tahun 1950-1983” Skripsi (Palembang: : 

Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan Universitas Sriwijaya, 2024), h. 2. 
23Maslan M.R Sihombing, “Sistem Kekerabatan Suku Batak Toba,” Jurnal Sains dan Teknologi ISTP 13, no. 

1 (2020): h. 111. 
24Era Indah Sidauruk, “Hak Mewaris bagi Anak Angkat Laki-Laki pada Masyarakat Adat Batak Toba (Studi 

di Kota Tanjungbalai, Provinsi Sumatera Utara)” Skripsi (Bandar Lampung: Fakultas Hukum Universitas Lampung 

Bandar Lampung, 2023): h. 62. 
25Maria Loren Rumia Hutauruk dan Rosnidar Sembiring, “Analisis Pemberian Marga pada Nama melalui 

Proses Mangain kepada Suku di Luar Batak Toba ( Studi Penetapan Pengadilan Negeri Balige Nomor 19 / Pdt . P / 

2020 / Pn Blg ),” Journal Of Science And Social Research 8, No. 2 (2025): h. 2619. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 145-166 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2527 
 

 

 

 

152 | Siti Fatimah Haidir, Riska, Santi Sarni 
Hukum Menyematkan Marga pada Nama Anak Angkat Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

kasih sayang yang sangat simbolis, dimana orang tua angkat menyuapi anak tersebut 

sebanyak tiga kali dengan nasi dan ikan mas, memberikan minum tiga teguk, serta 

memberikan ulos Batak sebagai tanda kasih sayang agar anak sehat dan diberkati. 

Selanjutnya ayah angkat menaburkan beras ke atas kepala anak sambil menjelaskan 

silsilah keluarga yang mengangkatnya, diikuti dengan pelukan dan ciuman sebagai 

simbol penerimaan. Proses selanjutnya yaitu dengan penyambutan dari berbagai pihak 

keluarga besar, termasuk saudara ayah, sepupu, dan yang paling sakral adalah acara dari 

paman (tulang) dari pihak ibu yang sangat dihormati dalam adat Batak Toba karena 

berkatnya dianggap berperan besar, Seluruh upacara ini dilakukan secara terbuka dan 

tunai di hadapan masyarakat adat sebagai pengakuan resmi bahwa anak tersebut telah 

menjadi bagian dari keluarga angkatnya menurut adat Batak Toba.26 

Dokumentasi adat juga dilakukan dengan mencatat nama anak angkat dalam 

pustaka atau buku silsilah marga, serta memberitahukan kepada seluruh jaringan marga 

yang tersebar di berbagai daerah. Konsekuensi dari penyematan marga ini sangat 

fundamental dalam kehidupan anak angkat, karena mereka akan memiliki hak penuh 

untuk mewarisi harta keluarga angkat dan berkewajiban untuk melanjutkan garis 

keturunan marga tersebut.27 Mereka juga terikat dengan aturan perkawinan adat yang 

melarang pernikahan dengan sesama marga, sesuai dengan prinsip eksogami (pernikahan 

sesama marga) dalam sistem kekerabatan Batak. Pernikahan eksogami pada masyarakat 

Batak Toba adalah aturan yang melarang seseorang menikah dengan orang yang memiliki 

marga (nama keluarga) yang sama. Misalnya, jika seorang laki-laki bermarga Sitompul, 

dia tidak boleh menikah dengan perempuan yang juga bermarga Sitompul. Dia harus 

mencari istri dari marga lain, seperti marga Nababan. Aturan ini berdasarkan kepercayaan 

bahwa orang yang bermarga sama dianggap masih bersaudara.28  

Selain itu, anak angkat akan memiliki posisi sosial yang sama dengan anak 

kandung dalam struktur masyarakat Batak, dengan segala hak dan kewajiban yang 

menyertainya.29 Proses ini menunjukkan betapa pentingnya marga dalam identitas 

masyarakat Batak, yang tidak hanya berfungsi sebagai nama keluarga, tetapi juga sebagai 

sistem yang mengatur seluruh aspek kehidupan sosial, ekonomi, dan spiritual dalam 

masyarakat Batak.30 

b. Daerah Minangkabau 

Penyematan marga dalam budaya Minangkabau dapat dijelaskan melalui contoh 

Ahmad Syafril Caniago, yang memperoleh marga Caniago dari garis keturunan ibunya 

sesuai sistem matrilineal yang unik di Indonesia. Dalam sistem ini, identitas suku, harta 

pusaka, dan kedudukan adat diturunkan melalui garis perempuan, sehingga anak otomatis 

menjadi anggota suku ibunya sejak lahir tanpa memerlukan upacara atau ritual khusus. 

 
26M.A Lanny Yoseva, dkk., “Analisis Hukum Pelaksanaan Pengangkatan Anak (Mangain) Menurut Hukum 

Batak Toba Di Desa Narumonda V Kecamatan Siantar Narumonda Kabupaten Toba …,” Jurnal Hukum Dan HAM 

Wara Sains 1, no. 02 (2022): h. 137-139. 
27Evangeline Ririsanna Hutabalian, “Makna Pemberian Marga dalam Adat Batak Toba (Studi Kasus kepada 

Perantau Batak Toba di Surabaya”, Disertasi (Surabaya: Universitas Airlangga, 2014): h. 5. 
28Debora Maria Paramita Pasaribu, dkk., “Perkembangan Sistem Perkawinan Adat Batak Toba Di Kota 

Medan,” Diponegoro Law Journal 6, no. 02 (2017): h. 2.  
29Lanny Yoseva, dkk., “Analisis Hukum Pelaksanaan Pengangkatan Anak (Mangain) Menurut Hukum Batak 

Toba di Desa Narumonda V Kecamatan Siantar Narumonda Kabupaten Toba Sumatra Utara,” Jurnal Hukum dan HAM 

Wara Sains 1, no. 02 (2022): h. 136.  
30Kevin Nathanael Marbun, “Melibatkan Diri dalam Permainan Kuasa: Eksplorasi Etika Politik melalui 

Lensa Tradisi Mangain terhadap Elit Politik,” Journal of Geopolitics and Public Policy 1, no. 1 (2023): h. 44.  



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 145-166 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2527 
 

 

 

 

153 | Siti Fatimah Haidir, Riska, Santi Sarni 
Hukum Menyematkan Marga pada Nama Anak Angkat Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

Suku Caniago merupakan salah satu dari empat suku induk (suku nan ampek) bersama 

Koto, Piliang, dan Bodi, yang kemudian berkembang dan bercabang menjadi puluhan 

bahkan ratusan suku turunan yang tersebar di berbagai nagari di seluruh Minangkabau.31 

Proses penyematan marga pada anak angkat di Minangkabau dilakukan melalui 

upacara adat yang resmi dan dihadiri oleh tokoh adat seperti Ketua Adat, mamak, alim 

ulama, dan masyarakat sekitar. Pengangkatan ini biasanya dilakukan karena beberapa 

alasan seperti tidak memiliki anak, belas kasihan, atau untuk mempererat hubungan 

kekeluargaan. Syarat pengangkatan anak adalah mendapat persetujuan dari orang tua 

kandung dan orang tua angkat. Setelah persetujuan dan upacara adat dilakukan, anak 

angkat langsung masuk ke dalam lingkungan kekerabatan genealogis marga orang tua 

angkat. Ini berarti anak tersebut mendapatkan marga keluarga angkatnya, sehingga secara 

adat namanya disematkan dengan marga tersebut.32 Upacara adat pengangkatan anak ini 

biasanya disebut dengan adaik dipakai lumbago dituang yang melibatkan pengumuman 

secara terbuka kepada masyarakat bahwa anak tersebut telah menjadi bagian dari keluarga 

angkat dan marga yang diangkat. Dengan demikian, anak angkat memiliki kedudukan 

dan hak waris yang hampir sama dengan anak kandung, meskipun hubungan nasab 

dengan keluarga biologis tidak terputus sepenuhnya.33 

c. Daerah Gorontalo 

Sistem kekerabatan masyarakat Gorontalo yang menganut pola patrilineal, di 

mana marga diturunkan dari pihak ayah kepada anak-anaknya dari generasi ke generasi. 

Dalam konteks pengangkatan anak, sistem ini memiliki mekanisme khusus yang 

memungkinkan anak angkat untuk secara penuh terintegrasi ke dalam keluarga baru 

melalui penyematan marga ayah angkatnya.34 Proses penyematan marga pada anak 

angkat tidak dilakukan melalui upacara ritual formal yang terdokumentasi seperti upacara 

adat lainnya (molontalo, mobangu, mokama, atau moluna), melainkan berlangsung secara 

praktis melalui penerimaan sosial dan pengakuan masyarakat. Masyarakat Gorontalo 

dikenal dengan sifat terbuka, ramah dan toleran terhadap para pendatang yang hijrah 

merantau di Gorontalo. Proses pemberian marga dilakukan melalui musyawarah keluarga 

besar dan kemudian anak angkat tersebut secara otomatis menggunakan marga keluarga 

angkatnya sesuai sistem patrilineal yang berlaku.35 Sebagai contoh, jika keluarga 

bermarga Bobihoe mengangkat seorang anak bernama Sari, maka anak tersebut akan 

dikenal sebagai Sari Bobihoe, atau jika keluarga Puluhulawa mengangkat anak laki-laki 

bernama Ridwan, ia akan menjadi Ridwan Puluhulawa.36 Melalui penggunaan marga 

baru ini, anak angkat kemudian terintegrasi dalam sistem kekerabatan keluarga angkatnya 

 
31Iva Ariani, “Nilai Filosofis Budaya Matrilineal di Minangkabau (Relevansinya bagi Pengembangan Hak-

Hak Perempuan di Indonesia),” Jurnal Filsafat 25, no. 1 (2015): h. 39.  
32Mardalena Hanifah, dkk., “Perbandingan Kedudukan Anak Angkat dalam Pewarisan Menurut Hukum 

Perdata dengan Hukum Adat Minangkabau Mardalena,” Jurnal Ilmiah Wahana Pendidikan 11, no. 5 (2025): h. 135. 
33Mardalena Hanifah, dkk., “Perbandingan Kedudukan Anak Angkat dalam Pewarisan Menurut Hukum 

Perdata dengan Hukum Adat Minangkabau Mardalena,” Jurnal Ilmiah Wahana Pendidikan 11, no. 5 (2025): h. 131. 
34Muhamad Ilham Zulkarnayn dan Sukirno, “Posisi Hak Waris Anak Laki - Laki Luar Kawin dalam Sistem 

Patrilineal dan KUHPerdata,” Notarius 17, No. 3 (2024): h. 1820.  
35Lili Herawati Parapat dan Deninna Riskiana Aritonang, “Nilai Budaya Lokal Pemberian Marga di Desa 

Paringgonan dalam Prespektif Semantik sebagai Bahan Ajar Sastra,” Jurnal Penelitian Pendidikan Bahasa dan Sastra 

4, no. 2 (2019): h. 464. 
36Ismet Hasan, dkk., “Marga sebagai Simbol Kekerabatan Studi Pergeseran Status Sosial Warga Barakati, 

Kabupaten Gorontalo, Provinsi Gorontalo,” Tadayyun: Journal of Religion, Social and Humanities Studies 1, no. 1 

(2022): h. 72. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 145-166 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2527 
 

 

 

 

154 | Siti Fatimah Haidir, Riska, Santi Sarni 
Hukum Menyematkan Marga pada Nama Anak Angkat Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

dengan mendapatkan hak dan kewajiban yang sama dengan anak kandung, termasuk 

berpartisipasi dalam berbagai upacara adat keluarga dan mendapatkan pengakuan penuh 

dari masyarakat setempat sebagai bagian sah dari klan tersebut.37 

Konsekuensi dari penyematan marga ini sangat luas dan menyeluruh dalam 

kehidupan anak angkat. Secara hukum adat, anak angkat memperoleh hak waris penuh 

dari keluarga angkatnya, termasuk hak atas tanah, rumah, dan harta kekayaan lainnya 

sesuai dengan aturan pembagian waris yang berlaku dalam marga tersebut. Secara sosial, 

anak angkat memiliki kewajiban untuk menanggung nama baik marga barunya, 

berpartisipasi dalam upacara-upacara adat keluarga, dan menjalankan tradisi-tradisi yang 

telah turun temurun dalam marga tersebut. Identitas sosialnya pun berubah total, di mana 

ia diakui sebagai bagian penuh dari keluarga angkat dan memiliki kedudukan yang sama 

dengan anak kandung dalam struktur sosial masyarakat Gorontalo.38  

4. Tujuan Penyematan Marga 

Berdasarkan pengertian dan contoh kasus penyematan marga, maka dapat 

disimpulkan menjadi beberapa tujuan yaitu:   

a. Memperoleh pengakuan dari komunitas marga dan masyarakat sebagai anggota sah 

keluarga baru.39 

b. Memberikan hak penuh untuk mewarisi harta keluarga angkat, termasuk tanah, rumah, 

dan kekayaan lainnya.40 

c. Memastikan posisi sosial yang sama dengan anak kandung dalam struktur masyarakat 

dan memberikan identitas suku/marga. 

d. Kewajiban untuk melanjutkan garis keturunan marga dan mencatat dalam silsilah 

keluarga.41 

e. Mengikat dengan aturan perkawinan tradisional seperti prinsip eksogami (larangan 

menikah sesama marga).42 

f. Menjamin pewarisan harta pusaka melalui garis perempuan dan mempertahankan 

struktur suku (khusus daerah Minangkabau).43 

g. Melakukan pencatatan resmi melalui akta pengangkatan dan perubahan dokumen 

identitas.44 

 
37Evangeline Ririsanna Hutabalian, “Makna Pemberian Marga dalam Adat Batak Toba (Studi Kasus kepada 

Perantau Batak Toba di Surabaya”, Disertasi (Surabaya: Universitas Airlangga, 2014): h. 5. 
38Salim Alidrus, dkk., “Pandangan Hukum Islam terhadap Kewarisan Anak Angkat di Kota Gorontalo,” 

Jurnal Hukum, Politik dan Ilmu Sosial 2, no. 3 (2023): h. 249. 
39Agnes Herlina Sinaga dan Nilda Elfemi, “Makna Tradisi Mangain sebelum Acara Pernikahan pada 

Masyarakat Batak Toba di Batusangkar Kabupaten Tanah Datar,” Jurnal Pendidikan Tambusai 5, no. 3 (2021), h. 6108. 
40Jufri Naldo, “Perubahan Sistem Kekerabatan Matrilineal Orang Minangkabau di Daerah Istimewa 

Yogyakarta,” Disertasi (Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga, 2020): h. 54. 
41Evangeline Ririsanna Hutabalian, “Makna Pemberian Marga dalam Adat Batak Toba (Studi Kasus kepada 

Perantau Batak Toba di Surabaya”, Disertasi (Surabaya: Universitas Airlangga, 2014): h. 5. 
42Debora Maria Paramita Pasaribu, dkk., “Perkembangan Sistem Perkawinan Adat Batak Toba Di Kota 

Medan,” Diponegoro Law Journal 6, no. 02 (2017): h. 2.  
43Jufri Naldo, “Perubahan Sistem Kekerabatan Matrilineal Orang Minangkabau di Daerah Istimewa 

Yogyakarta,” Disertasi (Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga, 2020): h. 54. 
44Heppy Krisman Laia, “Aturan Hukum Adat dalam Pengangkatan Anak pada Masyarakat Batak Toba,” 

Jurnal Pendidikan Tambusai 7, no. 3 (2023): h. 31105.  



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 145-166 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2527 
 

 

 

 

155 | Siti Fatimah Haidir, Riska, Santi Sarni 
Hukum Menyematkan Marga pada Nama Anak Angkat Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

h. Memastikan partisipasi dalam upacara-upacara adat dan menjalankan tradisi turun 

temurun dalam marga.45 

 

B. Konsep Anak Angkat dalam Islam 

1. Pengertian Anak Angkat  

Dari segi bahasa atau etimologi, kata anak angkat merupakan gabungan dari kata 

anak yang bermakna keturunan atau generasi penerus, dan kata angkat yang berarti 

mengambil, mengangkat, atau menerima. Dengan demikian, secara harfiah anak angkat 

dapat diartikan sebagai anak yang diambil atau diangkat oleh seseorang untuk dijadikan 

sebagai anaknya sendiri meskipun tidak memiliki hubungan darah.46   

Sedangkan secara istilah, anak angkat adalah seseorang yang secara hukum, 

sosial, dan emosional diterima sebagai anak oleh orang tua yang bukan merupakan orang 

tua kandungnya melalui suatu proses pengangkatan anak atau adopsi yang sah. Dalam 

pengertian ini, terjadi perpindahan tanggung jawab penuh dalam hal pengasuhan, 

pendidikan, perlindungan, dan pemeliharaan dari orang tua kandung kepada orang tua 

angkat. Meskipun tidak terdapat ikatan darah antara anak angkat dengan orang tua 

angkatnya, namun secara hukum dan sosial, anak tersebut memiliki kedudukan yang 

hampir sama dengan anak kandung dalam hal hak dan kewajiban terhadap orang tua 

angkatnya.47 

Al-Tabanni ( نِ ْ با الت ه  ) dalam Islam adalah praktik pengangkatan anak dengan cara 

mengubah nasab (garis keturunan) anak tersebut dan memperlakukannya sepenuhnya 

sebagai anak kandung, yang secara tegas diharamkan dalam syariat Islam. Al-Tabanni 

secara harfiah berarti mengambil anak sebagai anak kandung, seseorang mengangkat 

anak orang lain dan memberikan status, nama, hak waris, dan kedudukan yang sama 

persis dengan anak biologis dalam keluarga tersebut.48 Pengangkatan anak ini biasanya 

dilakukan melalui prosedur hukum yang formal dan diakui oleh negara, sehingga 

menciptakan hubungan keluarga yang sah dan mengikat secara hukum antara anak angkat 

dengan keluarga angkatnya.49 

Korelasi antara konsep anak angkat secara umum dan al-Tabanni dalam Islam 

terletak pada kesamaan dasar berupa praktik mengambil anak orang lain untuk diasuh dan 

dipelihara dalam keluarga. Keduanya melibatkan perpindahan tanggung jawab 

pengasuhan dari orang tua kandung kepada orang tua angkat, baik dalam hal pendidikan, 

perlindungan, maupun pemeliharaan sehari-hari. Perbedaan utama keduanya terletak 

pada masalah nasab atau garis keturunan. Anak angkat secara umum tetap 

mempertahankan identitas asalnya meskipun memiliki hak dan kewajiban yang hampir 

sama dengan anak kandung.50 Sebaliknya, al-Tabanni mengubah nasab secara total 

 
45Indah Supria Berlianti Sianturi, dkk., “Kedudukan Orang berasal dari Luar Suku Batak yang diberi Marga 

dalam Pembagian Waris Adat Batak Toba di Tapanuli Utara,” Ilmu Hukum, Sosial, dan Humaniora (Kultura) 1, no. 6 

(2023): h. 23.   
46“Anak Angkat”, KBBI Daring. https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/syariat. 
47Husnah, “Pelaksanaan Pengangkatan Anak (Adopsi) yang dilakukan oleh Warga Masyarakat di Indonesia”, 

Skripsi (Depok: Fak. Hukum UI Depok, 2009): h. 13. 
48Ahmad Warson Munawwir, Al-Munawwir (Surabaya: Pustaka Progressif, 1997), h. 111. 
49Husnah, “Pelaksanaan Pengangkatan Anak (Adopsi) yang dilakukan oleh Warga Masyarakat di Indonesia”, 

Skripsi (Depok: Fak. Hukum UI Depok, 2009): h. 23. 
50Fajarwati, “Hak Dan Kewajiban Anak Angkat,” Jurnal Tahqiqa 18, no. 2 (2016): h. 19. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 145-166 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2527 
 

 

 

 

156 | Siti Fatimah Haidir, Riska, Santi Sarni 
Hukum Menyematkan Marga pada Nama Anak Angkat Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

dengan memperlakukan anak angkat persis seperti anak kandung, termasuk memberikan 

nama keluarga, hak waris, dan status yang sama. Praktik mengubah nasab inilah yang 

diharamkan dalam Islam.51 

Korelasi ini menunjukkan bahwa Islam tidak melarang pengasuhan anak yang 

membutuhkan melalui sistem kafālah, namun menetapkan batasan tegas untuk tidak 

mengubah garis keturunan asli anak tersebut.52 Dengan kata lain, boleh mengasuh dan 

menyayangi anak angkat seperti anak sendiri, tetapi tidak boleh menghilangkan identitas 

asal mereka. Inilah yang membedakan praktik pengangkatan anak yang diperbolehkan 

dan yang diharamkan dalam ajaran Islam. 

2. Hukum Anak Angkat 

Landasan hukum yang mengatur sistem kekeluargaan dalam Islam, menegaskan 

prinsip keadilan ilahi dalam penetapan nasab, serta memberikan solusi praktis bagi 

berbagai situasi sosial yang mungkin timbul dalam masyarakat muslim. Sebagaimana 

firman Allah Swt. dalam Q.S. Al-Aḥzāb/33:5. 

ليِكُمْ ۚلآٱدْعُوهُمْ   ينِ واماواَٰ نُكُمْ فِِ ٱلدِ  ءٓاهُمْ فاإِخْواَٰ ئٓهِِمْ هُوا أاقْساطُ عِندا ٱللَّهِ ۚ فاإِن لَّهْ ت اعْلامُوٓا۟ ءاابَا والايْسا    بَا
ُ غافُوراً رهحِيمًا  آ أاخْطاأْتُُ بهِِۦ والاَٰكِن مها ت اعامهداتْ قُ لُوبُكُمْ ۚ واكاانا ٱللَّه  عالايْكُمْ جُنااحٌ فِيما

Terjemahnya :   
Panggilah mereka (anak-anak angkat itu) dengan (memakai) nama bapak-bapak 

mereka; itulah yang lebih adil pada sisi Allah Swt., dan jika kamu tidak 

mengetahui bapak-bapak mereka, maka (panggilah mereka sebagai) saudara-

saudaramu seagama dan maula-maulamu. Dan tidak ada dosa atasmu terhadap apa 

yang kamu khilaf padanya, tetapi (yang ada dosanya) apa yang disengaja oleh 

hatimu. Dan adalah Allah Swt. Maha Pengampun lagi Maha Penyayang.53 

Ayat ini turun berkaitan dengan kasus Zaid bin Hāriṡah yang semula dipanggil 

Zaid bin Muhammad, kemudian dikembalikan kepada nasab aslinya setelah turun ayat 

tersebut. Syaikh Muḥammad ibn Ṣāliḥ Al-‘Uṡaimīn mengutip dalam tafsirnya 

menjelaskan bahwa ayat ini mengandung perintah tegas tentang pentingnya 

menyandarkan seseorang kepada ayah kandung yang sebenarnya. Dari ayat ini dapat 

diambil beberapa faidah penting. Pertama, penetapan kewajiban untuk menyebut 

seseorang dengan menisbahkannya kepada ayah biologisnya, seperti dalam formulasi 

Fulan bin Fulan, disertai keyakinan bahwa hubungan nasab yang sah hanya terbentuk 

melalui garis keturunan biologis yang nyata. 

Kedua, larangan menyandarkan seseorang kepada selain ayah kandungnya, yang 

terbagi dalam dua kategori yaitu pengakuan dengan keyakinan penuh yang dikategorikan 

sebagai dosa besar karena menolak nasab asli dan penggunaan nama atau julukan tanpa 

keyakinan nasab yang diperbolehkan ulama jika sudah menjadi konvensi sosial dan tidak 

mengubah hukum nasab sebenarnya. Ketiga, tingkatan keutamaan amal di sisi Allah, 

sebagaimana tercermin dalam kalimat  ٱللَّه عِندا   yang menunjukkan bahwa أاقْساطُ 

 
51Husnah, “Pelaksanaan Pengangkatan Anak (Adopsi) yang dilakukan oleh Warga Masyarakat di Indonesia”, 

Skripsi (Depok: Fak. Hukum UI Depok, 2009): h. 23. 
52Jawād ‘Alī, “Al-Mufaṣṣal fī Tārīkh al-‘Arab Qabla al-Islām,” (Cet. IV; Dār al-Sāqī, 1422), h. 230. 
53Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an dan Terjemahnya (Jakarta: Badan Litbang dan Diklat 

Kementerian Agama Republik Indonesia, 2019): h. 660. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 145-166 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2527 
 

 

 

 

157 | Siti Fatimah Haidir, Riska, Santi Sarni 
Hukum Menyematkan Marga pada Nama Anak Angkat Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

menyandarkan kepada ayah kandung merupakan puncak keadilan ilahi. Keempat, 

pengaturan status sosial bagi individu yang tidak diketahui ayahnya, dengan memberikan 

dua alternatif identitas sebagai saudara seiman berdasarkan ikatan akidah, dan sebagai 

maulā dalam berbagai dimensi.54 

Berdasarkan Q.S. al-Ahzāb ayat 5 dan penjelasan yang telah diuraikan, praktik al-

Tabanni ( نِ ْ با الت ه  ) atau pengangkatan anak dengan mengubah nasab hukumnya adalah 

haram dalam Islam. Keharaman ini disebabkan karena al-Tabanni mengubah garis 

keturunan anak, memberikan status dan hak yang sama dengan anak kandung, serta 

menghilangkan identitas asli dari anak tersebut. Allah Swt. memerintahkan agar setiap 

anak tetap dinisbahkan kepada ayah kandungnya sebagai bentuk keadilan ilahi. Praktik 

ini dilarang karena merusak tatanan keluarga yang telah ditetapkan syariat, sebagaimana 

kasus Zaid bin Hāriṡah yang dikembalikan nasabnya setelah turunnya ayat tersebut. Oleh 

karena itu, segala bentuk pengangkatan anak yang mengakibatkan perubahan nasab, 

pemberian nama keluarga angkat, atau penyamaan kedudukan dengan anak kandung 

adalah diharamkan secara tegas dalam Islam.55 

 

C. Konsep Maqāṣid al-Syarī’ah 

1. Pengertian Maqāṣid al-Syarī’ah 

Secara bahasa, maqāṣid al-Syarī’ah adalah bentuk idāfah (penyandaran) dari dua 

kata yaitu maqāṣid dan al-Syarī’ah. Kata maqāṣid adalah bentuk jamak dari kata maqṣad, 

sedangkan kata maqṣad adalah masdar mimi yang merupakan turunan dari kata dasar 

qaṣd. Kata qaṣd adalah bentuk masdar dari kata kerja qaṣada-yaqṣudu yang mengandung 

beberapa makna, yaitu: jalan yang lurus, istikamah, mudah, adil, sederhana, pertengahan, 

dan tujuan.56 

Kata al-Syari’ah berarti  اءِ الهذِيْ تاشْرعُُ فِيْهِ الدهواابِ ما وْردُِ الْما  yang artinya sumber air 

yang darinya binatang-binatang meminum, sebagaimana disebutkan dalam kitab Lisan 

al-‘Arab.57 Kata al-Syarī’ah atau syarī’ah  telah diserap ke dalam bahasa Indonesia 

menjadi kata syariat. Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, syariat adalah hukum agama 

yang menetapkan peraturan hidup manusia, hubungan manusia dengan Allah, hubungan 

manusia dengan manusia dan alam sekitar berdasarkan Al-Qur’an dan hadis.58 Oleh 

karena itu, dapat dipahami bahwa secara bahasa syariat adalah konsep sebuah aturan 

hidup yang jelas yang berasal dari sumber yang jernih layaknya sumber air yang 

mendatangkan kehidupan bagi yang meminumnya. 

Adapun secara istilah, ulama mendefinisikan maqāṣid al-Syarī‘ah dengan redaksi 

yang beragam namun mengandung subtansi maksud yang sama, salah satunya oleh 

Syaikh Muhammad Ṭāhir ibn ‘Āsyūr mendefinisikan bahwa maqāṣid al-Syarī‘ah sebagai 

prinsip-prinsip dasar dan nilai-nilai hikmah yang menjadi perhatian Allah Swt. sebagai 

pembuat syariat dalam seluruh, atau mayoritas hukum-hukum Islam. Tujuan ini tidak 
 

54Muḥammad ibn Ṣāliḥ Al-‘Uṡaimīn, Tafsīr Al-Qur’ān Al-Karīm, (Cet.I; Arab Saudi: Lembaga Amal, 1436), 

h. 55-57. 
55Abū al-Fidā’ Ibnu Katsīr, Tafsīr Al-Qur’an al-Aẓīm, Juz 3 (Cet. II; Riyāḍ: Dār Ṭhayyibah, 1999), hal. 377.  
56Muhammad ibn Mukrim ibn Manżur al-Ifrīqi, Lisān al-‘Arab, Cet. III; (Beirut: Dār Ṣādir, 1993), Vol. 3,  h. 

353. 
57Muhammad ibn Mukrim ibn Manżur al-Ifrīqi, Lisān al-‘Arab, Vol. 2, h. 315. 
58“Syariat”, KBBI Daring. https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/syariat. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 145-166 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2527 
 

 

 

 

158 | Siti Fatimah Haidir, Riska, Santi Sarni 
Hukum Menyematkan Marga pada Nama Anak Angkat Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

terbatas pada satu jenis hukum tertentu, melainkan mencakup karakteristik umum syariat, 

tujuan utamanya, serta makna penting yang selalu diperhitungkan dalam proses 

pembentukan hukum. Termasuk di dalamnya adalah sejumlah nilai hikmah yang 

meskipun tidak tampak dalam semua jenis hukum, namun tetap menjadi pertimbangan 

dalam berbagai aspek hukum syariat.59 

2. Tingkatan Maqāṣid al-Syarī‘ah 

Imam al-Syāṭibi termasuk salah satu ulama yang memberikan perhatian besar 

terhadap pengembangan konsep maqāṣid al-Syarī‘ah. Ia merangkum bagaimana seluruh 

syariat Islam bermuara pada penjagaan terhadap kebutuhan-kebutuhan primer 

(ḍarūriyyāt),  atau terhadap hal-hal yang menyempurnakannya.60 Beliau menyatakan 

bahwa seluruh taklīf (beban hukum) syariat bertujuan untuk menjaga maqāṣid nya pada 

ciptaan, dan maqāṣid tersebut tidak keluar dari tiga kategori: 

a.  Al-Ḍarūriyyah (kebutuhan primer), yaitu syariat dalam menjaga kemaslahatan yang 

paling mendasar demi keberlangsungan hidup manusia yang harus terwujudkan. Sebab 

jika tidak terwujud maka akan menyebabkan ketidakseimbangan kehidupan di dunia 

dan bahkan berimbas pada kemaslahatan kehidupan di akhirat. Maslahah ḍarūriyyāt 

dipelihara melalui dua pendekatan utama, yaitu dari aspek keberadaannya dengan 

melakukan hal-hal yang mewujudkan dan melestarikan kemaslahatan, serta dari aspek 

ketiadaannya dengan menjauhkan hal-hal yang dapat merusak atau menghilangkan 

kemaslahatan yang telah ada. Maslahat ini mencakup lima aspek pokok yang disebut 

al-Ḍaruriyyāt al-Khams, yaitu ḥifẓ al-Dīn (menjaga agama), ḥifẓ al-Nafs (menjaga 

jiwa), ḥifẓ al-Nasl atau ḥifẓ al-‘Irḍ (menjaga keturunan/kehormatan), ḥifẓ al-Māl 

(menjaga harta), dan ḥifẓ al-‘Aql (menjaga akal).61 

Penerapan konsep ini dapat dilihat dalam berbagai contoh praktis. Dalam menjaga 

agama, aspek wujudnya dilakukan melalui beriman, bersyahadat, menjaga salat, 

mengeluarkan zakat, dan berhaji, sedangkan aspek ketiadaannya ditegakkan melalui 

jihad dan qiṣāṣ bagi yang murtad. Untuk menjaga jiwa, aspek wujudnya berupa 

pemenuhan kebutuhan sandang, pangan, dan papan, sementara aspek ketiadaannya 

melalui penegakan hukum qiṣāṣ dan diyāt bagi pelaku pembunuhan. Secara umum, 

pemeliharaan jiwa, harta, akal, dan keturunan dari aspek wujudnya dilakukan melalui 

disyariatkannya muamalah sesuai kadar minimal yang bersifat darurat, sedangkan 

pemeliharaan seluruh al-Ḍarūriyyāt al-Khams dari aspek ketiadaannya diwujudkan 

melalui amar makruf nahi mungkar dan penegakan hukuman terhadap perbuatan 

jinayat serta hudud, seperti potong tangan bagi pencuri dan hukum cambuk bagi 

peminum khamar dan pezina. Menurut al-Syāṭibi, kelima maslahat ini merupakan hal 

yang diperhitungkan oleh setiap agama sebagai kebutuhan dasar manusia. 

b. Al-Ḥājiyyah (kebutuhan sekunder), adalah kemaslahatan yang bertujuan mewujudkan 

kehidupan manusia yang lebih sejahtera dan lapang. Kemaslahatan ini bersifat 

sekunder, artinya jika tidak terpenuhi akan menyebabkan kehidupan menjadi sempit 

dan berat, namun tidak sampai menimbulkan mafsadah besar yang bersifat darurat 

seperti pada kemaslahatan ḍarūriyyah. Penerapan hājiyyah dapat dilihat dalam empat 

 
59Muḥammad al-Ṭāhir Ibn ‘Āsyūr, Maqāṣid al-Syarī‘ah al-Islāmiyyah (Bairut: Dār al-Nafā’is, 2001), h. 21. 
60Abū Ishaq al-Syātibī, Al-Muwāfaqāt fi Uṣūl al-Syarī’ah, Juz 2 (Riyad: Wazārah al-Su’üd al-Islamiyyah wa 

al-Da’wah wa al-Irsyad, t.th.), h. 20.   
61Ibrāhīm bin Mūsā bin Muḥammad al-Gharnāṭī al-Syāṭibī, Al-Muwāfaqāt, vol. 2 (Cet. I; t.t: Dār Ibn ‘Affān, 

1997), h. 17. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 145-166 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2527 
 

 

 

 

159 | Siti Fatimah Haidir, Riska, Santi Sarni 
Hukum Menyematkan Marga pada Nama Anak Angkat Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

bidang kehidupan. Dalam bidang ibadah, syariat memberikan rukhsah atau keringanan 

bagi orang yang berada dalam kondisi sulit seperti sakit atau bepergian. Dalam bidang 

adat atau kebiasaan, syariat membolehkan manusia menikmati makanan halal, 

pakaian, tempat tinggal, dan kendaraan yang layak. Dalam bidang muamalah, syariat 

membolehkan praktik utang-piutang dan jual beli salam untuk memudahkan transaksi 

ekonomi. Sedangkan dalam perkara jinayat, syariat menetapkan kewajiban diyāt 

terhadap ahli waris dan yamīn al-Qasāmah sebagai bentuk keadilan yang lebih 

fleksibel. Secara keseluruhan, maqāsid hājiyyah berfungsi sebagai pelengkap 

kemaslahatan ḍarūriyyah untuk menciptakan kehidupan yang tidak hanya terjaga 

kebutuhan dasarnya, tetapi juga nyaman dan sejahtera.62 

c. Al-Taḥsīniyyah merupakan kemaslahatan tersier yang bertujuan mewujudkan 

kehidupan yang lebih baik dengan menghindari hal-hal yang ditolak akal sehat, seperti 

menjaga kebersihan, berpakaian indah, melakukan ibadah sunah, menghindari tempat 

kotor, tidak berlebihan dalam mengonsumsi makanan atau minuman, dan tidak 

membunuh wanita, anak-anak, serta ahli ibadah saat berjihad. Kemaslahatan tersier ini 

berfungsi sebagai penyempurna kemaslahatan sekunder (hājiyyah), yang pada 

gilirannya menyempurnakan kemaslahatan primer (ḍarūriyyah), dengan analogi 

bahwa kemaslahatan sekunder dan tersier seperti anggota badan (al-Sifah) yang 

melengkapi tubuh utama (al-Mausūf) yaitu kemaslahatan primer. Prinsip pentingnya 

adalah kemaslahatan hājiyyah dan tahsīniyah yang hanya berperan sebagai pelengkap 

tidak boleh didahulukan jika mengakibatkan kemudaratan terhadap kemaslahatan 

ḍarūriyyah, karena keduanya bagaikan melingkari dan melindungi kemaslahatan 

primer sebagai inti utama.63 

3. Tujuan Maqāṣid al-Syarī‘ah 

Dalam maqāṣid al-Syarī‘ah terdapat lima tujuan utama yang menjadi dasar dalam 

ajaran Islam, yang disebut al-Kulliyyāt al-Khamsah. Menurut para ulama usul fikih, 

kelima tujuan ini harus dijaga dan diwujudkan karena sangat penting dalam kehidupan 

manusia. Dan di antara maqāṣid al-Syarī‘ah itu antara lain: 

a. Ḥifẓ al-Dīn (memelihara agama), Islam memandang bahwa penjagaan terhadap agama 

merupakan aspek paling utama. Segala bentuk ajaran, syariat, dan ibadah diarahkan 

untuk memastikan bahwa keyakinan umat tetap lurus dan tidak tercampur dengan 

kesyirikan atau penyimpangan. Oleh karena itu, kewajiban shalat, zakat, puasa, dan 

haji serta larangan terhadap kekufuran dan kemurtadan termasuk dalam upaya menjaga 

agama.64 

b. Ḥifẓ al-Nafs (memelihara jiwa), Islam menekankan pentingnya menjaga nyawa 

manusia. Setiap individu memiliki hak untuk hidup, dan karenanya pembunuhan 

dilarang keras kecuali dalam hukum qishāṣ yang adil. Dalam maqāṣid ini, hukum-

hukum seperti larangan membunuh, kewajiban qiṣāṣ, dan keharusan menjaga 

kesehatan adalah bentuk perlindungan terhadap kehidupan.65 

c. Ḥifẓ al-‘Aql, akal merupakan anugerah besar dari Allah yang menjadi dasar taklīf 

(pembebanan hukum). Oleh karena itu, Islam melarang segala sesuatu yang dapat 

 
62Ibrāhīm bin Mūsā bin Muḥammad al-Gharnāṭī al-Syāṭibī, Al-Muwāfaqāt, vol. 2, h. 20. 
63Ibrāhīm bin Mūsā bin Muḥammad al-Gharnāṭī al-Syāṭibī, Al-Muwāfaqāt, vol. 2, h. 24. 
64Zaid Ibn Muhammad al Rumany, Maqāṣid al-Syarī’ah al-Islāmiyyah, Cet. I; (Riyāḍ Arab Saudi: Dār al-

Gayṡ, 1415).h. 82. 
65Zaid Ibn Muhammad al Rumany, Maqāṣid al-Syarī’ah al-Islāmiyyah, h. 85. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 145-166 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2527 
 

 

 

 

160 | Siti Fatimah Haidir, Riska, Santi Sarni 
Hukum Menyematkan Marga pada Nama Anak Angkat Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

merusak akal seperti minuman keras dan narkotika. Di sisi lain, Islam memerintahkan 

umatnya untuk menuntut ilmu dan berpikir kritis dalam memahami syariat.66 

d. Ḥifẓ al-Nasl, syariat Islam menganjurkan pernikahan dan melarang perzinaan serta 

menetapkan hukum-hukum tentang nasab untuk menjaga keturunan yang sah. Hal ini 

juga mencakup perlindungan terhadap hak-hak anak, pengasuhan yang layak, serta 

penetapan identitas keluarga yang jelas agar tidak terjadi kekacauan nasab.67 

e. Ḥifẓ al-Māl, Islam juga mengatur hak milik dan cara memperoleh serta menggunakan 

harta secara halal. Syariat menetapkan larangan terhadap pencurian, korupsi, riba, dan 

penipuan, serta menetapkan sistem warisan, zakat, dan perdagangan yang adil demi 

menjaga stabilitas ekonomi dan keadilan sosial. 

Kelima prinsip dasar ini membentuk kerangka utama dalam menetapkan hukum-

hukum Islam yang tidak hanya mengatur ibadah, tetapi juga aspek sosial, ekonomi, dan 

kemasyarakatan. Oleh sebab itu, setiap ijtihad hukum kontemporer dalam Islam perlu 

mempertimbangkan sejauh mana suatu hukum tersebut dapat menjaga dan mewujudkan 

al-Ḍarūriyyāt al-Khams tersebut.68 

 

D. Hukum Penyematan Marga Perspektif Maqāṣid Al-Syarī'ah 

Penyematan marga adalah pemberian identitas marga kepada seseorang sebagai 

bentuk penerimaan secara sosial oleh keluarga dan lingkungan sekitar yang 

memungkinkan individu tersebut berpartisipasi penuh dalam kehidupan komunitas adat.69 

Dalam upacara penyematan marga, biasanya terdapat persyaratan khusus yang harus 

dipenuhi, seperti pembayaran mas kawin adat yang tidak hanya berfungsi sebagai mahar 

tetapi juga sebagai bentuk komitmen dan penghormatan terhadap tradisi adat. Selain itu, 

ritual khusus seperti pembacaan mantra atau doa-doa adat, serta pemberian simbol-simbol 

tertentu seperti pakaian adat atau perhiasan tradisional menjadi bagian integral dari 

prosesi ini.70 Keseluruhan proses formal ini kemudian di dokumentasikan secara tertulis 

melalui surat keterangan atau piagam yang dikeluarkan oleh kepala adat, yang berfungsi 

sebagai bukti sah pengakuan marga dan dapat digunakan untuk keperluan administratif 

atau hukum di kemudian hari.71 Adapun proses informal yaitu penyematan marga secara 

bertahap tanpa upacara khusus, terjadi melalui penerimaan sosial dari interaksi sehari 

hari, partisipasi dalam gotong royong, dan keterlibatan aktif dalam kehidupan komunitas 

marga.72 

Berdasarkan kajian terhadap konsep penyematan marga di berbagai daerah, 

ditemukan perbedaan praktik yang signifikan sehingga memengaruhi status hukumnya 

dalam Islam. Dalam perspektif maqāṣid al-Syarī‘ah, khususnya prinsip hifẓ al-Dīn 

 
66Zaid Ibn Muhammad al Rumany, Maqāṣid al-Syarī’ah al-Islāmiyyah, h. 87. 
67Zaid Ibn Muhammad al Rumany, Maqāṣid al-Syarī’ah al-Islāmiyyah, h. 90. 
68Zaid Ibn Muhammad al Rumany, Maqāṣid al-Syarī’ah al-Islāmiyyah, h. 94. 
69Ismet Hasan, dkk., “Marga sebagai Simbol Kekerabatan Studi Pergeseran Status Sosial Warga Barakati, 

Kabupaten Gorontalo, Provinsi Gorontalo,” Tadayyun: Journal of Religion, Social and Humanities Studies 1, no. 1 

(2022): h. 67. 
70Agnes Herlina Sinaga dan Nilda Elfemi, “Makna Tradisi Mangain sebelum Acara Pernikahan pada 

Masyarakat Batak Toba di Batusangkar Kabupaten Tanah Datar,” Jurnal Pendidikan Tambusai 5, no. 3 (2021), h. 6108. 
71Agnes Herlina Sinaga dan Nilda Elfemi, “Makna Tradisi Mangain sebelum Acara Pernikahan pada 

Masyarakat Batak Toba di Batusangkar Kabupaten Tanah Datar,” Jurnal Pendidikan Tambusai 5, no. 3 (2021), h. 6108. 
72Indah Supria Berlianti Sianturi, dkk., “Kedudukan Orang berasal dari Luar Suku Batak yang diberi Marga 

dalam Pembagian Waris Adat Batak Toba di Tapanuli Utara,” Ilmu Hukum, Sosial, dan Humaniora (Kultura) 1, no. 6 

(2023): h. 23.   



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 145-166 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2527 
 

 

 

 

161 | Siti Fatimah Haidir, Riska, Santi Sarni 
Hukum Menyematkan Marga pada Nama Anak Angkat Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

(menjaga agama)73, hukum penyematan marga tidak dapat digeneralisasi secara mutlak 

melainkan bergantung pada praktik spesifik pada masing-masing daerah. Di daerah Batak 

Toba, proses penyematan marga mengandung unsur kesyirikan karena melibatkan 

kepercayaan terhadap kekuatan supernatural pada benda-benda tertentu dan ritual yang 

memaknai sesuatu di luar kemampuan manusia biasa. Praktik ini bertentangan dengan 

prinsip tauhid dan melanggar aspek hifẓ al-Dīn dalam maqāṣid al-Syarī‘ah, sehingga 

hukumnya adalah haram. Sebaliknya, di daerah Minangkabau dan Gorontalo, proses 

penyematan marga dilakukan melalui musyawarah adat yang melibatkan tokoh 

masyarakat dan pengumuman resmi kepada masyarakat tanpa mengandung ritual 

kepercayaan yang bertentangan dengan Islam. Prosesi ini lebih bersifat administratif dan 

pengakuan sosial, sehingga tidak ada hal yang bertentangan dengan syariat Islam dan 

hukumnya adalah mubah atau boleh.  

 

E. Analisis Penyematan Marga pada Nama Anak Angkat Perspektif Maqāṣid Al-

Syarī'ah 

Penyematan marga pada anak angkat merupakan proses penting dalam kehidupan 

adat, karena menyangkut pengakuan identitas dan kedudukan sosial anak dalam keluarga 

dan komunitas. Anak yang diadopsi oleh sebuah keluarga adat, terutama yang berasal dari 

latar belakang marga berbeda atau bahkan tanpa identitas marga yang jelas, perlu melalui 

proses penyematan marga agar dapat diterima secara utuh dalam struktur sosial dan 

budaya masyarakat adat.74 Proses penyematan marga ini biasanya melibatkan ritual 

tertentu serta penerbitan surat keterangan resmi dari kepala adat yang menyatakan bahwa 

anak tersebut telah sah menjadi anggota marga dengan segala hak dan kewajibannya.75 

Di sisi lain, penyematan marga juga dapat berlangsung secara informal, yakni melalui 

proses sosial yang bertahap. Anak angkat yang aktif berpartisipasi dalam kehidupan 

komunitas, mengikuti adat istiadat, dan menunjukkan sikap yang sejalan dengan nilai-

nilai marga akan perlahan-lahan memperoleh pengakuan sebagai anggota marga. 

Penerimaan ini tumbuh dari interaksi sehari-hari dan hubungan emosional yang terjalin 

dengan masyarakat sekitar. Meskipun tanpa melalui proses resmi, pengakuan secara 

sosial ini tetap memberikan legitimasi yang kuat terhadap keberadaan anak dalam 

komunitas adat. Dengan demikian, baik melalui jalur formal maupun informal, 

penyematan marga memastikan bahwa anak angkat tidak hanya menjadi bagian dari 

keluarga secara hukum, tetapi juga diakui secara adat dan budaya sebagai anggota penuh 

masyarakat.76 

Penyematan marga dan al-Tabanni merupakan dua konsep yang berbeda dalam 

hal pengangkatan anak, meskipun keduanya melibatkan pemberian identitas baru kepada 

anak angkat. Penyematan marga adalah pemberian identitas keluarga berupa nama marga 

kepada anak angkat tanpa mengubah nasab atau garis keturunan biologisnya. Dalam 

praktik ini, marga yang berasal dari nama kakek atau nenek moyang keluarga angkat 

 
73Zaid Ibn Muhammad al Rumany, Maqāṣid Al-Syarī’ah Al-Islāmiyyah.h. 82. 
74Husnah, “Pelaksanaan Pengangkatan Anak (Adopsi) yang dilakukan oleh Warga Masyarakat di Indonesia”, 

Skripsi (Depok: Fak. Hukum UI Depok, 2009): h. 23. 
75Agnes Herlina Sinaga dan Nilda Elfemi, “Makna Tradisi Mangain sebelum Acara Pernikahan pada 

Masyarakat Batak Toba di Batusangkar Kabupaten Tanah Datar,” Jurnal Pendidikan Tambusai 5, no. 3 (2021), h. 6108. 
76Indah Supria Berlianti Sianturi, dkk., “Kedudukan Orang berasal dari Luar Suku Batak yang diberi Marga 

dalam Pembagian Waris Adat Batak Toba di Tapanuli Utara,” Ilmu Hukum, Sosial, dan Humaniora (Kultura) 1, no. 6 

(2023): h. 23.   



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 145-166 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2527 
 

 

 

 

162 | Siti Fatimah Haidir, Riska, Santi Sarni 
Hukum Menyematkan Marga pada Nama Anak Angkat Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

diberikan kepada anak angkat sebagai identitas sosial, namun hubungan biologis dengan 

keluarga asal tetap diakui. Sebagai contoh dari keluarga bermarga Bobihoe mengangkat 

seorang anak bernama Sari, maka anak tersebut akan dikenal sebagai Sari Bobihoe, di 

mana Sari mendapat identitas marga keluarga angkatnya tetapi nasab biologisnya tidak 

berubah.77 Sebaliknya, al-Tabanni adalah praktik pengangkatan anak yang melibatkan 

perubahan nasab secara total, di mana anak angkat dianggap dan diperlakukan sebagai 

anak kandung dengan menggantikan nama ayah biologisnya dengan nama ayah angkat. 

Praktik ini mengakibatkan hilangnya pengakuan terhadap garis keturunan biologis anak 

tersebut. Sebagai salah satu contoh yang paling terkenal dari al-Tabanni adalah saat itu 

Nabi Muhammad saw. mengangkat Zaid bin Ḥāriṡah hingga namanya berubah menjadi 

Zaid bin Muhammad, di mana nama ayah biologis (Ḥāriṡah) sepenuhnya digantikan 

dengan nama ayah angkat (Muhammad).78 

Perbedaan mendasar antara keduanya terletak pada perlakuan terhadap nasab 

biologis dan perubahan identitas. Penyematan marga bersifat penambahan identitas 

keluarga yang tidak menghapus asal-usul biologis anak, sementara al-Tabanni mengubah 

nasab dengan cara menggantikan identitas ayah biologis. Dari segi status hukum, 

penyematan marga mempertahankan status anak angkat dengan identitas marga baru, 

sedangkan al-Tabanni menjadikan anak angkat seolah-olah anak kandung. Praktik 

penyematan marga umumnya berakar dari tradisi adat dan budaya tertentu, sementara al-

Tabanni merupakan praktik yang berasal dari tradisi Arab jahiliyah yang hukumnya 

haram/dilarang dalam Islam. Sebagaimana firman Allah Swt. dalam Q.S. Al-Aḥzāb/33:5. 

yang telah dijelaskan sebelumnya dan juga dikuatkan oleh hadis 

 مانِ ادهعاى إِلَا غايِْْ اابيِْهِ واهٌوا ي اعْلامُ اانههُ غايُْْ اابيِْهِ فاالجانهةُ عالايْهِ حاراامٌ  )رواه البخاري( 79

Artinya: 

Barangsiapa menasabkan dirinya kepada selain ayahnya padahal ia mengetahui 

bahwa itu bukan ayahnya, maka surga haram baginya.  
Hadis ini secara langsung berkaitan dengan salah satu dari lima tujuan pokok 

syariat Islam, yaitu ḥifẓ al-Nasab (perlindungan keturunan/nasab). Larangan keras untuk 

menasabkan diri kepada selain ayah kandung dengan ancaman surga haram baginya 

menunjukkan betapa fundamentalnya prinsip penjagaan kemurnian garis keturunan 

dalam Islam. Hal ini mengindikasikan bahwa pemalsuan nasab atau penggunaan identitas 

keturunan yang tidak sesuai dengan kenyataan biologis termasuk dalam kategori dosa 

besar yang memiliki konsekuensi ukhrawi.80 

Jika ditinjau dari tujuan dan pengertian penyematan marga dan dianalisis melalui 

maqāṣid al-Syarī’ah, terkhusus dari aspek hifẓ al-Nasl (memelihara keturunan)  

penyematan marga berpotensi bertentangan dengan prinsip fundamental syariah Islam. 

Meskipun praktik ini memberikan kepastian identitas sosial untuk generasi mendatang, 

 
77Ismet Hasan, dkk., “Marga sebagai Simbol Kekerabatan Studi Pergeseran Status Sosial Warga Barakati, 

Kabupaten Gorontalo, Provinsi Gorontalo,” Tadayyun: Journal of Religion, Social and Humanities Studies 1, no. 1 

(2022): h. 72. 
78Nani Indrawati, “Hukum Memberikan Nama Nasab Bapak Angkat kepada Anak Angkat Menurut Fiqh 

Islam dan Kompilasi Hukum Islam”, Skripsi (Makassar: Universtas Muhammadiyah, 2024): h. 2. 
79Muḥammad bin Ismā‘īl bin Ibrāhīm bin al-Mughīrah ibn Bardizbah al-Bukhārī al-Ju‘fī Abū ‘Abdillāh, 

Ṣaḥīḥ al-Bukhārī Juz 8 (Cet.II; Būlāq Mesir: Dār Ṭawq al-Najāh, 1422 H), h. 156. 
80al-Ma‘rūf bi-Ibni al-Mulaqqin Sirāj al-Dīn Abū Ḥafṣ ‘Umar bin ‘Alī bin Aḥmad al-Anṣārī al-Syāfi‘ī, Al-

Tauḍīḥ Li-Syarḥ Al-Jāmi‘ Aṣ-Ṣaḥīḥ, Juz 3 (Damaskus Suriah: Dār al-Nawādir, 1429 H/2008 M), h. 588 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 145-166 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2527 
 

 

 

 

163 | Siti Fatimah Haidir, Riska, Santi Sarni 
Hukum Menyematkan Marga pada Nama Anak Angkat Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

menjamin kontinuitas budaya dan tradisi, serta menciptakan struktur sosial yang stabil 

untuk perkembangan anak, namun terdapat dua aspek yang termasuk tujuan penyematan 

marga secara fundamental problematik dalam perspektif Islam. Pertama, aturan eksogami 

dalam sistem marga yang melarang perkawinan sesama marga dapat bertentangan dengan 

hukum perkawinan Islam, di mana Islam hanya melarang perkawinan berdasarkan 

hubungan darah (nasab), persusuan (raḍā’), bukan berdasarkan identitas sosial atau 

marga. Larangan perkawinan berdasarkan marga dapat menghalangi perkawinan yang 

sebenarnya halal menurut syari’ah, atau sebaliknya membolehkan perkawinan yang 

seharusnya haram karena hubungan darah yang sesungguhnya.81 

Kedua, jika ditinjau dari hifẓ al-Māl (menjaga harta), sistem waris dalam 

penyematan marga yang memberikan hak waris kepada anak angkat atau anggota marga 

baru berpotensi melanggar ketentuan waris Islam yang telah ditetapkan secara qaṭ’ī dalam 

Q.S. al-Nisā’/4:11. 

رِ مِثْلُ حاظِ  الْْنُث ايايِْ  دكُِمْ ۖ للِذهكا ُ فِ أاوْلَا ...  يوُصِيكُمُ اللَّه  

Terjemahnya :  

Allah mensyariatkan (berwasiat) kepadamu tentang (pembagian warisan untuk) 

anak-anakmu, (yaitu) bagian seorang anak laki-laki sama dengan bagian dua 

orang anak perempuan.82 

Islam telah menetapkan bagian-bagian waris untuk setiap ahli waris dengan 

perhitungan yang tepat, dan memberikan hak waris kepada yang bukan ahli waris biologis 

dapat mengurangi atau menghilangkan hak waris yang telah ditetapkan Allah. Hal ini 

bertentangan dengan firman Allah Swt. dalam Surah al-Nisā yang secara eksplisit 

mengatur pembagian waris dan mengancam sanksi berat bagi yang melanggarnya.83 

Maka dengan analisis ini dapat disimpulkan bahwa hukum menyematkan marga pada 

nama anak angkat perspektif maqāṣid al-Syarī'ah adalah haram, karena bertentangan 

dengan salah satu prinsip maqāṣid al-Syarī'ah yaitu hifẓ al-Nasl. 

 

KESIMPULAN 
Berdasarkan analisis mendalam terhadap hukum penyematan marga pada nama 

anak angkat dalam perspektif maqāṣid al-Syarī'ah, penelitian ini menghasilkan dua  

kesimpulan penting yang dapat menjawab permasalahan yang dirumuskan. Pertama, 

hukum menyematkan marga perspektif maqāṣid al-Syarī'ah tidak dapat digeneralisasi 

secara mutlak, melainkan bergantung pada praktik spesifik pada masing-masing daerah 

dalam perspektif hifẓ al-Dīn (menjaga agama). Di daerah Batak Toba hukumnya haram 

karena mengandung unsur kesyirikan melalui kepercayaan terhadap kekuatan 

supranatural dan ritual yang bertentangan dengan prinsip tauhid. Sebaliknya, di daerah 

Minangkabau dan Gorontalo hukumnya mubah (boleh) karena dilakukan melalui 

musyawarah adat yang bersifat administratif dan pengakuan sosial tanpa ritual yang 

bertentangan dengan Islam. 

 
81Abū Muḥammad ʿAbdullāh bin Aḥmad bin Muḥammad bin Qudāmah al-Maqdisī al-Jamāʿīlī ad-Dimashqī 

aṣ-Ṣāliḥī al-Ḥanbalī, Al-Mughnī, Juz 9 (Cet. III; Riyad: Dār ʿĀlam al-Kutub liṭ-Ṭibāʿah wa an-Nashr wa at-Tawzīʿ, 

1417 H/1997 M), h. 519. 
82Kementerian Agama Republik Indonesia, Al-Qur’an dan Terjemahnya, h. 78.     
83Abū al-Fidā’ Ibnu Katsīr, Tafsīr Al-Qur’an al-Aẓīm, Juz 2, hal. 224.  



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 145-166 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2527 
 

 

 

 

164 | Siti Fatimah Haidir, Riska, Santi Sarni 
Hukum Menyematkan Marga pada Nama Anak Angkat Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

Kedua, hukum menyematkan marga pada nama anak angkat perspektif maqāṣid 

al-Syarī'ah adalah haram berdasarkan prinsip hifẓ al-Nasl (memelihara keturunan) dalam 

maqāṣid al-Syarī'ah. Meskipun tidak mengubah nasab biologis seperti al-Tabanni, 

praktik ini tetap bermasalah karena dua hal yaitu, pertama, aturan eksogami (larangan 

menikah sesama marga) dapat bertentangan dengan hukum perkawinan Islam yang hanya 

melarang berdasarkan nasab dan raḍā’, bukan identitas sosial. Kedua, ditinjau dari hifẓ 

al-Māl (menjaga harta), sistem waris marga yang memberikan hak waris kepada anak 

angkat berpotensi melanggar ketentuan waris Islam yang telah ditetapkan secara qaṭ’ī 

dalam Q.S. al-Nisā/4:11. Kesimpulan ini diperkuat oleh Q.S. Al-Aḥzāb/33:5 dan hadis 

tentang larangan menasabkan diri kepada selain ayah kandung. 

Secara teoretis, Implikasi dari penelitian ini pada dasarnya menawarkan cara 

praktis untuk menjaga budaya lokal dengan tetap pada syariat Islam. Poin utamanya 

adalah membolehkan penyematan marga secara administratif tanpa ritual syirik, 

menerapkan sistem pemeliharaan anak (kafālah) yang tidak mengubah nasab, 

memberikan jaminan ekonomi anak angkat melalui wasiat dan hibah bukan warisan, 

Solusi ini memberikan jalan tengah yang praktis dan mudah diterapkan untuk 

menciptakan harmoni antara tradisi budaya dan syariat Islam. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Al-Qur’an al-Karim  

Buku: 

A. P. Sofyan. Metode Penelitian Hukum Islam. Gorontalo: Sultan Amai Press IAIN 

Gorontalo, 2009. 

‘Alī, Jawād. Al-Mufaṣṣal fī Tārīkh al-‘Arab Qabla al-Islām. Cet. IV; Dār al-Sāqī, 1422. 

Al-Bukhārī, Muḥammad bin Ismā‘īl. Ṣaḥīḥ Al-Bukhārī. Juz 8. Būlāq Mesir: Dār Ṭawq al-

Najāh, 1422 H. 

Al-Gharnāṭī al-Syāṭibī, Ibrāhīm bin Mūsā bin Muḥammad. Al-Muwāfaqāt. Vol. 2. Cet. I; 

t.t: Dār Ibn ‘Affān, 1997. 

Ibn ‘Āsyūr, Muḥammad al-Ṭāhir. Maqāṣid Al-Syarī‘ah Al-Islāmiyyah. Bairut: Dār al-

Nafā’is, 2001. 

Ibn Manżur, Muhammad ibn Mukrim. Lisān Al-‘Arab. Vol. 2 dan Vol. 3. Beirut: Dār 

Ṣādir, 1993. 

Ibnu Katsīr, Abū al-Fidā’. Tafsīr Al-Qur’an al-Aẓīm. Juz 2 dan Juz 3. Riyāḍ: Dār 

Ṭhayyibah, 1999. 

Munawwir, Ahmad Warson. Al-Munawwir. Surabaya: Pustaka Progressif, 1997. 

Al-Maqdisī, Abū Muḥammad ʿAbdullāh bin Aḥmad. Al-Mughnī. Juz 9. Cet. III; Riyad: 

Dār ʿĀlam al-Kutub, 1417 H. 

Al-Mulaqqin, Ibn. Al-Tauḍīḥ Li-Syarḥ Al-Jāmi‘ Aṣ-Ṣaḥīḥ. Juz 30. Damaskus: Dār al-

Nawādir, 1429 H/2008 M. 

Noor, Juliansyah. Metodologi Penelitian. Jakarta: Kencana Prenada Media Group, 2011. 

Al-Rumany, Zaid Ibn Muhammad. Maqāṣid Al-Syarī’ah Al-Islāmiyyah. Riyāḍ: Dār al-

Gayṡ, 1415 H. 

Al-Syātibī, Abū Ishaq. Al-Muwāfaqāt fi Uṣūl al-Syarī’ah. Juz 2. Riyad: Wazārah al-Su’üd 

al-Islamiyyah. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 145-166 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2527 
 

 

 

 

165 | Siti Fatimah Haidir, Riska, Santi Sarni 
Hukum Menyematkan Marga pada Nama Anak Angkat Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

Al-‘Uṡaimīn, Muḥammad ibn Ṣāliḥ. Tafsīr Al-Qur’ān Al-Karīm. Cet. I; Arab Saudi: 

Lembaga Amal, 1436. 

 
Jurnal Ilmiah: 

Arfaizar, Januariansyah. “Konstruksi Hukum Islam tentang Pengangkatan Anak dan 

Implikasi Sosialnya.” Journal of Education and Culture 3, no. 1 (2025): h. 512-

520. 

Fajarwati. “Hak dan Kewajiban Anak Angkat. Jurnal Tahqiqa” 18, no. 2 (2016): h. 15-

32. 

Hanifah, Mardalena, dkk. “Perbandingan Kedudukan Anak Angkat dalam Pewarisan 

Menurut Hukum Perdata dengan Hukum Adat Minangkabau.” Jurnal Ilmiah 

Wahana Pendidikan 11, no. 5 (2025): h. 127-143. 

Hasan, Ismet, Adnan, dan Andries Kango. “Marga Sebagai Simbol Kekerabatan Studi 

Pergeseran Status Sosial Warga Barakati, Kabupaten Gorontalo, Provinsi 

Gorontalo.” Tadayyun: Journal of Religion, Social and Humanities Studies 1, no. 1 

(2022): h. 64-73. 

Laia, Heppy Krisman. “Aturan Hukum Adat dalam Pengangkatan Anak pada Masyarakat 

Batak Toba.” Jurnal Pendidikan Tambusai 7, no. 3 (2023): h. 31102-31108. 

Marbun, Kevin Nathanael. “Melibatkan Diri dalam Permainan Kuasa: Eksplorasi Etika 

Politik melalui Lensa Tradisi Mangain Terhadap Elit Politik.” Journal of 

Geopolitics and Public Policy 1, no. 1 (2023): h. 40-55. 

Pasaribu, Debora Maria Paramita, dkk. “Perkembangan Sistem Perkawinan Adat Batak 

Toba di Kota Medan.” Diponegoro Law Journal 6, no. 02 (2017): h. 1-19. 

Rumia Hutauruk, Maria Loren, dan Rosnidar Sembiring. “Analisis Pemberian Marga 

pada Nama melalui Proses Mangain kepada Suku di Luar Batak Toba.” Journal Of 

Science And Social Research 8, no. 2 (2025): h. 3029-3037. 

Sagita, Hariyun. “Adopsi dalam Pandangan Al-Qur’an Kajian Tafsir Ijtima’I.” Perada 3, 

no. 2 (2020): h. 115-126. 

Sianturi, Indah Supria Berlianti, dkk. “Kedudukan Orang Berasal dari Luar Suku Batak 

yang diberi Marga dalam Pembagian Waris Adat Batak Toba di Tapanuli Utara.” 

Ilmu Hukum, Sosial, dan Humaniora (Kultura) 1, no. 6 (2023): h. 21-25. 

Sihombing, Maslan M. R. “Sistem Kekerabatan Suku Batak Toba.” Jurnal Sains dan 

Teknologi ISTP 13, no. 1 (2020): h. 106-113. 

Yoseva, Lanny, dkk. “Analisis Hukum Pelaksanaan Pengangkatan Anak (Mangain) 

Menurut Hukum Batak Toba di Desa Narumonda V Kecamatan Siantar 

Narumonda Kabupaten Toba Sumatra Utara.” Jurnal Hukum dan HAM Wara 

Sains 1, no. 02 (2022): h. 134-143. 

Zulkarnayn, Muhamad Ilham dan Sukirno. “Posisi Hak Waris Anak Laki-Laki Luar 

Kawin dalam Sistem Patrilineal dan Kuhperdata.” Notarius 17, no. 3 (2024): h. 

1818-1835. 

 
Skripsi/Disertasi: 

Albatati, Rezki A.S. “Pemahaman Masyarakat Terhadap Pemisahan Marga pada Anak 

Angkat yang Berdampak pada Hak Nasab Anak Perspektif Hukum Islam.” Skripsi. 

Manado: IAIN Manado, 2021. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 145-166 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2527 
 

 

 

 

166 | Siti Fatimah Haidir, Riska, Santi Sarni 
Hukum Menyematkan Marga pada Nama Anak Angkat Perspektif Maqāṣid al-Syarī’ah 

Hutabalian, Evangeline Ririsanna. “Makna Pemberian Marga dalam Adat Batak Toba 

(Studi Kasus Kepada Perantau Batak Toba di Surabaya).” Disertasi. Surabaya:  

Universitas Airlangga, 2014. 

Indrawati, Nani. “Hukum memberikan Nama Nasab Bapak Angkat kepada Anak Angkat 

Menurut Fiqh Islam dan Kompilasi Hukum Islam.” Skripsi. Makassar: Universitas 

Muhammadiyah, 2024. 

Khotimah, Khusnul. “Penegakan Hukum Penggantian Nasab Anak Adopsi dalam Kartu 

Keluarga pada Masyarakat Desa Sukorejo Kabupaten Pemalang.” Skripsi. 

Pekalongan: Fak. Syariah UIN K.H. Aburrahman Wahid, 2023. 

Naldo, Jufri. “Perubahan Sistem Kekerabatan Matrilineal Orang Minangkabau di Daerah 

Istimewa Yogyakarta.” Disertasi. Yogyakarta: UIN Sunan Kalijaga, 2020. 

Rosyada, Arenda. “Sejarah Perkembangan Marga Tanjung Batu Tahun 1950–1983.” 

Skripsi. Palembang: Fakultas Keguruan Dan Ilmu Pendidikan Universitas 

Sriwijaya, 2024. 

Sidauruk, Era Indah. “Hak Mewaris bagi Anak Angkat Laki-Laki pada Masyarakat Adat 

Batak Toba (Studi di Kota Tanjungbalai, Provinsi Sumatera Utara).” Skripsi, 

Universitas Lampung, 2023. 

Sitorus, Muhammad Basri. “Hukum Memberikan Nama Nasab kepada Anak Angkat 

Menurut Fatwa Majelis Ulama Indonesia Tahun 1984.” Skripsi, UIN Sumatera 

Utara, 2017. 

 
Situs Online: 

“Syariat.” KBBI Daring. https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/syariat. 
 

 

 

https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/syariat

