
167 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin 
Kewarisan Khunṡa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali) 

 

AL-MUNTAQA: 
Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 
https://journal.stiba.ac.id/index.php/muntaqa/index 

Vol. 2, No. 1 (2026) 

p.167-192 

doi: 
10.36701/muntaqa.v2i1.2528 

 

Kewarisan Khunṡa (Studi Komparasi antara Mazhab 

Syafii dan Mazhab Hambali)  
The Inheritance of Khunṡa (A Comparative Study between the Shafi'i and Hanbali Schools of 

Thought)  
 

Nurazizaha, Hendra Wijayab, Sirajuddinc 

  
a Institut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia, Email; cicaurazizah10@gmail.com 
b Institut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia, Email; hendrawijaya@stiba.ac.id 
c Institut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia, Email; sirajuddin.syarf@stiba.ac.id 

 

Article Info  Abstract 

Received: 20 Oktober 2025 

Revised: 25 Oktober 2025 

Accepted: 28 Oktober 2025 

Published: 30 Januari 2026 

 

Keywords: 

Khunṡa, inheritance, comparative, Shafi’i, 

Hambali 

 

Kata kunci: 

Khunṡa, kewarisan, komparasi, Syafii, 

Hambali 

 

 

 This study examines the issue of inheritance for khunṡa, 

individuals who have two sex organs or neither. The study aims 

to analyse and compare the methods of istinbāṭ hukum (legal 

deduction) used by the Shafi'i and Hambali schools of thought in 

determining inheritance rights for khunṡa. This study employs a 

qualitative method with a normative and comparative approach 

through a literature review of classical and contemporary fiqh 

literature. The results of the study indicate that both schools share 

similarities in the method of identifying the gender of khunṡa, 

namely by observing the urethra and signs of puberty. In the case 

of khunṡa musykil, both apply the iḥṭiyᾱṭ (caution) approach, but 

the Shafi'i school uses the istinbāṭ method based on rational 

evidence through the fiqh rule approach, while the Hanbali 

school combines textual and rational evidence. In this case, the 

Hanbali school bases its approach on istiḥsān and the fatwas of 

the Companions, particularly the opinion of Ibn ‘Abbās, who 

stated that khunṡa musykil receives half the inheritance share of 

a male and half that of a female. This research is expected to serve 

as a reference for judges of the Religious Court, academics, and 

policymakers in formulating further regulations related to khunṡa 

inheritance in Indonesia. 

 

Abstrak 

Penelitian ini mengkaji permasalahan kewarisan khunṡa, yaitu 

individu yang memiliki dua alat kelamin atau tidak memiliki 

keduanya. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis dan 

membandingkan metode istinbāṭ hukum mazhab Syafii dan 

mazhab Hambali dalam menetapkan hak waris bagi khunṡa. 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan 

normatif dan komparatif melalui studi pustaka terhadap literatur 

fikih klasik dan kontemporer. Hasil penelitian menunjukkan 

bahwa kedua mazhab memiliki kesamaan dalam metode 

identifikasi jenis kelamin khunṡa, yaitu dengan mengamati 

saluran keluarnya air seni dan tanda-tanda kedewasaan. Dalam 

kasus khunṡa musykil, keduanya menerapkan pendekatan iḥṭiyᾱṭ 

(kehati-hatian), namun mazhab Syafii menggunakan metode 

istinbāṭ berbasis dalil akli melalui pendekatan kaidah fikih, 

sedangkan mazhab Hambali memadukan antara dalil naqli dan 

akli. Dalam hal ini, mazhab Hambali mendasarkan 

pendekatannya pada istiḥsān dan fatwa sahabat, khususnya 

pendapat Ibnu ‘Abbās yang menyatakan bahwa khunṡa musykil 

mailto:sirajuddin.syarf@stiba.ac.id


 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528 
 

 

 

 

168 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin 
Kewarisan Khunṡa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali) 

memperoleh bagian warisan setengah dari bagian laki-laki dan 

setengah dari bagian perempuan. Penelitian ini diharapkan dapat 

menjadi referensi bagi para hakim Pengadilan Agama, akademisi, 

serta pembuat kebijakan dalam menyusun regulasi lebih lanjut 

terkait kewarisan khunṡa di Indonesia. 

 

 

How to cite:  

Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin, “Kewarisan Khunṡa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab 

Hambali)”, AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab, Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192. doi: 

10.36701/muntaqa.v2i1.2528 
 

 
This work is licensed under a Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International (CC BY-NC-SA 4.0) 
 

 

PENDAHULUAN 
Hukum kewarisan Islam merupakan salah satu cabang hukum yang secara khusus 

mengatur mekanisme peralihan hak kepemilikan atas harta benda seseorang yang telah 

wafat kepada ahli waris yang berhak. Dalam teks-teks hukum Islam klasik, subjek ini 

disebut dengan beberapa istilah, termasuk farā’iḍ, fiqh al-mawārīṡ, dan ḥukm al-wāriṡ, 

meskipun istilah farā’iḍ merupakan yang paling lazim digunakan. Sementara itu, dalam 

konteks hukum di Indonesia, digunakan pula istilah-istilah seperti warisan, hukum waris, 

pusaka, dan pewarisan.1 Kajian mengenai aspek hukum ini memiliki peran strategis 

dalam menjamin proses pembagian harta peninggalan berlangsung sesuai nilai-nilai 

keadilan serta prinsip-prinsip syariat Islam. 

 Islam menetapkan pedoman yang jelas mengenai pembagian warisan, 

sebagaimana tertuang dalam Q.S al-Nisā/4: 7. 

وَالَْْ  الْوَالِدٰنِ  تَ رَكَ  َّا  مِِّ نَصِيْبٌ  وَللِنِِسَاۤءِ  وَالْْقَْ رَبُ وْنََۖ  الْوَالِدٰنِ  تَ رَكَ  َّا  مِِّ نَصِيْبٌ  مِنْهُ  للِرِجَِالَ  قَلَّ  مَّّا  قْ رَبُ وْنَ 
بًا مَّفْرُوْضًا    اوَْ كَثُ رَ    نَصِي ْ

Terjemahnya:  
Bagi laki-laki ada hak bagian dari harta peninggalan kedua orang tua dan 

kerabatnya, dan bagi perempuan ada hak bagian (pula) dari harta peninggalan 

kedua orang tua dan kerabatnya, baik sedikit atau banyak menurut bagian yang 

telah ditetapkan.2  

 Ayat ini merupakan salah satu ayat yang pertama kali menegaskan prinsip dasar 

hukum waris dalam Islam, yang sekaligus merombak praktik waris pada masa pra-Islam 

yang cenderung mendiskriminasi perempuan dan anak-anak dengan tidak memberikan 

hak atas harta peninggalan.3 Ibnu Kaṡῑr menafsirkan ayat ini sebagai penegasan bahwa 

baik laki-laki maupun perempuan berhak mendapatkan bagian dari harta peninggalan 

 
1Hendra Wijaya, Dkk., Pembagian Harta Warisan Sebelum Pewaris Meninggal Dunia dalam Tinjauan 

Hukum Islam (Studi Kasus di Desa Gentungan Kecamatan Bajeng Barat Kabupaten Gowa), BUSTANUL FUQAHA: 

Jurnal Bidang Huku Islam 2, no. 3 (2021), h. 368. 

 2Kementrian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahannya (Bandung: Cordoba, 2019 M), h. 78. 
3Moh. Muhibbin dan Abdul Wahid, Hukum Kewarisan Islam Sebagai Pembaharuan Hukum Positif di 

Indonesia (Cet. I; Jakarta: Sinar Grafik, 2017), h.13. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528 
 

 

 

 

169 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin 
Kewarisan Khunṡa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali) 

orang tua dan kerabat mereka sesuai dengan ketentuan Allah.4 Meskipun ayat ini 

menetapkan hak waris bagi kedua jenis kelamin, pembagian warisan diatur secara rinci 

dalam surah al-Nisā/4: 11, 12, dan 176. 

 Pada ayat ke 11 surah al-Nisā, Allah Swt. menguraikan bagian yang seharusnya 

diberikan kepada anak dan kedua orang tua dari harta peninggalan. Penjelasan tersebut 

kemudian dilanjutkan pada ayat 12, yang mengatur hak waris pasangan suami istri serta 

menetapkan ketentuan khusus terkait kasus al-kalālah (seseorang yang tidak memiliki 

orang tua atau anak tetapi memiliki saudara seibu). Sementara itu, pada ayat ke 176 surah 

al-Nisā Allah menyebutkan bahwa harta yang ditinggalkan al-kalālah5 yang mempunyai 

saudara kandung maupun saudara seayah, maka harta peninggalan tersebut diwariskan 

kepada saudaranya.6 

 Hal itu menunjukkan bahwa pembagian harta warisan dalam Islam dibagikan 

secara adil berdasarkan tanggung jawabnya dalam keluarga, tanpa memandang usia atau 

jenis kelamin secara diskriminatif. Selain itu, sistem kewarisan Islam tidak terbatas pada 

individu dengan jenis kelamin yang jelas (laki-laki atau perempuan), tetapi kewarisan 

Islam juga memberikan hak warisan kepada individu dengan kondisi tertentu, seperti 

khunṡa.7 

 Sebagaimana yang dibahas dalam kitab-kitab fikih, khunṡa adalah orang yang 

memiliki dua alat kelamin laki-laki atau perempuan atau tidak memiliki kedua-duanya 

sama sekali.8 Kondisi ini menjadikannya berbeda dari orang yang jenis kelaminnya sudah 

pasti. Dalam sistem kewarisan Islam khunṡa memerlukan pendekatan khusus melalui 

ijtihad dalam menentukan kedudukan jenis kelaminnya untuk memutuskan bagian yang 

seharusnya  diberikan kepadanya dari harta warisan. 

 Ulama fikih membagi khunṡa menjadi dua kategori: khunṡa gairu musykil, ialah 

khunṡa yang jenis kelaminnya dapat diidentifikasi melalui alat kelamin yang lebih 

dominan dalam fungsi biologisnya; dan khunṡa musykil, ialah khunṡa yang tidak dapat 

diidentifikasi dengan jelas karena dua alat kelamin berfungsi sama dan tidak dapat 

ditentukan mana yang lebih dominan.9  

 Pada hukum waris Islam, keberadaan khunṡa menimbulkan tantangan tersendiri, 

karena sistem kewarisan Islam sangat bergantung pada jenis kelamin dalam menentukan 

bagian warisan yang diberikan kepada khunṡa. Penentuan jenis kelamin sangat penting, 

karena walaupun khunṡa memiliki dua alat kelamin, tetapi hukum yang berlaku hanya 

didasarkan pada salah satu jenis kelamin.10 Maka dari itu, dalam praktiknya cara yang 

digunakan mencakup pendekatan klasik, seperti meneliti tempat keluarnya air seni dan 

 
 4Ibnu Kaṡῑr, Tafsῑr Al-Qur’an al-‘Aẓῑm, Juz 3 (Cet; I, Su’udiyyah: Dār ibn al-Jauzi, 1431 H), h. 20. 

5Ibnu Jarῑr al-tabarῑ dalam kitab  Jāmi’ al-Bayān ‘an Ta’wῑli Ay Al-Qur’an menyebutkan bahwa para ulama 

tafsir memiliki pendapat yang berbeda mengenai makna al-Kalālah, namun menurut sebagian ahli tafsir, al-Kalālah  

mengacu pada seseorang yang meninggal tanpa meninggalkan ayah maupun anak sebagai ahli waris. 

 6Wahbah al-Zuhailῑ, al-Fiqh al-Islamῑ wa Adillatuh, Juz 8 (Cet. II; Dimasyq: Dār al-Fikr, 1405 H/1985 M), 

h. 244. 

 7Shāliḥ ibn Fauzān ibn ‘Abdillāḥ al-Fauzān, al-taḥqiqatu al-Marḍiyyaḥ Fῑ Al-Mabāḥiṡ Al-Farḍiyyaḥ, (Cet. 

1; Al-Qāhirah: Dār Al-‘Ālimiyyah, 1438 H/2018 M), h.  218. 

 8Muhammad ‘Ali al-Ṣābūnῑ, al-Mawārῑṡ fῑ al-Syarῑ’ah al-Islāmiyyah fῑ Ḍaui al-Kitāb wa al-Sunnah (t. Cet; 

t.t.p: Dār al-Ḥarῑṡ, t.th.), h. 194. 

 9Ṣāliḥ ibn Fauzān ibn ‘Abdillāḥ al-Fauzān, al-Taḥqῑqātu al-Marḍiyyaḥ fῑ al-Mabāḥiṡ al-Farḍiyyaḥ, h. 416. 

 10Muchit A. Karim, Problematika Hukum Kewarisan Islam Kontemporer di Indinonesia, (Cet 1; Jakarta: 

Badan Litbang dan Diklat Kementrian Agama RI, 2012), h. 375. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528 
 

 

 

 

170 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin 
Kewarisan Khunṡa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali) 

tanda-tanda kedewasaan,11 hingga pendekatan medis modern melalui pemeriksaan organ 

reproduksi internal.12 Perkembangan teknologi medis memungkinkan untuk menentukan 

jenis kelamin dengan akurasi tinggi, akan tetapi persoalan fikih tetap akan muncul ketika 

kondisi individu tersebut tidak dapat ditentukan secara pasti. 

Mazhab-mazhab dalam Islam menunjukkan berbagai macam pendekatan dalam 

menghadapi permasalahan warisan khunṡa, misalnya mazhab Syafii dan mazhab 

Hambali.13 Dan Indonesia sendiri belum mengatur secara khusus mengenai kewarisan 

khunṡa dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI), sehingga penyelesaian kasus khunṡa masih 

bergantung pada ijtihad hakim dan referensi fikih klasik yang seringkali tidak seragam, 

karena tidak adanya regulasi yang tegas tersebut memperkuat urgensi penelitian untuk 

menelaah secara mendalam pendapat-pendapat mazhab untuk dijadikan dasar 

pertimbangan yuridis dan normatif. 

 Penelitian ini memfokuskan kajian pada mazhab Syafii dan mazhab Hambali. 

Mazhab Syafii dipilih berdasarkan realita bahwa mayoritas umat Islam di Indonesia 

menganut dan merujuk pada mazhab ini.14 Sementara itu, mazhab Hambali 

dipertimbangkan karena pendekatan metodenya tidak jauh berbeda dengan mazhab 

Syafii, serta belum banyak dikaji secara khusus terkait pandangannya terhadap kewarisan 

khunṡa. 

Merujuk pada uraian tersebut, maka rumusan masalah pada penelitin ini ialah 

Bagaimana metode istinbāṭ hukum yang digunakan mazhab Syafii dan mazhab Hambali 

dalam menetapkan pembagian waris bagi khunṡa?,  Penelitian ini bertujuan untuk 

mengetahui metode istinbāṭ hukum yang digunakan mazhab Syafii dan mazhab Hambali 

dalam menetapkan pembagian waris bagi khunṡa. 

  Metode penelitian yang digunakan dalam penelitian ini ialah penelitian kualitatif 

dengan menggunakan metode penelitian kepustakaan (library research), penelitian 

kepustakaan merupakan jenis penelitian yang melibatkan serangkaian kegiatan yang 

berkenaan dengan pengumpulan data dari berbagai sumber pustaka, termasuk membaca, 

mencatat dan menganalisis bahan-bahan penelitian.15 Adapun pendekatan yang 

digunakan meliputi pendekatan normatif, yaitu mengkaji suatu hukum dengan menelusuri 

atau mencari pembenarannya melalui dalil-dalil yang bersumber dari Al-Qur’an, hadis 

Nabi, dan pendapat para ulama.16 Maupun pendekatan komparatif untuk membandingkan 

metode istinbᾱṭ kedua mazhab tersebut. 

 Untuk mencegah terjadinya pengulangan pembahasan atau penelitian, diperlukan 

kajian pustaka yang berfungsi sebagai landasan teoretis. Kajian ini dibangun berdasarkan 

berbagai sumber literatur yang relevan guna memperkuat arah dan fokus penelitian. 

berdasarkan hasil penelusuran literatur yang telah dilakukan sebelumnya, terdapat 

sejumlah penelitian terdahulu yang berkaitan dengan penelitian ini, sebagai berikut:  

 
 11Abu Muḥammad ‘Abdullah ibn Aḥmad ibn Muḥammad ibn Qudāmah al-Maqdisῑ, al-Mugnῑ, Juz 9 (Cet. 

III; Riyaḍh: Dār ‘Alam al-Kutub, 1417 H/1997 M), h. 110. 

 12Dja’far Abdul Muchit, Problema Hukum Waria (Khunṡa) dan Operasi Kelamin, (2012), h. 2. 
13Ṣāliḥ ibn Fauzān ibn ‘Abdillāḥ al-Fauzān, al-Taḥqῑqātu al-Marḍiyyaḥ fῑ al-Mabāḥiṡ al-Farḍiyyaḥ, h. 224-

225. 
14Imelda Ni’matul Wasih, dkk., "Sejarah Empat Mazhab Islam dan Eksistensinya di Indonesia", Tarunalaw: 

Journal of Law and Syariah 2, no. 2 (Juli 2024), h. 147. 
15Mestika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan (Cet. III; Jakarta: Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2014), 

h. 3. 
16Cik Hasan Bikri, Model Penelitian Kitab Fikih (Cet. I; Bogor: Kencana, 2003), h. 324-325. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528 
 

 

 

 

171 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin 
Kewarisan Khunṡa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali) 

Pertama, penelitian yang membahas khunṡa dalam perspektif hukum Islam dan 

mazhab-mazhab fikih ditemukan dalam artikel jurnal yang ditulis oleh Zaidan Jauhari 

dengan judul “Tinjauan Yuridis Hukum Waris Bagi Khunṡa atau Berkelamin Ganda 

dalam Pandangan Hukum Islam”.17 Hasil penelitian ini membahas tentang status khunṡa 

sebagai ahli waris dalam perspektif umum hukum Islam. Dalam penentuann pembagian 

warisan, penelitian ini cenderung menggunakan pendekatan mazhab Syafii tanpa 

membandingkan pendapat antar mazhab secara khusus. Selanjutnya, Artikel jurnal yang 

ditulis oleh Luthfia Chaula dengan judul “Status Khunṡa Musykil Sebagai Ahli Waris 

(Studi Pemikiran Imam Abu Hanifah)”.18 Penelitian ini secara khusus menganalisis 

pandangan Imam Abu Hanifah mengenai warisan khunṡa musykil. Sementara itu, 

Penelitian yang ditulis oleh Ahmad Fachrudin yang berjudul “Study Komparasi 

Pemikiran Imam Maliki dan Imam Syafii Tentang Status Khunṡa Musykil dan Gairu 

Musykil Sebagai Ahli Waris”.19 Dalam skripi ini peneliti membandingkan pandangan dua 

mazhab terkait status dan pembagian warisan bagi khunṡa. Peneliti menyimpulkan bahwa 

mazhab Maliki menetapkan bagian warisan bagi khunṡa musykil sebesar seperdua dari 

total bagian laki-laki dan perempuan, sedangkan mazhab Syafii memberikan bagian 

terkecil dari dua kemungkinan. Kajian ini lebih berfokus pada perbedaan pendapat antara 

mazhab Maliki dan mazhab Syafii dalam menentukan hak khunṡa sebagai ahli waris 

Kedua, penelitian terkait khunṡa menurut medis ditemukan dalam karya yang 

ditulis oleh Zeta Fadiah Inge Putri dengan judul “Kedudukan Ahli Waris yang 

Berkelamin Ganda dalam Hukum Islam”.20 Penelitian ini membandingkan antara 

pendekatan hukum islam dan hukum nasional, dengan fokus pada aspek medis  dalam 

menentukan status dan pembagian warisan bagi khunṡa. Selanjutya artikel jurnal yang 

ditulis oleh Riana Kesuma Ayu dengan judul “Kedudukan Pembagian Harta Warisan bagi 

Ahli Waris Khunṡa dalam Perspektif  Kemajuan Teknologi”.21 Penelitian ini membahas 

mengenai bagian warisan yang diterima oleh khunṡa. Dalam penelitian ini, penulis 

menerapkan pandangan mazhab Syafii sebagai dasar dalam menetapkan pembagian 

warisan bagi khunṡa. 

 Kelima penelitian tersebut belum ditemukan adanya kajian yang secara khusus 

melakukan komparasi antara mazhab Syafii dan mazhab Hambali dalam menetapkan 

bagian warisan bagi khunṡa. Mayoritas penelitian terdahulu lebih berfokus pada analisis 

tunggal terhadap salah satu mazhab atau membandingkan mazhab Syafii dengan mazhab 

lainnya seperti Hanafi atau Maliki, tanpa mengkaji perspektif mazhab Hambali secara 

mendalam. Oleh karena itu, penelitian ini memiliki nilai kebaruan (novelty) karena secara 

khusus mengkomparasikan metode istinbāṭ hukum dalam menentukan pembagian 

 
17Zaidan Jauhari, "Tinjauan Yuridis Hukum Waris Bagi Khunsa atau Berkelamin Ganda dalam Pandangan 

Hukum Islam", Journal of Law (Jurnal Ilmu Hukum) 8, no.1 (2022). 
18Luthfia Chaula, "Status Khunsa Musykil sebagai Ahli Waris (Studi Pemikiran Imam Abu Hanifah)’, 

Khuluqiyyah: Jurnal Kajian Hukum dan Studi Islam (2019).  
19Ahmad Fachrudin, "Study Komparasi Pemikiran Imam Maliki dan Imam Syafii tentang Status Khunsta 

Musykil dan Gairu Musykil sebagai Ahli Waris", Skripsi (Diss. Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim, 

2020). 
20Zeta Fadiah Inge Putri, "Kedudukan Ahli Waris yang Berkelamin Gada dalam Hukum Islam", Repertorium: 

Jurnal Imiyah Hukum Kenotariatan 8, no. 1 (2019). 
21Riana Kesuma Ayu, "Kedudukan Pembagian Harta Warisan Bagi Ahli Waris Khunsta Dalam Perspektif 

Kemajuan Teknologi", Lambung Mangkurat Law Journal 5, no. 2 (September 2020). 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528 
 

 

 

 

172 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin 
Kewarisan Khunṡa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali) 

warisan bagi khunṡa menurut dua mazhab besar, yaitu mazhab Syafii dan mazhab 

Hambali. 

 

 

PEMBAHASAN 
A. Tinjauan Umum tentang Khunṡa 

1. Defenisi Khunṡa  

 Khunṡa secara etimologi berasal dari bahasa arab yaitu  ُالخنَِث  (al-khaniṡ), yang 

merupakan bentuk isim fa’il dari kata kerja     َخَنَ ثاً  -يََْنَثُ    –خَنِث yang berarti  ُْاللِِي  lembut 

atau lunak.22 Dalam penggunaannya, istilah seperti   َخَنَثَ وَتََنََّثmerujuk pada sikap atau 

perilaku seorang laki-laki yang menyerupai perempuan, yang ditandai dengan cara bicara 

yang lembut atau gaya berjalan yang melenggak-lenggok.23 Namun, makna khunṡa dalam 

konteks fikih lebih spesifik. Menurut Ibnu Manẓūr, dalam lisān al-‘arab, istilah ini 

digunakan untuk mendeskripsikan individu yang tidak dapat dikategorikan pasti sebagai 

laki-laki atau perempuan, karena memiliki karakteristik genital laki-laki dan perempuan 

secara bersamaan.24    

 Secara terminologi, dalam literatur fikih klasik, khunṡa merujuk pada individu 

yang memiliki kondisi anatomi yang tidak dapat diklasifikasi secara tegas sebagai laki-

laki maupun perempuan. Ulama dari berbagai mazhab memberikan defenisi atas istilah 

ini berdasarkan karakteristik fisik yang tampak. Misalnya, Imam Syafii, mengatakan 

bahwa: 

لَ  وَيَكُوْنُ  فَ رجٌْ  وَلَْ  ذكََرٌ  لَهُ  يَكُونُ  لَْ  أوَْ  وَفَ رجٌْ كَالنِِسَاءِ  ذكََرٌ كَالرِجَِالِ  لَهُ  الَّذِي  هُوَ  ثَى  ثُ قْبٌ الْخنُ ْ هُ 
 25.يَ بُولُ مِنْهُ 

Artinya:   

Khunṡa adalah seseorang yang memiliki żakar seperti laki-laki dan farj seperti 

perempuan atau orang yang tidak memiliki żakar dan farj, tetapi memiliki lubang 

untuk buang air kecil.  

 Senada dengan itu, Ibnu Qudāmah dari mazhab Hambali juga memberikan 

definisi yang sejalan. Ia menyatakan bahwa: 

ثَى هُوَ الَّذِيْ لهَُ ذكََرٌ وَفَ رجُْ امْرأَةٍَ، أوَْ ثُ قْبٌ فِْ مَكَانِ الفَرجِْ يََْرجُُ مِنْهُ البَ وْلُ    26. الخنُ ْ
Artinya: 

 
 22ʿAlī ibn Muḥammad ibn ʿAlī al-Zain al-Syarīf al-Jurjānī, al-Taʿrīfāt (Cet. I; Beirut: Dār al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 1403 H / 1983 M), h. 101. 
23 Riana Kesuma Ayu, "Kedudukan Pembagian Harta Warisan Bagi Ahli Waris Khunsta Dalam Perspektif 

Kemajuan Teknologi", h. 194. 

 24Muḥammad ibn Mukarram ibn Manẓūr, Lisān al-‘Arab, Juz 2 (Cet. III; Beirut: Dār Ṣādir, 1414 H), h. 145. 

 25Abū al-Ḥasan ‘Alī ibn Muḥammad ibn Muḥammad ibn Ḥabīb al-Baṣrī al-Baghdādī al-Māwardī, al-Ḥāwī 

al-Kabīr fī Fiqh Mażhab al-Imām al-Syāfi‘ī Syarḥ Mukhtaṣar al-Muzanī,  Juz 8 (Cet. I; Beirut: Dār al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 1419 H/ 1999 M), h. 168. 

 26Abu Muḥammad ‘Abdullah ibn Aḥmad ibn Muḥammad ibn Qudāmah al-Maqdisῑ, al-Mugnῑ, h. 108. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528 
 

 

 

 

173 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin 
Kewarisan Khunṡa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali) 

Khunṡa adalah individu yanng memiliki dua alat kelamin laki-laki dan 

perempuan, atau memiliki lubang di area farj yang menjadi saluran keluarnya air 

kencing. 

 Dari definisi tersebut, dapat dipahami bahwa ulama klasik menitikberatkan 

penentuan status khunṡa berdasarkan morfologi alat kelamin eksternal yang dapat diamati 

sejak lahir, baik yang jelas maupun yang meragukan. 

 Sementara itu, dalam dunia medis, khunṡa dikenal dengan istilah hermaphrodite, 

yaitu kondisi biologis-genetik yang ditandai dengan keberadaan karakteristik kelamin 

ganda, baik secara anatomi maupun fisiologis. Kondisi ini umumnya terjadi akibat 

anomali kromosom atau kelainan genetik sejak dalam kandungan, yang disebabkan oleh 

ketidakseimbangan dalam proses fertilisasi antara ovum dan sperma.27  

Seiring dengan perkembangan ilmu kedokteran, istilah hermaphrodite mulai 

ditinggalkan karena dianggap tidak cukup akurat secara ilmiah dan etis. Terminologi yang 

lebih sering digunakan saat ini adalah ambiguous genitalia atau sex ambiguity, yang 

mengacu pada ketidakjelasan ciri-ciri seksual secara genetik, anatomik, maupun 

fisiologik.28 

Adapun dalam bidang endokrinologi dan genetik, para ahli lebih memilih 

menggunakan istilah Disorders of Sexual Development (DSD) sebagai nomenklatur 

medis resmi. Istilah ini mencakup berbagai kondisi ketika terdapat ketidaksesuaian antara 

kromosom (XX/XY), gonad (testis/ovarium), dan fenotipe seksual eksternal.29 

2. Macam-Macam Khunṡa 

 Ulama fikih membagi khunṡa menjadi dua macam, sebagai berikut:  

a. Khunṡa Gairu Musykil 

 Khunṡa gairu musykil adalah individu yang memiliki dua alat kelamin, laki-laki 

dan perempuan, namun memiliki tanda-tanda fisik yang jelas menunjukkan jenis kelamin 

tertentu. Penentuan jenis kelamin ini dapat dilakukan melalui pengamatan terhadap alat 

kelamin yang lebih dominan digunakan untuk buang air kecil, serta karakteristik lain 

seperti perubahan suara, postur tubuh, serta kecenderungan perilaku yang sesuai dengan 

salah satu jenis kelamin.30 Ibnu Qudāmah mengatakan bahwa individu yang 

menunjukkan tanda-tanda kelelakian atau kewanitaan, dan diketahui bahwa ia adalah 

laki-laki ataupun perempuan, maka ia tidak tergolong sebagai musykil (ambiguitas 

gender). Ia hanyalah seorang laki-laki yang memiliki kelebihan fisik, atau perempuan 

yang memiliki kelebihan fisik.31 

b. Khunṡa Musykil   

Khunṡa musykil adalah individu yang memiliki keanehan atau ketidakjelasan 

dalam struktur tubuhnya, sehingga jenis kelaminnya tidak dapat dipastikan sebagai laki-

laki atau perempuan. Kondisi ini muncul karena tidak adanya indikator biologis yang 

pasti untuk jenis kelamin laki-laki maupun perempuan, atau karena adanya karakteristik 

yang tidak jelas dan tidak dapat ditarjīḥ (dipastikan atau diprioritaskan) ke salah satu jenis 

 
27Luthfia Chaula, "Status Khunsa Musykil sebagai Ahli Waris (Studi Pemikiran Imam Abu Hanifah)",  h.  6. 
28Ahmad Fachrudin, "Study Komparasi Pemikiran Imam Maliki dan Imam Syafii tentang Status Khunsta 

Musykil dan Gairu Musykil sebagai Ahli Waris", h. 26. 
29Ilham Ghoffar Solekhan dan Maulidi Dhuha Yaum Mubarok, "Khuntsa dalam Pandangan Kontemporer", 

Islamika: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman 20, no. 2 (2020), h. 37. 
30Asmaul Fanhar, dkk., "Analisis Kedudukan Ahli Waris yang Melakukan Operasi Penyesuaian Kelamin 

Ganda Menurut Hukum Islam dan Hukum Perdata", h. 58. 

 31Abu Muḥammad ‘Abdullah ibn Aḥmad ibn Muḥammad ibn Qudāmah al-Maqdisῑ, al-Mugnῑ, h. 109. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528 
 

 

 

 

174 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin 
Kewarisan Khunṡa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali) 

kelamin.32 Menurut Ibnu ‘Uṡaimīn dalam kitab yang dikarangnya al-Mumti’ ‘alā Zād al-

Mustaqnī’, khunṡa musykil dapat diklasifikasikan menjadi dua kategori berikut: 

1) Berdasarkan bentuk fisik dan dan kondisi organ kelamin 

a) Individu yang memiliki dua alat kelamin yang keduanya berfungsi secara seimbang 

untuk buang air kecil, sehingga tidak dapat ditentukan jenis kelaminnya secara pasti. 

b) Individu yang hanya memiliki satu saluran untuk buang air kecil dan besar, tanpa alat 

kelamin laki-laki atau perempuan. 

c) Individu yang tidak memiliki saluran pembuangan sama sekali, sehingga makanan 

dan minuman yang dikonsumsi dikeluarkan kembali melalui muntah.33 

2) Berdasarkan kemungkinan penetapan jenis kelamin 

a) Khunṡa musykil yang masih diharapkan kejelasan jenis kelaminnya, misalnya dengan 

menunggu masa balig atau tanda biologis lainnya. 

b) Khunṡa musykil yang tidak lagi diharapkan kejelasan jenis kelaminnya, karena telah 

meninggal sebelum balig atau tidak menunjukkan tanda-tanda biologis hingga 

dewasa.34 

3. Cara Menentukan Status Khunṡa 

Penentuan status khunṡa dalam hukum Islam dilakukan dengan dua pendekatan utama 

sebagaimana dijelaskan oleh para ulama fikih, yaitu: 

a. Meneliti tempat keluarnya air kencing 

 Menurut para ulama metode ini merupakan metode yang paling umum diterapkan 

dalam menentukan status khunṡa ketika ia masih kecil dan belum mencapai usia balig. 

Hal ini berdasarka hadis yang diriwayatkan oleh ‘Ali ibn Abῑ Ṭālib ketika ia ditanya 

tentang khunṡa, lalu ia berkata: 

 35إنْ بََلَ مِنْ مََْرَى الذَّكَرِ فَ هُوَ غُلََمٌ، وَإِنْ بََلَ مِنْ مََْرَى الْفَرجِْ فَ هُوَ جَاريِةَ 
Artinya: 

Jika ia kencing melalui saluran kemaluan laki-laki maka ia dihukumi sebagai anak 

laki-laki, dan jika ia kencing melalui saluran kemaluan perempuan maka ia 

dihukumi sebagai anak perempuan.  

 Jika seseorang yang berkelamin ganda buang air kecil melalui alat kelamin laki-

laki, maka ia dianggap laki-laki. Sebalikanya, Jika ia buang air kecil melalui alat kelamin 

perempuan, maka ia dianggap perempuan. Namun,  jika air seni keluar dari dua alat 

kelamin, penentuan dilakukan berdasarkan organ mana yang mengeluarkan air seni 

terlebih dahulu. Jika kedua organ berfungsi secara bersamaan dan setara, maka klasifikasi 

didasarkan pada organ yang menghasilkan volume urin yang lebih besar, karena ini 

menunjukkan organ genital yang dominan dan asli.36 

b. Meneliti tanda-tanda kedewasaan  

 Jika cara pertama tidak memberikan hasil yang jelas, maka langkah selanjutnya 

adalah mengamati karakteristik kedewasaan seorang khunṡa. Tanda-tanda kedewasaan 

 
32Zaidan Jauhari, "Tinjauan Yuridis Hukum Waris Bagi Khunsa atau Berkelamin Ganda dalam Pandangan 

Hukum Islam",  h. 13. 
33Muḥammad ibn Ṡāliḥ al-‘Uṡaimῑn, Syarḥ al-Mumti’ ‘Alā Zād al-Mustaqni’, Juz 12 (Cet. I; Riyāḍ: Dār ibn 

al-Jauzῑ, 1422-1428 H), h. 160. 
34Ṣāliḥ ibn Fauzān ibn ‘Abdillāḥ al-Fauzān, al-Taḥqῑqātu al-Marḍiyyaḥ fῑ al-Mabāḥiṡ al-Farḍiyyaḥ, h. 220. 

 35Abu Bakar Ahmad ibn al-Husain ibn ‘Ali al-Baihaqῑ, al-Sunan al-Kubra, Juz 6 (Cet. III; Beirut: Dār al-

Kutub al-‘Ilmiyyah, 1424 H / 2003 M), h. 427. 
36Luthfia Chaula, "Status Khunsa Musykil sebagai Ahli Waris (Studi Pemikiran Imam Abu Hanifah)", h. 10. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528 
 

 

 

 

175 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin 
Kewarisan Khunṡa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali) 

yang spesifik bagi laki-laki meliputi: pertumbuhan rambut di area tertentu seperti kumis 

dan janggut, munculnya jakun pada leher, perubahan suara menjadi lebih berat dan dalam, 

pelebaran bahu yang melebihi ukuran panggul, peningkatan massa otot, dan keluarnya air 

mani lewat zakar. Jika pada dirinya terdapat salah satu tanda dari tanda-tanda tersebut, 

maka ia ditetapkan sebagai laki-laki. Sedangkan tanda-tanda yang khusus bagi 

perempuan, anatara lain: keluar haid dari vaginanya, hamil, dan tumbuhnya buah dada. 

Jika tampak pada dirinya salah satu dari tanda-tanda tersebut maka ia ditetapkan sebagai 

perempuan.37 Khunṡa yang dapat diidentifikasi jenis kelaminnya melalui metode-metode 

tersebut disebut khunṡa gairu musykil. Sebaliknya, seorang khunṡa yang jenis kelaminnya 

masih belum dapat dipastikan dengan meneliti alat kelamin yang dipergunakan untuk 

buang air kecil atau dengan melihat tanda-tanda kedewasaan, maka ia dinamakan khunṡa 

musykil.38 

Dalam perkembangan medis modern, pendekatan penentuan jenis kelamin 

dilakukan melalui tiga tingkatan pemeriksaan ilmiah, yakni tingkat kromosom 

(chromosomal sex), tingkat gonad (gonadal sex), dan tingkat organ reproduksi 

(phenotypic sex). Pada tingkat kromosom, jenis kelamin ditentukan berdasarkan 

kombinasi kromosom seks, yaitu XY untuk laki-laki dan XX untuk perempuan, yang 

sudah terbentuk sejak proses pembuahan. Selanjutnya, pada tingkat gonad, diferensiasi 

kelenjar kelamin mulai tampak pada minggu kelima hingga ketujuh pasca pembuahan, di 

mana testis terbentuk pada laki-laki dan ovarium pada perempuan. Terakhir, pada tingkat 

organ reproduksi, identifikasi dilakukan melalui observasi terhadap organ genitalia 

interna dan eksterna. Organ reproduksi internal laki-laki meliputi korda spermatika, 

vesikula seminalis, kelenjar prostat, dan kelenjar bulbourethral, sedangkan organ 

eksternalnya berupa penis, testis, skrotum, dan epididimis. Sementara itu, organ 

reproduksi internal perempuan mencakup ovarium, uterus, tuba falopii, dan vagina, 

sedangkan organ eksternalnya terdiri dari labia mayora, labia minora, klitoris, dan vulva. 

Pendekatan medis ini menjadi sangat penting dalam konteks kontemporer dan digunakan 

secara luas dalam dunia kedokteran untuk menangani kasus disorders of sex development 

(DSD).39 

Meskipun demikian, dalam konteks hukum Islam, hasil pemeriksaan medis tidak 

serta-merta menjadi satu-satunya dasar hukum, melainkan hanya sebagai pendukung 

dalam penetapan hukum. Ketika pendekatan medis tidak memberikan kesimpulan yang 

pasti, maka tetap digunakan kaidah-kaidah syar’ῑ yang berbasis pada penampakan 

lahiriah dan ijtihad para ulama. Dengan demikian, pendekatan fikih dan medis dapat 

saling melengkapi dalam memahami dan menetapkan status individu khunṡa secara adil 

dan proporsional. 

4. Jalur-jalur Keturunan Khunṡa  

Para ulama menegaskan bahwa tidak semua posisi dalam struktur ahli waris 

memungkinkan seseorang menyandang status khunṡa. Oleh karena itu, dalam konteks 

kewarisan, perlu dilakukan pembatasan terhadap pihak-pihak yang secara fikih 

dimungkinkan memiliki status kelamin yang tidak pasti.  

 
37Zeta Fadiah Inge Putri, "Kedudukan Ahli Waris yang Berkelamin Gada dalam Hukum Islam", h. 74. 
38Abu Muḥammad ‘Abdullah ibn Aḥmad ibn Muḥammad ibn Qudāmah al-Maqdisῑ, al-Mugnῑ, h. 109. 
39Hasan Taisir Shammout, dkk., "Ahkām al-Khunṡa baina al-‘Ilm wa al-ahwāl al-Syakhsiyyah: Dirasah 

Fiqhiyyah Muqāranah" , Majallah al-‘Ulūm al-Islamiyyah wa al-Diniyyah 3, no. 2 (Juli-Desember 2018),  h. 7-8. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528 
 

 

 

 

176 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin 
Kewarisan Khunṡa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali) 

Menurut ulama fikih, status khunṡa dalam sistem kewarisan Islam hanya mungkin 

disematkan pada empat jalur kekerabatan, yaitu: al-bunuwwah (garis keturunan anak), al-

ukhuwwah (garis keturunan persaudaraan), al-‘umūmah (paman dari pihak ayah), dan al-

walᾱ’ (hubungan yang terjalin antara budak yang dimerdekakan dengan pembebasnya), 

keempat jalur tersebut memungkinkan individu yang bersangkutan memiliki status jenis 

kelamin yang tidak pasti, sehingga dapat dikategorikan sebagai khunṡa. Sebaliknya, 

status khunṡa tidak mungkin disandang oleh ayah, ibu, kakek, atau nenek, sebab jenis 

kelamin mereka secara syar’ῑ dianggap pasti dan telah diketahui secara jelas, yaitu 

sebagai laki-laki atau perempuan. Demikian pula, status tersebut tidak mungkin 

disematkan pada suami dan istri, sebab keabsahan suatu pernikahan dalam Islam 

mensyaratkan kejelasan jenis kelamin masing-masing pihak. Ketidakjelasan status 

kelamin dalam pernikahan akan menyebabkan ketidakabsahan akad nikah, yang pada 

akhirnya menggugurkan kedudukan sebagai ahli waris.40 

Penjelasan mengenai pengertian dan macam-macam khunṡa menunjukkan bahwa 

seseorang dengan kondisi tersebut berada pada posisi hukum yang unik. Keberadaan dua 

alat kelamin, atau bahkan ketidakjelasan jenis kelamin secara total menyebabkan khunṡa 

tidak dapat diperlakukan sebagaimana diperlakukanya ahli waris lainnya. Dalam kondisi 

seperti ini, peran mazhab-mazhab fikih menjadi sangat krusial dalam memberikan solusi 

hukum yang proporsional. 

Maka dari itu, pembahasan selanjutnya berfokus pada analisis terhadap metode 

istinbāṭ hukum mazhab Syafii dan mazhab Hambali mengenai Kewarisan Khunṡa, serta 

relevansi praktis dari masing-masing pandangan dalam konteks hukum Islam di 

Indonesia. 

B. Konsep Kewarisan Khunṡa Menurut Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali 
1. Metode Istinbāṭ Hukum Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali 

a. Metode istinbaṭ hukum mazhab Syafii  

Mazhab syafii dikenal memiliki  sistematika yang sangat kuat dalam bidang 

uṣūl al-fiqh yang menunjukkan keseimbangan antara pendekatan naqli dan akli, namun 

tetap menjadikan Al-Qur’an dan hadis sebagai pijakan utama dalam penetapan hukum. 

hal ini sejalan dengan pernyataan Ali al-Khafῑf yang menegaskan bahwa mazhab Syafii 

memiliki keistimewaaan dalam dasar-dasar hukum yang ditetapkan langsung oleh Imam 

Syafii sendiri, bukan sekedar hasil rekontruksi atau interpretasi murid-muridnya, 

melainkan diriwayatkan secara autentik dari imam mazhab tersebut.41 

Berdasarkan sistem tersebut, penetapan suatu hukum dalam mazhab Syafii 

bertumpu pada empat sumber utama: Al-Qur’an, sunah, ijmak, dan qiyᾱs. Adapun qaul 

al-ṣahᾱbῑ (pendapat sahabat) dan Syari’ah man qablanᾱ (syariat umat-umat terdahulu), 

kedudukannya sebagai hujah masih diperselisihkan di antara para ulama.42  

1) Al-Qur’an  

Menurut Imam Syafii, Al-Qur’an merupakan asas agama dan sumber utama dalam 

menetapkan hukum. Ia menegaskan bahwa seseorang tidak diperkenankan menetapkan 

 
40Ibrāhῑm ibn ‘Abdillah ibn Ibrāhῑm al-Fardῑ, al-‘Ażbu al-Fāiḍ Syarh ‘Umdatu al-Fāriḍ, Juz 2 (Cet. I; al-

Qāhirah: Musṭafā al-Halbῑ, 1372 H / 1953 M), h. 53. 
41Wiḥdah al-Baḥṡ al-‘Ilmῑ bi Idārah al-Iftā, al-Mażāhib al-Fiqhiyyah al-Arba’ah Aimmatuhā- Aṭwāruhā- 

Uṣūluhā- Āṡāruhā, (Cet. I; Kuwait: Idārah al-Iftā, 1436 H/ 2015 M), h. 139. 
42Muḥammad ibn Muḥammad al-Gazālῑ, al-Mustaṣfā (Cet. I; t.t.p.: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1413 H/ 1993 

M), h. 80. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528 
 

 

 

 

177 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin 
Kewarisan Khunṡa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali) 

hukum kecuali berdasarkan kebenaran, dan kebenaran itu tidak dapat diketahui selain 

melalui nas dari Allah atau petunjuk yang berasal dari-Nya. Oleh karena itu, seluruh 

persoalan hukum yang dihadapi seorang mukallaf pasti memiliki rujukan dalam 

kitᾱbullᾱh, baik secara tekstual (naṣ) maupun secara umum (ijmālī).43 Dalam analisisnya 

terhadap redaksi ayat, Imam Syafii membagi lafal-lafal umum dalam Al-Qur’an ke dalam 

tiga bagian: Pertama, lafal yang bentuknya umum dan maksudnya adalah umum, kedua, 

lafal yang bentuknya umum dan dapat dikhususkan, ketiga, lafal yang bentuknya umum 

dan maksudnya adalah khusus.44 

2) Sunah 

Imam Syafii menetapkan Sunah sebagai sumber hukum kedua setelah Al-Qur’an. 

Dalam beberapa pernyataan, ia menempatkannya sejajar dengan Al-Qur’an, seperti 

ungkapannya bahwa: “Ilmu terdiri atas beberapa tingkatan; yang pertama adalah al-Kitāb 

dan Sunah apabila keduanya telah terbukti (ṡᾱbit).”  Namun, pada kesempatan lain, ia 

menegaskan hierarki sumber hukum, yaitu Al-Qur’an di posisi pertama, kemudian Sunah, 

sebagaimana dikatakannya: “Yang diikuti adalah Al-Qur’an, dan jika tidak ditemukan, 

maka Sunah.”45 

Imam Syafii memandang Sunah sebagai perangkat otoritatif yang berfungsi 

menjelaskan (mubayyinah) dan merinci (mufaṣṣilah) kandungan hukum dalam Al-

Qur’an, khususnya terhadap ayat-ayat yang bersifat global (mujmal). Dalam konteks 

nasakh, ia berpendapat bahwa ketentuan dalam Al-Qur’an hanya dapat dinasakh oleh Al-

Qur’an, sedangkan Sunah hanya dapat dinasakh oleh Sunah pula. Dengan demikian, 

menurut Imam Syafii, Sunah tidak berfungsi sebagai penghapus hukum-hukum Al 

Qur’an, tetapi sebagai media interpretatif yang menegaskan dan menguraikan maksud 

hukum syariat yang terkandung di dalamnya.46 

3) ijmak 

Imam Syafii menempatkan ijmak sebagai sumber hukum setelah Al-Qur’an dan 

Sunah. Menurutnya, ijmak adalah kesepakatan para mujtahid dari umat Nabi Muhammad 

saw. terhadap suatu persoalan hukum, dan kesepakatan tersebut menjadi hujah syar’ῑ. 

Secara kebahasaan, lafaz ijmak memang berarti kesepakatan atau tekad bulat (al-ittifāq 

wa al-‘azm), namun dalam ‘urf syar’ī, istilah ini merujuk pada kesepakatan umat Islam 

atas suatu ketentuan agama. Beliau menolak pandangan yang menyamakan ijmak dengan 

pendapat individual yang dianggap kuat dalilnya. Hal ini mengkritik pandangan al-

Naẓẓām yang menyatakan bahwa setiap pendapat yang hujahnya sahih, walaupun dari 

satu orang, dapat disebut ijmak. Menurut Imam Syafii, ijmak tidak dapat dipahami 

sebagai pendapat tunggal meskipun kuat dalilnya, karena hal itu bertentangan dengan 

pengertian ijmak sebagai keputusan kolektif. Maka, ijmak menurut beliau bukan sekedar 

kesepakatan, melainkan bentuk keputusan bersama yang mensyaratkan keterlibatan 

seluruh mujtahid dari umat dan keterkaitan langsungnya dengan perkara agama.47 

 

 
43Wiḥdah al-Baḥṡ al-‘Ilmῑ bi Idārah al-Iftā, al-Mażāhib al-Fiqhiyyah al-Arba’ah Aimmatuhā- Aṭwāruhā- 

Uṣūluhā- Āṡāruhā, h. 140. 
44Muhammad ibn Idrῑs al-Syāfi’ῑ, al-Risālah (Cet. I; Mesir: Muṣṭafā al-Bābῑ al-Ḥalbῑ, 1357 H/ 1938 M), h. 

53-58. 
45Wiḥdah al-Baḥṡ al-‘Ilmῑ bi Idārah al-Iftā, al-Mażāhib al-Fiqhiyyah al-Arba’ah Aimmatuhā- Aṭwāruhā- 

Uṣūluhā- Āṡāruhā, h. 141. 
46Muhammad ibn Idrῑs al-Syāfi’ῑ, al-Risālah,  h. 106. 
47Muḥammad ibn Muḥammad al-Gazālῑ, al-Mustaṣfᾱ, h. 137. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528 
 

 

 

 

178 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin 
Kewarisan Khunṡa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali) 

4) Qiyās 

Imam Syafii memandang Qiyās sebagai metode ijtihᾱd yang digunakan apabila 

tidak ditemukan nas dari Al-Qur’an, Sunah, dan ijmak. Dalam pandangan Imam Syafii, 

istilah ijtihād dan qiyās memiliki makna yang sama, yakni upaya analogis dalam 

menelusuri hukum suatu masalah baru berdasarkan persamaan ‘illah dengan kasus yang 

telah ditetapkan hukumnya oleh nas. Namun demikian, qiyās hanya dapat digunakan 

apabila tidak bertentangan dengan Al-Qur’an dan hadis.48  

Imam Syafii juga menolak istiḥsān sebagai metode istinbāṭ hukum, karena tidak 

memiliki dasar dari Al-Qur’an, Sunah, maupun qiyās. Ia menegaskan bahwa ijtihad hanya 

dapat dilakukan terhadap suatu perkara yang memiliki objek hukum yang jelas dan 

ditelusuri melalui dalil-dalil syar’ῑ yang sah, baik secara langsung maupun melalui 

analogi yang valid. Dalam kitab al-Risālah, beliau menyatakan bahwa tidak halal bagi 

seorang mujtahid untuk menetapkan hukum berdasarkan istihsān yang menyelisihi 

khabar (riwayat) dari al-Kitāb dan Sunah. Bahkan jika tidak ditemukan nas, maka satu-

satunya metode yang sah dalam menggali hukum adalah qiyās.Oleh karena itu, Imam 

Syafii memandang bahwa membolehkan istihsān akan membuka peluang bagi siapa pun, 

termasuk yang bukan ahli ilmu, untuk menetapkan hukum berdasarkan pertimbangan akal 

semata.49 

Degan demikian, Imam Syafii dalam menetapkan suatu hukum senantiasa 

mendahulukan tingkatan dalil yang lebih tinggi, yaitu merujuk terlebih dahulu kepada Al-

Qur’an dan Sunah yang sahih. Hukum yang ditetapkan berdasarkan kedua sumber ini 

dipandang sebagai kebenaran baik secara ẓāhir (lahiriah) maupun bāṭin (batiniah). Jika 

tidak ditemukan nas yang eksplisit, maka penetapan hukum dilanjutkan melalui ijmak; 

dan apabila ijmak tidak tersedia, digunakanlah qiyās. Qiyās diposisikan sebagai dalil 

dengan derajat yang lebih rendah dan hanya digunakan dalam kondisi ḍarūrah. 

penggunaan qiyās dalam proses istinbāṭ hukum hanya diperkenankan apabila dalil dari 

al-Qur’an maupun Sunah tidak ditemukan. Dengan demikian, seluruh dalil yang bersifat 

sekunder termasuk ijmak dan qiyās dapat dijadikan dasar penetapan hukum ketika terjadi 

kekosongan dalil dari sumber utama.50 

b. Metode istinbaṭ hukum mazhab Hambali  

Metode istinbāṭ hukum yang digunakan mazhab Hambali, sebagai berikut:  

1) Nas (Al-Qur’an dan Hadis Ṣaḥiḥ) 

Imam Ahmad memposisikan Al-Qur’an dan   hadis ṣaḥiḥ dalam satu tingkatan 

yang sama dalam hal penetapan hukum syar‘ῑ. Namun demikian, teks Al-Qur’an tetap 

didahulukan dari Sunah dalam hal konsiderasi dan pertimbangan hukum. Apabila ia 

menemukan nas yang jelas, maka ia akan berfatwa sesuai dengan nas tersebut tanpa 

mengindahkan pendapat yang bertentangan, baik berupa praktik, ra’yu, qiyās, maupun 

pendapat sahabat, sekalipun tidak diketahui adanya pihak yang menyelisihinya karena 

menurutnya, hal itu belum dapat dikategorikan sebagai ijmak.51 

 

 

 
48Muhammad ibn Idrῑs al-Syāfi’ῑ, al-Risālah, h. 477. 
49Muhammad ibn Idrῑs al-Syāfi’ῑ, al-Risālah, h. 503-504. 
50Muhammad ibn Idrῑs al-Syāfi’ῑ, al-Risālah, h. 599-600. 
51Muḥammad ibn Abῑ Bakar ibn Ayyūb ibn Sa’ad Syams al-Dῑn ibn Qayyῑm al-Jauzῑyyah, I’lᾱm al-

Muwaqqi’ῑn ‘an Rabbi al-‘Ᾱlamῑn, Juz 1 (Cet. I; Bairut: Dᾱr al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1411 H/ 1991 M), h. 24. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528 
 

 

 

 

179 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin 
Kewarisan Khunṡa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali) 

2) Ijmak  
Ijmak ialah kesepakatan para mujtahid dari umat Rasulullah saw. pada suatu masa 

terhadap suatu persoalan syar’ῑ setelah wafatnya Rasulullah saw..52 Dalam mazhab 

Hambali, ijmak diakui sebagai salah satu sumber utama dalam istinbāṭ hukum, 

sebagaimana dinyatakan secara eksplisit oleh Imam Aḥmad dan dinukil oleh para murid 

serta pengikutnya. 

Qāḍī Abū Ya’lā menyatakan bahwa ijmak adalah hujah yang bersifat qaṭ’ī (pasti), 

wajib diikuti, dan haram untuk diselisihi, karena tidak mungkin umat Islam secara 

keseluruhan sepakat dalam kesalahan. Imam Ahmad sendiri menegaskan hal ini dalam 

riwayat yang disampaikan oleh putranya ‘Abdullāh, dan Abū al-Ḥāriṡ. Ketika ditanya 

tentang perbedaan pendapat di kalangan sahabat, beliau menyatakan bahwa tidak boleh 

keluar dari pendapat-pendapat mereka. Bahkan ketika ditanyakan: Bagaimana jika 

mereka berijmak, apakah boleh keluar dari ijmak mereka? Beliau menjawab: Itu adalah 

perkataan yang buruk, ucapan ahli bid’ah. Tidak sepantasnya seseorang menyelisihi 

pendapat sahabat jika mereka telah berijmak.53 

3) Fatwa Sahabat  

Imam Ahmad menetapkan bahwa apabila terdapat fatwa dari salah seorang 

sahabat Nabi Muhammad saw. dan tidak diketahui adanya sahabat lain yang 

menyelisihinya, maka ia akan berpegang pada fatwa tersebut dan tidak mencari pendapat 

lain. Fatwa tersebut didahulukan atas ra’yu, qiyās, bahkan atas hadis mursal dan hadis 

daif, Beberapa pengikut Imam Ahmad bahkan mengategorikan fatwa semacam ini 

sebagai bentuk ijmā’ sukūtī.54tetapi, jika para sahabat berbeda pendapat dalam suatau 

masalah, maka beliau memilih salah satu dari pendapat mereka yang menurutnya paling 

mendekati Al-Qur’an dan sunah, tanpa keluar dari batas pendapat sahabat. Jika tidak 

tampak baginya mana yang lebih kuat, maka ia cukup meriwayatkan adanya khilᾱf tanpa 

menetapkan satu pendapat tertentu.55 

4) Hadis Mursal dan Daif 

Hadis mursal adalah hadis yang sanadnya terputus pada perawi setelah tabiin, 

yakni sahabat.56  Sedangkan hadis daif adalah hadis yang tidak memenuhi kriteria sebagai 

hadis ḥasan dikarenakan hilangnya salah satu syarat dari syarat-syarat hadis ḥasan.57 

Imam Ahmad menerima hadis mursal jika tidak ada dalil yang lebih kuat seperti nas (Al-

Qur'an atau hadis ṣaḥiḥ), perkataan sahabat, atau ijmak yang bertentangan dengannya. 

Beliau memandang mursal setara dengan hadis daif (lemah), dan mendahulukannya 

daripada qiyās.58 

 
52Abdullᾱh ibn Aḥmad ibn Qudᾱmah, Rauḍah al-Nᾱẓir wa Junnah al-Munᾱẓir, Juz 1 (Cet. II; t.t.p.: 

Muassasah al-Rayyᾱn, 1423 H/ 2002 M), h. 376. 
53Al-Qāḍī Abū Yaʿlā, al-‘Uddah fῑ Uṣūl al-Fiqh, Juz 4 (Cet. II; t.t.p.: t.p., 1410 H/ 1990 M), h. 1058-1059. 
54apabila seorang sahabat mengemukakan suatu pendapat,  lalu pendapat tersebut menyebar di antara para 

sahabat lainnya pada masa tersebut, tetapi mereka diam tanpa adanya pengakuan ataupun pengingkaran terhadap 

pendapat tersebut, maka hal itu dianggap ijmā’ sukūtī. 

55Muḥammad ibn Abῑ Bakar ibn Ayyūb ibn Sa’ad Syams al-Dῑn ibn Qayyῑm al-Jauzῑyyah, I’lᾱm al-

Muwaqqi’ῑn ‘an Rabbi al-‘Ᾱlamῑn, h. 25. 
56Maḥmūd al-Ṭaḥḥān, Taisῑr Muṣṭalaḥ al-Ḥadῑṡ (Cet, X; t. tp.: Maktabah al-Ma’ārif, 1425 H/ 2004 M), h. 

87. 
57Maḥmūd al-Ṭaḥḥān, Taisῑr Muṣṭalaḥ al-Ḥadῑṡ, h. 78. 
58‘Abdullāh ibn ‘Abd al-Muḥsin al-Turkῑ, Usūl  Mażhab al-Imᾱm Aḥmad ibn Ḥanbal (Cet. I; Bairut: 

Mussasah al-Risālah, 1433 H/ 2012 M), h.  338-339. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528 
 

 

 

 

180 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin 
Kewarisan Khunṡa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali) 

Beliau juga menerima penggunaan hadis daif dalam penetapan hukum apabila 

tidak ditemukan dalil lain yang lebih kuat dalam permasalahan tersebut. Menurutnya, 

hadis daif lebih diutamakan daripada qiyās, meskipun tidak mencapai derajat hadis 

sahih.59 Namun, hadis daif yang dimaksud dan diamalkan oleh Imam Ahmad bukanlah 

hadis yang sangat lemah (matrūk). sebagaimana istilah yang digunakan oleh ulama 

mutaakhkhirῑn, melainkan hadis yang memiliki kelemahan ringan dalam sanadnya. 

Bahkan, sebagian dari hadis tersebut telah mencapai derajat ḥasan menurut istilah al-

Tirmizῑ dan para ulama setelahnya. Imam Ahmad tetap mengambil hadis daif selama 

tidak terdapat dalil ṣaḥiḥ, fatwa sahabat, atau ijmak  yang menentangnya. Apabila 

ditemuan dalil yang lebih kuat, maka hadis tersebut tidak dijadikan pegangan.60 

5) Qiyās 

Imam Ahmad menerima qiyās dalam bentuk qiyās al-‘illah, yaitu analogi antara 

cabang (far’u) dan pokok (aṣl) yang memiliki kesamaan dalam seluruh aspek hukum yang 

relevan dan memiliki landasan nas. Ia berkata dalam riwayat Ḥusain ibn Ḥassān: “Qiyᾱs 

adalah mencocokkan suatu perkara dengan asal apabila keduanya serupa dalam seluruh 

aspek”.61 Dan Dalam riwayat yang lain, beliau menegaskan bahwa tidak seorang pun 

dapat terlepas dari qiyās, dan jika ada persoalan yang muncul kepada seorang hakim atau 

imam, maka hendaknya ia mengumpulkan para ulama, lalu melakukan qiyās dalam 

kasus-kasus yang tidak ditemukan dalil nas, sebagaimana wasiat ‘Umar kepada Syuraiḥ: 

“Qiyaskanlah berbagai perkara.”62 Namun, Imam Ahmad tidak menjadikan qiyās sebagai 

dasar utama dalam istinbāṭ hukum, kecuali dalam keadaan darurat; yaitu ketika tidak 

terdapat nas dari Al-Qur’an atau Sunah, tidak ada pendapat sahabat, tidak ditemukan 

hadis mursal, atau hadis daif.63 

6) Istiṣhāb  

Istishḥāb adalah mempertahankan suatu hukum yang telah ditetapkan sebelumnya 

atau meniadakan sesuatu yang secara hukum belum terbukti keberadaannya, serta 

mempertahankan hukum asal terhadap suatu perkara selama belum terdapat ketetapan 

hukum syar’ῑ yang menunjukkan adanya perubahan, baik berupa penetapan maupun 

penafian. Dalam mazhab Imam Ahmad, istiṣḥāb dianggap sebagai hujah apabila tidak 

ditemukan dalil dari al-Qur’an, Sunah, ijmak, pendapat sahabat, maupun qiyās. Oleh 

karena itu, istiṣḥāb hanya digunakan sebagai dasar istinbāṭ ketika seluruh bentuk dalil 

lainnya tidak tersedia.64 

7) Sad al-żarāi’ 

Mazhab Hambali juga mempertimbangkan prinsip Sad al-żarāi’, yaitu melarang 

hal yang tampaknya mubah apabila terbukti menjadi sarana menuju perbuatan haram. 

Prinsip ini dibangun atas kaidah maqāṣid al-syarī’ah, bahwa syariat memperhatikan 

akibat (ma’ālāt) dan tujuan dari suatu tindakan, bukan semata-mata bentuk lahiriahnya.65 

 
59Mannā’ al-Qaṭṭān, Tārῑkh al-Tayrῑ’ al-Islāmῑ (Cet. V; t. tp.: Maktabah Wahbah, 1422 H/2001 M), h. 390. 
60‘Abdullāh ibn ‘Abd al-Muḥsin al-Turkῑ, Usūl  Mażhab al-Imᾱm Aḥmad ibn Ḥanbal, h. 311-312. 
61Ᾱlu Taimiyyah, al-Musawwadah fī Uṣūl al-Fiqh (t.Cet.; t.t.p.: Maṭbaʿah al-Madanī, t.th.), h. 372. 
62Khālid al-Ribbāṭ, al-Jāmiʿ li-ʿUlūm al-Imām Aḥmad – Uṣūl al-Fiqh, Juz 5 (Cet. I; Mesir: Dār al-Falāḥ, 

1430 H/ 2009 M), h. 107. 
63Muḥammad ibn Abῑ Bakar ibn Ayyūb ibn Sa’ad Syams al-Dῑn ibn Qayyῑm al-Jauzῑyyah, I’lᾱm al-

Muwaqqi’ῑn ‘an Rabbi al-‘Ᾱlamῑn, h. 26. 
64Ᾱlu Taimiyyah, al-Musawwadah fī Uṣūl al-Fiqh,  h. 1262-1263. 
65Wiḥdah al-Baḥṡ al-‘Ilmῑ bi Idārah al-Iftā, al-Mażāhib al-Fiqhiyyah al-Arba’ah Aimmatuhā- Aṭwāruhā- 

Uṣūluhā- Āṡāruhā , h. 190-195. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528 
 

 

 

 

181 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin 
Kewarisan Khunṡa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali) 

8) Istiḥsān 
Istiḥsān adalah beralihnya mujtahid dalam menetapkan hukum terhadap suatu 

masalah dari yang sebanding dengannya itu karena adanya dalil yang khusus dalam Al-

Qur’an atau sunnah.66 Contohnya terdapat dalam masalah tayamum. Menurut qiyās, 

apabila seseorang tidak menemukan air, maka tayamum cukup dilakukan satu kali dan 

dapat digunakan untuk beberapa waktu salat selama belum batal, karena tayamum 

diposisikan seperti wudu dengan air. Namun, menurut istiḥsān, lebih utama dan 

dianjurkan untuk bertayamum pada setiap waktu salat, berdasarkan dalil atau 

pertimbangan syar’ῑ yang lebih kuat dalam menjaga kesucian secara khusus untuk tiap 

salat.67 

Dalam mazhab Hambali, istihsān merupakan salah satu metode istinbāṭ yang 

diakui secara terbatas. Mazhab ini cenderung berhati-hati dalam menerima metode yang 

tidak berbasis pada dalil yang eksplisit, dan lebih mendahulukan nas serta atsar sahabat 

dibandingkan ra’yu. Karena itu, pengakuan terhadap  mazhab Hambali tidak bersifat 

mutlak, melainkan dikondisikan dengan syarat-syarat yang ketat.  Mazhab Hambali secara 

tegas menolak bentuk istihsān yang hanya didasarkan pada ra’yu atau pertimbangan akal 

semata, dan tidak menganggapnya sah sebagai dasar penetapan hukum.68 

Dapat disimpulkan bahwa metode istinbᾱṭ yang digunakan mazhab Hambali 

dalam menetapkan hukum, yaitu Jika telah ditemukan suatu nas yang jelas dalam Al-

Qur’an maupun hadis ṣaḥiḥ, maka hukum Islam ditetapkan berdasarkan nas tersebut, 

sekalipun ada faktor-faktor lain yang boleh jadi bisa dipakai bahan pertimbangan. Setelah 

itu, jika tidak ditemukan nas, maka ijmak. Dalam ketiadaan ijmak, digunakan fatwa 

sahabat yang tidak diperselisihkan, dan apabila terdapat perbedaan, dipilih pandangan 

yang paling mendekati nas. Bila semua itu tidak mencukupi, Imam Aḥmad lebih 

mengutamakan hadis mursal dan hadis ḍaif yang tidak terlalu lemah daripada 

menggunakan qiyās, yang menurutnya hanya boleh diterapkan dalam keadaan darurat. 

Selain itu, beliau juga memanfaatkan istiṣḥāb dan sad al- żarāi’. 

Tabel 1. Metode Istinbāṭ Hukum yang Digunakan Mazhab Syafii dan Mazhab 

Hambali 

Aspek Mazhab Syafii Mazhab Hambali 

Uṣūl al-Istinbāṭ Al-Qur’an Al-Qur’an dan Hadis 

Hadis Ijmak 

Ijmak Fatwa Sahabat 

Qiyās Hadis Mursal/Daif 

Menolak Istiḥsᾱn dan 

Istiṣḥāb 

Qiyās 

 Istiḥsᾱn 

 Istiṣḥāb 

 Sad al-ẓarā’i’ 

 

 

 
66Abdullᾱh ibn Aḥmad ibn Qudᾱmah, Rauḍah al-Nᾱẓir wa Junnah al-Munᾱẓir, h. 473. 
67Ᾱlu Taimiyyah, al-Musawwadah fī Uṣūl al-Fiqh, h. 451. 
68‘Abdullāh ibn ‘Abd al-Muḥsin al-Turkῑ, Usūl  Mażhab al-Imᾱm Aḥmad ibn Ḥanbal, h. 575. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528 
 

 

 

 

182 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin 
Kewarisan Khunṡa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali) 

2. Analisis Metode Istinbāṭ Hukum Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali dalam 

Penetapan Waris Khunṡa 

a. Penetapan waris bagi khunṡa gairu musykil  

Mazhab Syafii menetapkan hukum berdasarkan empat sumber utama, yaitu: Al-

Qur’an, sunah, ijmak, qiyᾱs, dengan menolak metode istiḥsān yang tidak memiliki 

landasan nas yang kuat. Dalam konteks penetapan status dan bagian waris bagi khunṡa 

gairu musykil, para ulama dari mazhab Syafii menggunakan pendekatan yang bersumber 

dari dalil naqli, berupa hadis yang diriwayatkan dari Ibnu ‘Abbᾱs bahwa Rasulullah saw. 

bersabda tentang bayi yang dilahirkan dengan dua alat kelamin. 

وَذكََرٌ  قُ بُلٌ  لَهُ  وُلِدَ  مَوْلُودٍ  عَنْ  سُئِلَ  وَسَلَّم  عَلَيْهِ   ُ اللََّّ صَلَّى  اللََِّّ  رَسُوْلَ  أَنَّ  عَبَّاسٍ  ابْنِ  أيَْنَ عَنِ  مِنْ   :
هَقِيْ   69(يُ وَرَّثُ؟ فَ قَالَ النَّبُِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: يُ وَرَّثُ مِنْ حَيْثُ يَ بُولُ. )رَوَاهُ البَ ي ْ

Artinya:   

Dari Ibnu ‘Abbas bahwa Rasulullah saw. pernah ditanya tentang seorang bayi 

yang dilahirkan dengan memiliki qubul (kemaluan perempuan) dan zakar 

(kemaluan laki-laki), dari sisi mana ia diberi warisan?, lalu Rasulullah saw. 

menjawab: ia diberi warisan berdasarkan dari mana ia kencing. (H.R al-Baihaqῑ) 

Selain itu, terdapat pula atsar dari ‘Alī ibn Abī Ṭālib yang menyatakan hal serupa: 

الْب َ  مَسِيلَ  انْظرُُوا  قاَلَ:  ثَى  خُن ْ فِ  عَنْهُ  اللهُ  رَضِيَ  عَلِيًّا  شَهِدْتُ  قاَلَ:  أَبََهُ  عَ  سََِ بْنُ كَثِيٍر  وْلِ  الَْْسَنُ 
ارَمِيْ   70(فَ وَرثِِوُهُ مِنْهُ.)رَوَاهُ البَ يْهقِي وَالدَّ

Artinya: 

Al-Ḥasan ibn kaṡῑr pernah mendengar ayahnya berkata: saya pernah menyaksikan 

‘Ali ra. menyelesaikan permasalahan khunṡa, lalu ia berkata: lihatlah saluran air 

kencingnya, kemudian berikanlah warisan kepadanya sesuai dengan tempat 

keluarnya air kecing. (H.R. al-Baihaqῑ dan al-Dāramῑ) 

Mazhab Syafii menganggap bahwa fungsi biologis yang dominan dalam hal ini 

saluran kencing merupakan indikator paling sah untuk menentukan jenis kelamin. Oleh 

karena itu, apabila air kencing keluar dari alat kelamin laki-laki, maka ia dianggap laki-

laki dan menerima bagian waris laki-laki. Sebaliknya, jika air kencing keluar dari alat 

kelamin perempuan, maka ia diposisikan sebagai perempuan dan mendapatkan bagian 

waris perempuan.71  

 Adapun mazhab Hambali menetapkan hukum berdasarkan nas, baik dari Al-

Qur’an maupun hadis ṣaḥiḥ, serta mengakui fatwa sahabat, hadis mursal dan daif ringan 

sebagai bahan istinbāṭ hukum. Dalam menentukan status waris khunṡa gairu musykil, 

mazhab ini juga menggunakan pendekatakan berdasarkan indikasi biologis, seperti 

meneliti saluran kencing dan tanda-tanda kedewasaan. Mereka merujuk pada hadis yang 

sama dengan yang digunakan oleh mazhab Syafii: 

 
69‘Umar ibn ‘Ali ibn Aḥmad ibn Mulqin, al-Badr al-Munῑr fῑ Takhrῑj al-Aḥādῑṡ wa al-Aṡār al-Wāqi’ah fi al-

Syarḥ al-Kabῑr, Juz 2 (Cet. I; Riyad: Dār al-Hijrah, 1425 H/ 2004 M), h. 483. 

 70Abu Bakar Ahmad ibn al-Husain ibn ‘Ali al-Baihaqῑ, al-Sunan al-Kubra, h. 427. 
71Abū al-Ḥasan ‘Alī ibn Muḥammad ibn Muḥammad ibn Ḥabīb al-Baṣrī al-Baghdādī al-Māwardī, al-Ḥāwī 

al-Kabīr fī Fiqh Mażhab al-Imām al-Syāfi‘ī Syarḥ Mukhtaṣar al-Muzanī, h. 168. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528 
 

 

 

 

183 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin 
Kewarisan Khunṡa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali) 

وَذكََرٌ  قُ بُلٌ  لَهُ  وُلِدَ  مَوْلُودٍ  عَنْ  سُئِلَ  وَسَلَّم  عَلَيْهِ   ُ اللََّّ صَلَّى  اللََِّّ  رَسُوْلَ  أَنَّ  عَبَّاسٍ  ابْنِ  أيَْنَ عَنِ  مِنْ   :
هَقِيْ   72(يُ وَرَّثُ؟ فَ قَالَ النَّبُِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: يُ وَرَّثُ مِنْ حَيْثُ يَ بُولُ.)رَوَاهُ البَ ي ْ

Artinya:  

Dari Ibnu ‘Abbas bahwa Rasulullah saw. pernah ditanya tentang seorang bayi 

yang dilahirkan dengan memiliki qubul (kemaluan perempuan) dan zakar 

(kemaluan laki-laki), dari sisi mana ia diberi warisan?, lalu Rasulullah saw. 

menjawab: ia diberi warisan berdasarkan dari mana ia kencing. (H.R. al-Baihaqῑ) 
Selain itu terdapat riwayat lain yang menguatkan: 

ثَى مِنَ الأنَْصَارِ فَ قَال: وَرثِِوُهُ مِنْ أوََّل مَا يَ بُول مِنْهُ.)أَخْ  لََمُ أُتَِ بِِنُ ْ هَقِيْ  وَرُوِيَ أنََّهُ عَلَيْهِ السَّ رَجَهُ البَ ي ْ
 73(وَالألَْبَانِ 

Artinya: 

 Diriwayatkan bahwasanya Rasulullah saw. pernah didatangi seorang khunṡa dari 

kaum Anṣār, lalu beliau bersabda: berikanlah bagian waris kepadanya berdasarkan dari 

mana pertama kali ia buang air kecil. (dikeluarkan oleh al-Baihaῑ dan al-Albānῑ) 

 Ibnu Munzῑr juga mengatakan dalam kitab al-ijmᾱ’ bahwa para ulama telah 

bersepakat (ijmak) bahwa khunṡa mendapatkan warisan sesuai dengan tempat keluarnya 

air seni.74 Jika air seni keluar melalui zakar maka ia mewarisi bagian laki-laki, tetapi jika 

air seni keluar melalui farj maka ia mewarisi bagian perempuan. Pendapat ini 

diriwayatkan oleh ‘Ali, Mu’ᾱwiyah, Sa’ῑd ibn Musayyib, Jᾱbir ibn Zaid, dan penduduk 

Kufah.75 

Dengan demikian, baik mazhab Syafii maupun mazhab Hambali sepakat bahwa 

khunṡa ghairu musykil, yaitu individu yang memiliki tanda-tanda fisik yang jelas dalam 

menunjukkan jenis kelaminnya, dapat ditetapkan status kewarisannya secara pasti. 

Penetapan tersebut dilakukan dengan melihat indikator biologis yang paling dominan, 

seperti saluran keluarnya air kencing atau tanda-tanda kedewasaan. Kesamaan metode 

dalam istinbāṭ hukum ini menunjukkan bahwa kedua mazhab sangat mengedepankan 

dalil naqli sebagai dasar penetapan hukum. Namun demikian, permasalahan menjadi 

lebih kompleks ketika menghadapi kasus khunṡa musykil, yaitu individu yang tidak 

memiliki tanda-tanda biologis yang jelas untuk menentukan jenis kelaminnya. Dalam 

kondisi seperti ini, para ulama dari masing-masing mazhab menggunakan pendekatan 

yang lebih hati-hati dan mempertimbangkan berbagai kemungkinan dalam rangka 

menjaga keadilan dalam pembagian waris. 

b. Penetapan waris bagi khunṡa musykil 

 Pada kasus khunṡa musykil, di mana tidak ditemukan indikasi biologis yang 

dominan bahkan hingga balig. Mazhab Syafii menggunakan metode istinbāṭ berbasis 

dalil akli melalui pendekatan kaidah fikih. Pendekatan ini didasarkan pada prinsip kehati-

 
 72Abu Bakar Ahmad ibn al-Husain ibn ‘Ali al-Baihaqῑ, al-Sunan al-Kubra, h. 428. 

73Muḥammad Nāṣir al-Dīn al-Albānī, Irwā’ al-Ghalīl fī Takhrīj Aḥādīṡ Manār al-Sabīl, Juz 6 (Cet. II; Beirut: 

al-Maktab al-Islāmī, 1405 H/1985 M), h. 152. 
74Muḥammad ibn Ibrāhῑm ibn Munzῑr al-Naisābūrῑ, al-‘Ijmā’ (Cet. I; t.t.p.: Dᾱr al-Muslim, 1425 H/ 2004 M), 

h. 75. 
75Abdullᾱh ibn Aḥmad ibn Qudᾱmah, Rauḍah al-Nᾱẓir wa Junnah al-Munᾱẓir, h. 336. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528 
 

 

 

 

184 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin 
Kewarisan Khunṡa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali) 

hatian (iḥtiyāṭ) dengan berpegang pada hal yang pasti dan menangguhkan keputusan 

terhadap hal yang masih diragukan. Dalam kitab al-Ḥāwī al-Kabīr, dijelaskan bahwa 

terdapat dua prinsip utama yang menjadi landasan. Pertama, Imam Syafii menegaskan 

bahwa hak waris tidak dapat diserahkan kepada seseorang kecuali berdasarkan penetapan 

yang pasti (yaqīn), bukan keragu-raguan. Kedua, dalam keseluruhan persoalan hukum 

yang berkaitan dengan khunṡa, hukum syariat tidak dapat diberlakukan tanpa dasar 

keyakinan yang kuat. Oleh karena itu, ketentuan mengenai pembagian warisan bagi 

khunṡa pun harus berlandaskan pada prinsip keyakinan hukum tersebut, bukan atas dasar 

keraguan atau kemungkinan ganda.76 

 Pendekatan ini sejalan dengan kaidah fikih 

كِِ    77اليَقِيُْ لَْيُ زاَلُ بَِلشَّ
Artinya: 

 Keyakinan tidak dapat dihilangkan karena keraguan 

 Maka dari itu, bagian warisan yang diterima khunṡa musykil menurut mazhab 

Syafii ialah bagian warisan terkecil (pasti) dari dua kemungkinan dan menangguhkan sisa 

harta hingga status jenis kelamin jelas atau terjadi kesepakatan antar ahli waris. Hal ini 

dibolehkan karena ketidaktahuan tentang status khunṡa termasuk keadaan darurat 

(ḍarūrah).78 Al-Māwardī dalam kitab al-Ḥāwī al-Kabīr menyatakan: 

مَ  أقََلُّ  لَهُ  شَاركُِونَ 
ُ

الم الْوَرَثةَُ  وَتُ عْطَى  أنُْ ثَى،  أوَْ  ذكََرٍ  مِيراَثِ  مِنْ  نَصِيْبِهِ  أقََلُّ  ثَى  الخنُ ْ بُ هُمْ  يُ عْطِيْ  يُصِي ْ ا 
َ أمَْرهُُ   79. مِنْ ذكََرٍ أوَْ أنُْ ثَى وَيوُقِفُ الْبَاقِي حَتََّّ يَ تَ بَيَّ

Artinya: 

Khunṡa diberikan bagian terkecil dari warisan laki-laki dan perempuan, begitu 

pula ahli waris lain yang bersamanya. Sisanya ditangguhkan hingga status jenis 

kelaminnya jelas. 

 Dalam kerangka ini, khunṡa musykil secara hukum tetap berada antara dua 

kemungkinan jenis kelamin, dan memiliki tiga kondisi yang mempengaruhi pembagian 

warisan: Pertama, apabila bagian warisan khunṡa sama baik sebagai laki-laki maupun 

perempuan, maka ia diberi bagian tersebut tanpa penangguhan. Kedua, jika bagian 

warisnya berbeda antara dua kemungkinan, maka diberikan bagian yang diyakini pasti 

dan sisanya ditangguhkan hingga statusnya jelas. Ketiga, jika khunṡa mendapatkan 

bagian dari dua kemungkinan, namun salah satunya lebih sedikit, maka ia hanya diberikan 

bagian yang lebih kecil, dan sisanya ditangguhkan. Prinsip ini juga berlaku untuk ahli 

waris lain yang terkena dampak ketidakjelasan status.80 

 
76Abū al-Ḥasan ‘Alī ibn Muḥammad ibn Muḥammad ibn Ḥabīb al-Baṣrī al-Baghdādī al-Māwardī, al-Ḥāwī 

al-Kabīr fī Fiqh Mażhab al-Imām al-Syāfi‘ī Syarḥ Mukhtaṣar al-Muzanī, Juz 8 (Cet. I; Beirut: Dār al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 1419 H/ 1999 M), h. 169. 
77Jalāl al-Dῑn ‘Abdurraḥmān al-Suyūṭῑ, al-Asybāh wa al-Naẓāir fi Qawāid wa Furū’ Fiqhi al-Syāfi’iyyah 

(Cet. I; t.t.p.: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1403 H/ 1983 M), h. 50. 

 78Ibrāhῑm ibn ‘Abdillah ibn Ibrāhῑm al-Fardῑ, al-‘Ażbu al-Fāiḍ Syarh ‘Umdatu al-Fāriḍ, Juz 2 (Cet. I; al-

Qāhirah: Musṭafā al-Halbῑ, 1372 H / 1953 M), t.t., h. 55. 
79Abū al-Ḥasan ‘Alī ibn Muḥammad ibn Muḥammad ibn Ḥabīb al-Baṣrī al-Bagdādī al-Māwardī, al-Ḥāwī al-

Kabīr fī Fiqh Mażhab al-Imām al-Syāfi‘ī Syarḥ Mukhtaṣar al-Muzanī, h. 168. 

 80Abū Zakariyā Muḥyῑ al-Dῑn Yahyā ibn Syaraf al-Nawawῑ, Rauḍatu al-Ṭālibῑn wa ‘Umdatu al-Muftiyyῑn, 

juz 6 (Cet. III; Bairut: al-Maktab al-Islāmῑ, 1412 H/1991 M), h. 40. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528 
 

 

 

 

185 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin 
Kewarisan Khunṡa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali) 

Adapun mazhab Hambali juga menerapkan prinsip iḥtiyāṭ (kehati-hatian), namun 

melalui metode istinbāṭ yang memadukan antara dalil naqli dan akli. Dalam hal ini, 

mazhab Hambali mendasarkan pendekatannya pada istiḥsān dan fatwa sahabat, 

khususnya pendapat Ibnu ‘Abbās yang menyatakan bahwa khunṡa musykil memperoleh 

bagian warisan setengah dari bagian laki-laki dan setengah dari bagian perempuan. 

Pendapat ini tidak diketahui adanya penolakan dari sahabat lain. Berdasarkan metode 

tersebut, mazhab Hambali membedakan dua kondisi khunṡa musykil.81 

 Pertama, apabila status jenis kelaminnya masih dimungkinkan untuk diketahui 

melalui perkembangan fisik atau pemeriksaan medis di masa mendatang, maka bagian 

warisnya mengikuti pendekatan mazhab Syafii, yakni dengan menangguhkan pembagian 

hingga terdapat kepastian. Kedua, apabila jenis kelaminnya tidak mungkin diketahui 

hingga akhir hayatnya, maka mazhab Hambali mengambil pendekatan yang sejalan 

dengan Mazhab Maliki, yaitu menetapkan pembagian warisan setengah bagian laki-laki 

dan setengah bagian perempuan.82 83 

Dasar pemikiran mazhab Hambali dalam hal ini adalah karena kedua 

kemungkinan jenis kelamin sama-sama kuat dan tidak dapat dipastikan, maka hukum 

yang diberlakukan pun harus mencerminkan kesetaraan keduanya. Hal ini diqiyāskan 

dengan kasus dua orang yang bersengketa terhadap suatu rumah, sementara tidak ada 

bukti yang menguatkan salah satu pihak; maka rumah tersebut dibagi secara merata. 

Pemberian bagian warisan kepada khunṡa hanya berdasarkan kemungkinan terburuk 

dinilai tidak lebih adil daripada pendekatan yang memperhatikan hak pihak lain secara 

seimbang. Selain itu, menangguhkan pembagian warisan juga dianggap tidak tepat, 

karena tidak terdapat batas waktu yang jelas untuk penangguhan tersebut, serta berpotensi 

menyebabkan pembekuan harta yang sebenarnya telah diyakini sebagai hak para ahli 

waris.84 

Maka dari itu, bagian warisan yang diterima oleh khunṡa musykil menurut mazhab 

Hambali, sebagaiman yang disebutkan oleh Al-Mardāwῑ dalam kitab al-Inṣāf: 

أعُْطِيَ هُوَ وَمَنْ مَعَهُ اليَقِيَ . وَوَقَفَ الْبَاقِي حَتََّّ    -وَهُوَ الصَّغِيُر    -وَإِنْ كَانَ يُ رْجَى انكِشَافُ حَالهِِ  
مِيرَْ  نِصْفَ  أعُْطِيَ  بُ لُوْغِهِ،  بَ عْدَ  العَلََمَاتِ  عَدِمَ  أوَْ  بِوَْتهِِ،  حَالهِِ  انْكِشَافِ  مِنْ  يئَِسَ  وَإِنْ  لُغَ،   اثِ يَ ب ْ

 85. ذكََر وَنِصْفَ مِيْراَثِ أنُْ ثَى
Artinya:  

Apabila masih ada harapan untuk mengetahui statusnya, yaitu jika ia masih kecil. 

Maka ia dan ahli waris lainnya diberikan bagian yang sudah dapat dipastikan 

(secara yakin), dan sisanya ditangguhkan hingga ia balig. Namun, jika telah tidak 

ada harapan untuk kejelasan statusnya karena ia meninggal dunia atau tidak 

muncul tanda-tanda (jenis kelamin) setelah balig, maka kepadanya diberikan 

setengah dari bagian laki-laki dan setengah dari bagian perempuan. 

 
81Abu Muḥammad ‘Abdullah ibn Aḥmad ibn Muḥammad ibn Qudāmah al-Maqdisῑ, al-Mugnῑ, h. 337. 
82Ṣāliḥ ibn Fauzān ibn ‘Abdillāḥ al-Fauzān, al-Taḥqῑqātu al-Marḍiyyaḥ fῑ al-Mabāḥiṡ al-Farḍiyyaḥ, h. 225. 
83Muḥammad ibn Muḥammad ibn ‘Abdu al-Raḥmān al-Ṭarāblusī, Mawāhib al-Jalīl fī Syarḥ Mukhtaṣar 

Khalīl, Juz 6 (Cet. III; t.t.p.: Dār al-Fikr, 1412 H/ 1992 M), h. 428. 
84Abu Muḥammad ‘Abdullah ibn Aḥmad ibn Muḥammad ibn Qudāmah al-Maqdisῑ, al-Mugnῑ, h. 337. 
85Ali ibn Sulaimān al-Mardāwῑ, al-Inṣaf fῑ Ma’rifah al-Rᾱjiḥ min al-Khilᾱf, Juz 7 (Cet. I; Beirut: Dār Iḥyā al-

Turāṡ al-Arabῑ, 1374 H/ 1900 M), h. 342. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528 
 

 

 

 

186 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin 
Kewarisan Khunṡa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali) 

Dengan demikian, meskipun kedua mazhab sama-sama mengedepankan prinsip 

iḥtiyāṭ dalam kondisi yang belum jelas, perbedaan muncul pada saat status khunṡa musykil 

tidak lagi dapat diungkap. mazhab Syafii tetap konsisten menangguhkan sisa warisan dan 

membatasi hak berdasarkan estimasi minimal, sedangkan mazhab Hambali memberi hak 

proporsional berdasarkan fatwa sahabat yang tidak diketahui adanya penolakan dari 

sahabat yang lain dan istiḥsān. 

c. Persamaan dan perbedaan pendapat mazhab Syafii dan mazhab Hambali 

1) Persamaan pendapat mazhab Syafii dan mazhab Hambali 

Kedua mazhab memiliki metode istinbāṭ hukum yang sama dalam penetapan 

status kewarisan khunṡa gairu musykil, yakni dengan merujuk pada hadis yang 

diriwayatkan oleh Ibnu ‘Abbās. Dalam hadis tersebut Rasulullah saw. ditanya mengenai 

seorang anak yang lahir dengan dua alat kelamin, maka beliau menjawab bahwa 

penetapan status gender dan hak warisnya ditentukan berdasarkan dari mana air kencing 

keluar dan juga aṡar ‘Ali ibn Abῑ Ṭ±lib. Jika air kencing keluar melalui zakar, maka ia 

dihukumi sebagai laki-laki dan memperoleh bagian warisan sebagaimana yang ditetapkan 

untuk laki-laki. Sebaliknya, apabila air kencing keluar melalui farj, maka ia ditetapkan 

sebagai perempuan dan menerima bagian warisan sebagaimana perempuan. Pendekatan 

ini menunjukkan bahwa baik mazhab Syafii maupun Hambali menjadikan indikator 

biologis yang bersifat lahiriah sebagai dasar utama dalam menetapkan status jenis 

kelamin khunṡa. Metode ini juga mencerminkan konsistensi keduanya dalam 

mengedepankan dalil naqli yang sahih dan dapat diobservasi secara nyata. Oleh karena 

itu, dalam konteks khunṡa gairu musykil, kedua mazhab sepakat bahwa status gender 

dapat ditetapkan secara pasti dan pembagian warisan pun dapat dilaksanakan sesuai 

ketentuan masing-masing jenis kelamin. 

Kedua mazhab juga berpendapat sama dalam kasus khunṡa musykil. Baik mazhab 

Syafii maupun Hambali menerapkan prinsip kehati-hatian (iḥtiyāṭ) dengan berpegang 

pada hal yang pasti (yakin) dan menangguhkan keputusan terhadap hal yang masih 

diragukan dalam menangani khunṡa musykil yang status jenis kelaminnya belum dapat 

dipastikan secara jelas. Dalam kondisi ini, keduanya sepakat bahwa khunṡa hanya 

diberikan bagian warisan paling kecil dari dua kemungkinan, baik sebagai laki-laki 

maupun sebagai perempuan. Pendekatan ini bertujuan untuk menghindari terjadinya 

pelanggaran hak ahli waris lainnya, karena adanya kemungkinan kelebihan pembagian 

jika status kelamin yang sebenarnya berbeda dengan yang ditetapkan. 

Prinsip iḥtiyāṭ ini juga mencerminkan sikap moderat dan kehati-hatian dalam 

hukum Islam, yang menempatkan perlindungan hak semua pihak sebagai prioritas utama 

ketika terdapat ketidakpastian hukum. Dalam praktiknya, apabila bagian warisan khunṡa 

sebagai laki-laki lebih besar daripada sebagai perempuan, maka hanya diberikan bagian 

perempuan, dan sebaliknya. Adapun sisa warisan ditangguhkan hingga status jenis 

kelamin dapat diketahui secara pasti, atau terjadi kesepakatan di antara ahli waris. 

Kesamaan pendekatan ini menunjukkan bahwa meskipun kedua mazhab memiliki 

perbedaan dalam metodologi usul fikih, keduanya tetap menempatkan prinsip keadilan 

dan perlindungan hak sebagai pijakan utama dalam menghadapi ambiguitas hukum 

seperti pada kasus khunṡa musykil. 

2) Perbedaan pendapat mazhab Syafii dan mazhab Hambali 

Perbedaan kedua mazhab terletak pada pendekatan antara ketika status khunṡa 

musykil tidak lagi dapat diketahui secara permanen, baik karena telah meninggal dunia 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528 
 

 

 

 

187 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin 
Kewarisan Khunṡa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali) 

sebelum menunjukkan tanda-tanda biologis maupun karena tidak munculnya indikasi 

fisik yang jelas hingga usia balig. Dalam kondisi demikian, mazhab Syafii tetap 

mempertahankan prinsip iḥtiyāṭ secara konsisten dengan hanya memberikan bagian 

terkecil dari dua kemungkinan dan menangguhkan sisa harta warisan hingga ada 

kepastian atau kesepakatan ahli waris. Pandangan ini berangkat dari prinsip perlindungan 

terhadap hak semua pihak, di mana status yang syubhat tidak boleh menjadi dasar untuk 

mengambil bagian lebih besar tanpa kejelasan. Sebaliknya, mazhab Hambali mengambil 

langkah yang lebih afirmatif dengan berlandaskan fatwa sahabat, yaitu pendapat Ibnu 

‘Abb±s yang memberikan khunṡa musykil setengah bagian laki-laki dan setengah bagian 

perempuan. Mazhab Hambaali juga menggunakan metode istiḥsān. Dengan demikian, 

mazhab Syafii cenderung bersifat konservatif dan protektif terhadap hak ahli waris 

lainnya, sementara mazhab Hambali lebih berorientasi pada keadilan terhadap individu 

khunṡa sebagai pemilik hak yang sah. 

Untuk memperjelas perbedaan dan persamaan kedua mazhab, berikut disajikan 

tabel perbandingan antara mazhab Syafii dan mazhab Hambali dalam menetapkan hak 

waris bagi khunṡa. 

Tabel 2. Tabel Perbandingan antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali dalam 

Menetapkan Hak Waris bagi Khunṡa. 

Aspek Mazhab Syafii Mazhab Hambali 

Metode isṭinbāt Mazhab Syafii menggunakan 

metode istinbāṭ berbasis dalil 

akli melalui pendekatan kaidah 

fikih, yaitu kaidah: 

كِ    اليَقِيُْ لَْيُ زاَلُ بَِلشَّ
Pendekatan ini didasarkan pada 

prinsip kehati-hatian (iḥtiyāṭ) 

dengan berpegang pada hal yang 

pasti dan menangguhkan 

keputusan terhadap hal yang 

masih diragukan. 

Sama seperti mazhab Syafii, 

mazhab Hambali juga 

menerapkan prinsip iḥtiyāṭ 

(kehati-hatian), namun 

melalui metode istinbāṭ yang 

memadukan antara dalil naqli 

dan akli. Dalam hal ini, 

mazhab Hambali mendasarka

n pendekatannya pada 

istiḥsān dan fatwa sahabat, 

khususnya pendapat Ibnu 

‘Abbās 

Khunṡa musykil  Khunṡa diberikan bagian terkecil 

dari warisan laki-laki dan 

perempuan, begitu pula ahli 

waris lain yang bersamanya. 

Sisanya ditangguhkan hingga 

status jenis kelaminnya jelas. 

 

Apabila masih ada harapan 

untuk mengetahui statusnya, 

yaitu jika ia masih kecil. 

Maka ia dan ahli waris 

lainnya diberikan bagian 

yang sudah dapat dipastikan 

(secara yakin), dan sisanya 

ditangguhkan hingga ia balig. 

Namun, jika telah tidak ada 

harapan untuk kejelasan 

statusnya karena ia 

meninggal dunia atau tidak 

muncul tanda-tanda (jenis 

kelamin) setelah balig, maka 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528 
 

 

 

 

188 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin 
Kewarisan Khunṡa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali) 

 

d. Cara pembagian warisan bagi khunṡa musykil menurut mazhab Syafii dan mazhab 

Hambali 

Contoh kasus perhitungan warisan: jika seseorang meninggal dunia kemudian ia 

meninggalkan ahli waris suami, ibu, anak khunṡa musykil, dan paman kandung (saudarah 

ayah). Dan harta warisannya berjumlah Rp120.000,000 metode penyelesain masalah ini, 

sebagai berikut: 

1) Menurut mazhab Syafii 

a) Asumsi khunṡa musykil sebagai laki-laki 

Tabel 3. Asumsi Khunṡa Musykil Sebagai Laki-laki Menurut Mazhab Syafii 

Ahli Waris Bagian Asal Masalah Saham 

Suami 1/4 12 3 

Ibu 1/6 2 

Anak Khunṡa laki-

laki 

Aṣabah 7 

Paman Maḥjūb 0 

c. Asumsi khunṡa musykil sebagai perempuan 

Tabel 4. Asumsi Khunṡa Musykil sebagai Perempuan Menurut Mazhab Syafii 

Ahli Waris Bagian Asal Masalah Saham 

Suami 1/4 12 3 

Ibu 1/6 2 

Anak Khunṡa 

Perempuan 

1/2 6 

Paman Aṡabah 1 

 Ditetapkan bagian terkecil dari dua asumsi laki-laki dan perempuan, maka bagian 

yag diterima setiap ahli waris, sebagai berikut: 

 Suami 3 saham x Rp10.000.000 = Rp30.000,000 

Ibu 2 saham x Rp10.000.000 = Rp20.000,000 

 Anak khunṡa musykil 6 saham x Rp10.000.000 = Rp60.000.000 

Paman tidak mendapatkan warisan karena terhalang oleh keberadaan anak 

Kemudian sisa dari warisan Rp10.000,000 ditangguhkan. 

2) Menurut mazhab Hambali 

a) Asumsi khunṡa musykil sebagai laki-laki 

Tabel 5. Asumsi Khunṡa Musykil sebagai Laki-laki Menurut Mazhab Hambali 

Ahli Waris Bagian Asal Masalah Saham 

Suami 1/4 12 3 

Ibu 1/6 2 

Anak Khunṡa laki-

laki 

Aṣabah 7 

Paman Maḥjūb 0 

 

kepadanya diberikan 

setengah dari bagian laki-laki 

dan setengah dari bagian 

perempuan. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528 
 

 

 

 

189 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin 
Kewarisan Khunṡa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali) 

b) Asumsi Khunṡa Musykil sebagai Perempuan  

Tabel 6. Asumsi Khunṡa Musykil sebagai Perempuan Menurut Mazhab Hambali 

Ahli Waris Bagian Asal Masalah Saham 

Suami 1/4 12 3 

Ibu 1/6 2 

Anak Khunṡa 

Perempuan 

1/2 6 

Paman Aṡabah 1 

Setiap ahli waris dan khunṡa musykil diberikan bagian setengah dari bagian laki-

laki dan setengah dari bagian perempuan: 

Suami 3xRp10.000.000 = Rp30.000,000 

Ibu 2xRp10.000.000 = Rp20.000,000 

Anak khunṡa musykil 6,5xRp10.000.000 = Rp65.000,000 

Paman 1/2 (0,5)xRp10.000.000 = Rp5.000,000 

Dengan demikian, total keseluruhan distribusi mencapai Rp120.000,000 tanpa ada 

bagian harta yang ditangguhkan. 

Berdasarkan uraian komparatif tersebut, pandangan mazhab Syafii dan mazhab 

Hambali dipandang dapat memberikan kontribusi penting dalam mengisi kekosongan 

hukum terkait pembagian warisan bagi individu berstatus khunṡa, yang hingga kini belum 

diatur secara eksplisit dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI). Kedua pandangan tersebut 

dapat dijadikan sebagai rujukan normatif dan yurisprudensial dalam pengembangan 

hukum waris Islam di Indonesia yang lebih inklusif, responsif, dan berkeadilan. 

 

KESIMPULAN 
 Berdasarkan hasil penelitian ini, dapat disimpulkan bahwa metode istinbāṭ hukum 

yang digunakan oleh mazhab Syafii dan mazhab Hambali dalam menetapkan pembagian 

waris bagi khunṡa memiliki titik temu dalam hal penetapan status khunṡa gairu musykil, 

yakni dengan merujuk pada indikator biologis seperti saluran keluarnya air kencing dan 

tanda-tanda kedewasaan, sebagaimana didasarkan pada hadis yang diriwayatkan oleh 

Ibnu ‘Abbās dan aṡar ‘Ali ibn Abῑ Ṭālib. Namun, dalam kasus khunṡa musykil, terjadi 

perbedaan pendekatan antara keduanya. Mazhab Syafii menerapkan prinsip iḥtiyāṭ 

dengan memberikan bagian terkecil dari dua kemungkinan (laki-laki atau perempuan) dan 

menangguhkan sisa warisan hingga status jenis kelamin dapat dipastikan atau disepakati 

oleh para ahli waris. Sementara itu, mazhab Hambali, selain mengikuti pendekatan yang 

sama dengan mazhab Syafii. Mazhab Hambali juga menggunakan landasan berdasarkan 

fatwa sahabat dan istiḥsān, apabila status khunṡa tidak dapat dipastikan hingga akhir 

hayat. Maka diberikan bagian setengah dari laki-laki dan setengah dari perempuan 

sebagai bentuk keadilan substantif terhadap kondisi biologis yang ambigu. 

Implikasi dari penelitian ini secara jelas menunjukkan bahwa sistem hukum Islam, 

sebagaimana tercermin dalam mazhab-mazhab fikih klasik, telah menyediakan kerangka 

hukum yang adaptif dan responsif terhadap kondisi biologis non-biner seperti khunṡa. 

Pandangan dari mazhab Syafii dan Hambali dapat dijadikan rujukan dalam perumusan 

hukum positif di Indonesia, khususnya untuk mengatasi kekosongan pengaturan terkait 

khunṡa dalam Kompilasi Hukum Islam. 

Sebagai rekomendasi, penelitian selanjutnya disarankan untuk mengembangkan 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528 
 

 

 

 

190 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin 
Kewarisan Khunṡa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali) 

pendekatan multidisipliner yang menggabungkan analisis fikih, kajian medis, serta sistem 

hukum nasional guna menghasilkan formulasi hukum yang komprehensif dalam 

menangani kasus khunṡa. Selain itu, dibutuhkan analisis terhadap putusan-putusan 

pengadilan terkait perubahan status kelamin di Indonesia sebagai bahan pertimbangan 

dalam merumuskan ketentuan eksplisit mengenai pembagian warisan khunṡa dalam KHI. 

Hal ini penting untuk memberikan kepastian hukum dan keadilan yang menyeluruh bagi 

seluruh warga negara tanpa diskriminasi atas dasar kondisi biologis. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Al-Qur’an al-Karim 

Buku:   

Abū Yaʿlā, al-Qāḍī, al-‘Uddah fῑ Uṣūl al-Fiqh, Juz 4. Cet. II; t.t.p.: t.p., 1410 H/ 1990 M. 

Ᾱlu Taimiyyah, al-Musawwadah fī Uṣūl al-Fiqh, t.Cet.; t.t.p.: Maṭbaʿah al-Madanī, t.th. 

Al-Albānī, Muḥammad Nāṣir al-Dīn, Irwā’ al-Ghalīl fī Takhrīj Aḥādīṡ Manār al-Sabīl, 

Juz 6. Cet. II; Beirut: al-Maktab al-Islāmī, 1405 H/1985 M. 

Bikri, Cik Hasan, Model Penelitian Kitab Fikih, Cet. I; Bogor: Kencana, 2003. 

Al-Baihaqῑ, Abu Bakar Ahmad ibn al-Husain ibn ‘Ali, al-Sunan al-Kubra, Juz 6. Cet. III; 

Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1424 H / 2003 M. 

Al-Fardῑ, Ibrāhῑm ibn ‘Abdillah ibn Ibrāhῑm, al-‘Ażbu al-Fāiḍ Syarh ‘Umdatu al-

Fāriḍ,Juz 2. Cet. I; al-Qāhirah: Musṭafā al-Halbῑ, 1372 H / 1953 M. 

Al-Fauzān, Ṣāliḥ ibn Fauzān ibn ‘Abdillāḥ, al-Taḥqῑqātu al-Marḍiyyaḥ fῑ al-Mabāḥiṡ al-

Farḍiyyaḥ, Cet.I; al-Qāhirah: Dār al-Ālamiyyah, 1438 H/2018 M. 

Al-Gazālῑ, Muḥammad ibn Muḥammad, al-Mustaṣfā, Cet. I; t.t.p.: Dār al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 1413 H/ 1993 M. 

Ibnu Kaṡῑr,  Tafsῑr Al-Qur’an al-‘Aẓῑm, Juz 3. Cet; I, Su’udiyyah: Dār ibn al-Jauzi, 1431 

H. 

Ibnu Manẓūr, Muḥammad ibn Mukarram, Lisān al-‘Arab, Juz 2. Cet. III; Beirut: Dār 

Ṣādir, 1414 H. 

Ibnu Mulqin, ‘Umar ibn ‘Ali ibn Aḥmad, al-Badr al-Munῑr fῑ Takhrῑj al-Aḥādῑṡ wa al-

Aṡār al-Wāqi’ah fi al-Syarḥ al-Kabῑr, Juz 2. Cet. I; Riyad: Dār al-Hijrah, 1425 H/ 

2004 M. 

Ibnu Qudᾱmah, Abdullᾱh ibn Aḥmad, Rauḍah al-Nᾱẓir wa Junnah al-Munᾱẓir, Juz 1. 

Cet. II; t.t.p.: Muassasah al-Rayyᾱn, 1423 H/ 2002 M. 

Al-Jauzῑyyah, Muḥammad ibn Abῑ Bakar ibn Ayyūb ibn Sa’ad Syams al-Dῑn ibn Qayyῑm, 

I’lᾱm al-Muwaqqi’ῑn ‘an Rabbi al-‘Ᾱlamῑn, Juz 1. Cet. I; Bairut: Dᾱr al-Kutub al-

‘Ilmiyyah, 1411 H/ 1991 M. 

Al-Jurjānī, ʿAlī ibn Muḥammad ibn ʿAlī al-Zain al-Syarīf, al-Taʿrīfāt, Cet. I; Beirut: Dār 

al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1403 H / 1983 M. 

Karim, Muchit A., Problematika Hukum Kewarisan Islam Kontemporer di Indonesia, Cet 

1; Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kementrian Agama RI, 2012. 

Kementrian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemahnya, Bandung: Cordoba, 2019 M. 

Muchit, Dja’far Abdu, Problema Hukum Waria (Khunṡa) dan Operasi Kelamin, 2012. 

Muhibbin, Moh. dan Abdul Wahid, Hukum Kewarisan Islam Sebagai Pembaharuan 

Hukum Positif di Indonesia, Cet. I; Jakarta: Sinar Grafik, 2017. 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528 
 

 

 

 

191 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin 
Kewarisan Khunṡa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali) 

Al-Maqdisῑ, Abu Muḥammad ‘Abdullah ibn Aḥmad ibn Muḥammad ibn Qudāmah, al-

Mugnῑ, Juz 9. Cet. III; Riyaḍh: Dār ‘Alam al-Kutub, 1417 H/1997 M. 

Al-Mardāwῑ, Ali ibn Sulaimān, al-Inṣaf fῑ Ma’rifah al-Rᾱjiḥ min al-Khilᾱf, Juz 7. Cet. I; 

Beirut: Dār Iḥyā al-Turāṡ al-Arabῑ, 1374 H/ 1900 M. 

Al-Māwardī, Abū al-Ḥasan ‘Alī ibn Muḥammad ibn Muḥammad ibn Ḥabīb al-Baṣrī al-

Baghdādī, al-Ḥāwī al-Kabīr fī Fiqh Mażhab al-Imām al-Syāfi‘ī Syarḥ Mukhtaṣar 

al-Muzanī, Juz 8. Cet. I; Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1419 H/ 1999 M. 

Al-Naisābūrῑ, Muḥammad ibn Ibrāhῑm ibn Munzῑr, al-‘Ijmā’, Cet. I; t.t.p.: Dᾱr al-

Muslim, 1425 H/ 2004 M. 

Al-Nawawῑ, Abū Zakariyā Muḥyῑ al-Dῑn Yahyā ibn Syaraf, Rauḍatu al-Ṭālibῑn wa 

‘Umdatu al-Muftiyyῑn, juz 6. Cet. III; Bairut: al-Maktab al-Islāmῑ, 1412 H/1991 M. 

Al-Qaṭṭān, Mannā’, Tārῑkh al-Tayrῑ’ al-Islāmῑ, Cet. V; t. tp.: Maktabah Wahbah, 1422 

H/2001 M. 

Al-Ribbāṭ, Khālid al-Ribbāṭ, al-Jāmiʿ li-ʿUlūm al-Imām Aḥmad – Uṣūl al-Fiqh, Juz 5. 

Cet. I; Mesir: Dār al-Falāḥ, 1430 H/ 2009 M. 

Al-Ṣābūnῑ, Muhammad ‘Ali, al-Mawārῑṡ fῑ al-Syarῑ’ah al-Islāmiyyah fῑ Ḍaui al-Kitāb wa 

al-Sunnah, t.t.p: Dār al-Ḥarῑṡ, t.th.. 

Al-Suyūṭῑ, Jalāl al-Dῑn ‘Abdurraḥmān, al-Asybāh wa al-Naẓāir fi Qawāid wa Furū’ Fiqhi 

al-Syāfi’iyyah, Cet. I; t.t.p.: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1403 H/ 1983 M. 

Al-Syāfi’ῑ, Muḥammad ibn Idrῑs, al-Risālah, Cet. I; Mesir: Muṣṭafā al-Bābῑ al-Ḥalbῑ, 

1357 H/ 1938 M. 

Al-Ṭaḥḥān, Maḥmūd, Taisῑr Muṣṭalaḥ al-Ḥadῑṡ, Cet, X; t. tp.: Maktabah al-Ma’ārif, 1425 

H/ 2004 M. 

Al-Ṭarāblusī, Muḥammad ibn Muḥammad ibn ‘Abdu al-Raḥmān, Mawāhib al-Jalīl fī 

Syarḥ Mukhtaṣar Khalīl, Juz 6. Cet. III; t.t.p.: Dār al-Fikr, 1412 H/ 1992 M. 

Al-Turkῑ, ‘Abdullāh ibn ‘Abd al-Muḥsin, Usūl  Mażhab al-Imᾱm Aḥmad ibn Ḥanbal, Cet. 

I; Bairut: Mussasah al-Risālah, 1433 H/ 2012 M. 

Al-‘Uṡaimῑn, Muḥammad ibn Ṡāliḥ,  Syarḥ al-Mumti’ ‘Alā Zād al-Mustaqni’, Juz 12. Cet. 

I; Riyāḍ: Dār ibn al-Jauzῑ, 1422-1428 H. 

Wiḥdah al-Baḥṡ al-‘Ilmῑ bi Idārah al-Iftā, al-Mażāhib al-Fiqhiyyah al-Arba’ah 

Aimmatuhā- Aṭwāruhā- Uṣūluhā- Āṡāruhā, Cet. I; Kuwait: Idārah al-Iftā, 1436 H/ 

2015 M. 

Zed, Mestika, Metode Penelitian Kepustakaan, Cet. III; Jakarta: Yayasan Pustaka Obor 

Indonesia, 2014. 

Al-Zuhailῑ, Wahbah, al-Fiqh al-Islamῑ wa Adillatuh, Juz 8. Cet. II; Dimasyq: Dār al-Fikr, 

1405 H/1985 M. 

 

Jurnal Dan Skripsi:  

Al Anshori, Ali, "Waris Khunsa Menurut Imam Syafii dan Imam Abu Hanifah", Skripsi. 

Jakarta: Fak. Syariah dan Hukum UIN Syarif Hidayatullah, 2015. 

Ayu, Riana Kesuma, "Kedudukan Pembagian Harta Warisan Bagi Ahli Waris Khunsta 

Dalam Perspektif Kemajuan Teknologi", Lambung Mangkurat Law Journal 5, no. 

2 (September 2020): h. 190-202. 

Chaula, Luthfia, "Status Khunsa Musykil sebagai Ahli Waris (Studi Pemikiran Imam Abu 

Hanifah)”, Khuluqiyyah: Jurnal Kajian Hukum dan Studi Islam (2019): h. 1-31 



 

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528 
 

 

 

 

192 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin 
Kewarisan Khunṡa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali) 

Fachrudin, Ahmad, "Study Komparasi Pemikiran Imam Maliki dan Imam Syafii tentang 

Status Khunsta Musykil dan Gairu Musykil sebagai Ahli Waris", Skripsi. Diss. 

Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim, 2020. 

Fanhar, Asmaul, dkk., "Analisis Kedudukan Ahli Waris yang Melakukan Operasi 

Penyesuaian Kelamin Ganda Menurut Hukum Islam dan Hukum Perdata", Jurnal 

Muqaranah 4, no. 2 (Desember 2020): h. 47-69. 

Jauhari, Zaidan, "Tinjauan Yuridis Hukum Waris Bagi Khunsa atau Berkelamin Ganda 

dalam Pandangan Hukum Islam”, Journal of Law (Jurnal Ilmu Hukum) 8, no.1 

(2022): h. 1-30 

Putri, Zeta Fadiah Inge, "Kedudukan Ahli Waris yang Berkelamin Gada dalam Hukum 

Islam", Repertorium: Jurnal Imiyah Hukum Kenotariatan 8, no. 1 (2019): h. 66-80. 

Shammout, Hasan Taisir, dkk., "‘Ahkām al-Khunṡa baina al-‘Ilm wa al-ahwāl al-

Syakhsiyyah: Dirasah Fiqhiyyah Muqāranah", Majallah al-‘Ulūm al-Islamiyyah wa 

al-Diniyyah 3, no. 2 (Juli-Desember 2018): h. 1-22. 

Solekhan, Ilham Ghoffar dan Maulidi Dhuha Yaum Mubarok, "Khuntsa dalam 

Pandangan Kontemporer", Islamika: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman 20, no. 2 (2020): 

h. 32-47. 

Wasih, Imelda Ni’matul, dkk., "Sejarah Empat Mazhab Islam dan Eksistensinya di 

Indonesia", Tarunalaw: Journal of Law and Syariah 2, no. 2 (Juli 2024), h. 138-150. 

Wijaya, Hendra, Dkk., “Pembagian Harta Warisan Sebelum Pewaris Meninggal Dunia 

dalam Tinjauan Hukum Islam (Studi Kasus di Desa Gentungan Kecamatan Bajeng 

Barat Kabupaten Gowa)”, BUSTANUL FUQAHA: Jurnal Bidang Hukum Islam 2, 

no. 3 (2021): h. 363-379. 

 
 


