AL-MQJ;LQ-:-IAQA AL-MUNTAQA: Vol. 2, No. 1 (2026)

p.167-192

Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab doi:

https://journal.stiba.ac.id/index.php/muntaqa/index

10.36701/muntaqa.v2il.2528

Kewarisan Khunsa (Studi Komparasi antara Mazhab
Syafii dan Mazhab Hambali)

The Inheritance of Khunsa (A Comparative Study between the Shafi'i and Hanbali Schools of

Thought)

Nurazizah®, Hendra Wijaya®, Sirajuddin®

@ Institut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia, Email; cicaurazizahl0@gmail.com
b Institut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia, Email; hendrawijaya@stiba.ac.id
¢ Institut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia, Email; sirajuddin.syarfl@stiba.ac.id

Article Info

Received: 20 Oktober 2025
Revised: 25 Oktober 2025
Accepted: 28 Oktober 2025
Published: 30 Januari 2026

Keywords:
Khunsa, inheritance, comparative, Shafi’i,
Hambali

Kata kunci:
Khunsa, kewarisan, komparasi, Syafii,
Hambali

Abstract

This study examines the issue of inheritance for khunsa,

individuals who have two sex organs or neither. The study aims
to analyse and compare the methods of istinbat hukum (legal
deduction) used by the Shafi'i and Hambali schools of thought in

determining inheritance rights for khunsa. This study employs a

qualitative method with a normative and comparative approach

through a literature review of classical and contemporary figh
literature. The results of the study indicate that both schools share
similarities in the method of identifying the gender of khunsa,

namely by observing the urethra and signs of puberty. In the case
of khunsa musykil, both apply the ihtiyat (caution) approach, but
the Shafi'i school uses the istinbat method based on rational
evidence through the figh rule approach, while the Hanbali
school combines textual and rational evidence. In this case, the
Hanbali school bases its approach on istihsan and the fatwas of
the Companions, particularly the opinion of Ibn ‘Abbas, who
stated that khunsa musykil receives half the inheritance share of
a male and half'that of a female. This research is expected to serve
as a reference for judges of the Religious Court, academics, and
policymakers in formulating further regulations related to khunsa
inheritance in Indonesia.

Abstrak

Penelitian ini mengkaji permasalahan kewarisan khunsa, yaitu
individu yang memiliki dua alat kelamin atau tidak memiliki
keduanya. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis dan
membandingkan metode istinbat hukum mazhab Syafii dan
mazhab Hambali dalam menetapkan hak waris bagi khunsa.
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan
normatif dan komparatif melalui studi pustaka terhadap literatur
fikih klasik dan kontemporer. Hasil penelitian menunjukkan
bahwa kedua mazhab memiliki kesamaan dalam metode
identifikasi jenis kelamin khunsa, yaitu dengan mengamati
saluran keluarnya air seni dan tanda-tanda kedewasaan. Dalam
kasus khunsa musykil, keduanya menerapkan pendekatan ihtiyat
(kehati-hatian), namun mazhab Syafii menggunakan metode
istinbat berbasis dalil akli melalui pendekatan kaidah fikih,
sedangkan mazhab Hambali memadukan antara dalil naqli dan
akli. Dalam hal ini, mazhab Hambali mendasarkan
pendekatannya pada istihsan dan fatwa sahabat, khususnya
pendapat Ibnu ‘Abbas yang menyatakan bahwa khunsa musykil

167 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin

Kewarisan Khunsa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali)


mailto:sirajuddin.syarf@stiba.ac.id

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wrditiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 AL-MUNTAQA
doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528

memperoleh bagian warisan setengah dari bagian laki-laki dan
setengah dari bagian perempuan. Penelitian ini diharapkan dapat
menjadi referensi bagi para hakim Pengadilan Agama, akademisi,
serta pembuat kebijakan dalam menyusun regulasi lebih lanjut
terkait kewarisan khunsa di Indonesia.

How to cite:

Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin, “Kewarisan Khunsa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab
Hambali)”, AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab, Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192. doi:
10.36701/muntaqa.v2il.2528

This work is licensed under a Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International (CC BY-NC-SA 4.0)

PENDAHULUAN

Hukum kewarisan Islam merupakan salah satu cabang hukum yang secara khusus
mengatur mekanisme peralihan hak kepemilikan atas harta benda seseorang yang telah
wafat kepada ahli waris yang berhak. Dalam teks-teks hukum Islam klasik, subjek ini
disebut dengan beberapa istilah, termasuk fara’id, figh al-mawaris, dan hukm al-waris,
meskipun istilah fara id merupakan yang paling lazim digunakan. Sementara itu, dalam
konteks hukum di Indonesia, digunakan pula istilah-istilah seperti warisan, hukum waris,
pusaka, dan pewarisan.! Kajian mengenai aspek hukum ini memiliki peran strategis
dalam menjamin proses pembagian harta peninggalan berlangsung sesuai nilai-nilai
keadilan serta prinsip-prinsip syariat Islam.

Islam menetapkan pedoman yang jelas mengenai pembagian warisan,
sebagaimana tertuang dalam Q S al-Nisa/4: 7.

Z -

e 5 G O oM 5 & Ll s 03l ol Jf&‘w&,u

-

gt e X5

Terjemahnya:

Bagi laki-laki ada hak bagian dari harta peninggalan kedua orang tua dan

kerabatnya, dan bagi perempuan ada hak bagian (pula) dari harta peninggalan

kedua orang tua dan kerabatnya, baik sedikit atau banyak menurut bagian yang
telah ditetapkan.?

Ayat ini merupakan salah satu ayat yang pertama kali menegaskan prinsip dasar
hukum waris dalam Islam, yang sekaligus merombak praktik waris pada masa pra-Islam
yang cenderung mendiskriminasi perempuan dan anak-anak dengan tidak memberikan
hak atas harta peninggalan.® Ibnu Kasir menafsirkan ayat ini sebagai penegasan bahwa
baik laki-laki maupun perempuan berhak mendapatkan bagian dari harta peninggalan

"Hendra Wijaya, Dkk., Pembagian Harta Warisan Sebelum Pewaris Meninggal Dunia dalam Tinjauan
Hukum Islam (Studi Kasus di Desa Gentungan Kecamatan Bajeng Barat Kabupaten Gowa), BUSTANUL FUQAHA:
Jurnal Bidang Huku Islam 2, no. 3 (2021), h. 368.

2Kementrian Agama RI, 4I-Qur’an dan Terjemahannya (Bandung: Cordoba, 2019 M), h. 78.

3Moh. Muhibbin dan Abdul Wahid, Hukum Kewarisan Islam Sebagai Pembaharuan Hukum Positif di
Indonesia (Cet. I; Jakarta: Sinar Grafik, 2017), h.13.

168 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin
Kewarisan Khunsa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali)


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wrditiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 AL-MUNTAQA

doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528

orang tua dan kerabat mereka sesuai dengan ketentuan Allah.* Meskipun ayat ini
menetapkan hak waris bagi kedua jenis kelamin, pembagian warisan diatur secara rinci
dalam surah al-Nisa/4: 11, 12, dan 176.

Pada ayat ke 11 surah al-Nisa, Allah Swt. menguraikan bagian yang seharusnya
diberikan kepada anak dan kedua orang tua dari harta peninggalan. Penjelasan tersebut
kemudian dilanjutkan pada ayat 12, yang mengatur hak waris pasangan suami istri serta
menetapkan ketentuan khusus terkait kasus al-kalalah (seseorang yang tidak memiliki
orang tua atau anak tetapi memiliki saudara seibu). Sementara itu, pada ayat ke 176 surah
al-Nisa Allah menyebutkan bahwa harta yang ditinggalkan al-kalalah’ yang mempunyai
saudara kandung maupun saudara seayah, maka harta peninggalan tersebut diwariskan
kepada saudaranya.®

Hal itu menunjukkan bahwa pembagian harta warisan dalam Islam dibagikan
secara adil berdasarkan tanggung jawabnya dalam keluarga, tanpa memandang usia atau
jenis kelamin secara diskriminatif. Selain itu, sistem kewarisan Islam tidak terbatas pada
individu dengan jenis kelamin yang jelas (laki-laki atau perempuan), tetapi kewarisan
Islam juga memberikan hak warisan kepada individu dengan kondisi tertentu, seperti
khunsa.”

Sebagaimana yang dibahas dalam kitab-kitab fikih, khunsa adalah orang yang
memiliki dua alat kelamin laki-laki atau perempuan atau tidak memiliki kedua-duanya
sama sekali.® Kondisi ini menjadikannya berbeda dari orang yang jenis kelaminnya sudah
pasti. Dalam sistem kewarisan Islam khunsa memerlukan pendekatan khusus melalui
ijtihad dalam menentukan kedudukan jenis kelaminnya untuk memutuskan bagian yang
seharusnya diberikan kepadanya dari harta warisan.

Ulama fikih membagi khunsa menjadi dua kategori: khunsa gairu musykil, ialah
khunsa yang jenis kelaminnya dapat diidentifikasi melalui alat kelamin yang lebih
dominan dalam fungsi biologisnya; dan khunsa musykil, ialah khunsa yang tidak dapat
diidentifikasi dengan jelas karena dua alat kelamin berfungsi sama dan tidak dapat
ditentukan mana yang lebih dominan.’

Pada hukum waris Islam, keberadaan khunsa menimbulkan tantangan tersendiri,
karena sistem kewarisan Islam sangat bergantung pada jenis kelamin dalam menentukan
bagian warisan yang diberikan kepada khunsa. Penentuan jenis kelamin sangat penting,
karena walaupun khunsa memiliki dua alat kelamin, tetapi hukum yang berlaku hanya
didasarkan pada salah satu jenis kelamin.!® Maka dari itu, dalam praktiknya cara yang
digunakan mencakup pendekatan klasik, seperti meneliti tempat keluarnya air seni dan

“Tbnu Kastr, Tafsir Al-Qur’an al-‘Azim, Juz 3 (Cet; I, Su’udiyyah: Dar ibn al-Jauzi, 1431 H), h. 20.

SIbnu Jarir al-tabart dalam kitab Jami’ al-Bayan ‘an Ta 'wili Ay Al-Qur’an menyebutkan bahwa para ulama
tafsir memiliki pendapat yang berbeda mengenai makna al-Kalalah, namun menurut sebagian ahli tafsir, a/-Kalalah
mengacu pada seseorang yang meninggal tanpa meninggalkan ayah maupun anak sebagai ahli waris.

SWahbah al-Zuhaili, al-Figh al-Islami wa Adillatuh, Juz 8 (Cet. II; Dimasyq: Dar al-Fikr, 1405 H/1985 M),
h. 244.

Shalih ibn Fauzan ibn ‘Abdillah al-Fauzan, al-tahqiqatu al-Mardiyyah Fi Al-Mabahis Al-Fardiyyah, (Cet.
1; Al-Qahirah: Dar Al-*Alimiyyah, 1438 H/2018 M), h. 218.

8Muhammad ‘Ali al-Sabant, al-Mawaris fi al-Syart’ah al-Islamiyyah fi Daui al-Kitab wa al-Sunnah (t. Cet;
t.t.p: Dar al-Harts, t.th.), h. 194.

9Salih ibn Fauzan ibn ‘Abdillah al-Fauzan, al-Tahqiqatu al-Mardiyyah fi al-Mabahis al-Fardiyyah, h. 416.

1"Muchit A. Karim, Problematika Hukum Kewarisan Islam Kontemporer di Indinonesia, (Cet 1; Jakarta:
Badan Litbang dan Diklat Kementrian Agama RI, 2012), h. 375.

169 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin
Kewarisan Khunsa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali)



AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wrditiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 AL-MUNTAQA
doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528

tanda-tanda kedewasaan,'!' hingga pendekatan medis modern melalui pemeriksaan organ
reproduksi internal.!> Perkembangan teknologi medis memungkinkan untuk menentukan
jenis kelamin dengan akurasi tinggi, akan tetapi persoalan fikih tetap akan muncul ketika
kondisi individu tersebut tidak dapat ditentukan secara pasti.

Mazhab-mazhab dalam Islam menunjukkan berbagai macam pendekatan dalam
menghadapi permasalahan warisan khunsa, misalnya mazhab Syafii dan mazhab
Hambali.!* Dan Indonesia sendiri belum mengatur secara khusus mengenai kewarisan
khunsa dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI), sehingga penyelesaian kasus khunsa masih
bergantung pada ijtihad hakim dan referensi fikih klasik yang seringkali tidak seragam,
karena tidak adanya regulasi yang tegas tersebut memperkuat urgensi penelitian untuk
menelaah secara mendalam pendapat-pendapat mazhab untuk dijadikan dasar
pertimbangan yuridis dan normatif.

Penelitian ini memfokuskan kajian pada mazhab Syafii dan mazhab Hambali.
Mazhab Syafii dipilih berdasarkan realita bahwa mayoritas umat Islam di Indonesia
menganut dan merujuk pada mazhab ini.'* Sementara itu, mazhab Hambali
dipertimbangkan karena pendekatan metodenya tidak jauh berbeda dengan mazhab
Syafii, serta belum banyak dikaji secara khusus terkait pandangannya terhadap kewarisan
khunsa.

Merujuk pada uraian tersebut, maka rumusan masalah pada penelitin ini ialah
Bagaimana metode istinbat hukum yang digunakan mazhab Syafii dan mazhab Hambali
dalam menetapkan pembagian waris bagi khunsa?, Penelitian ini bertujuan untuk
mengetahui metode istinbat hukum yang digunakan mazhab Syafii dan mazhab Hambali
dalam menetapkan pembagian waris bagi khunsa.

Metode penelitian yang digunakan dalam penelitian ini ialah penelitian kualitatif
dengan menggunakan metode penelitian kepustakaan (library research), penelitian
kepustakaan merupakan jenis penelitian yang melibatkan serangkaian kegiatan yang
berkenaan dengan pengumpulan data dari berbagai sumber pustaka, termasuk membaca,
mencatat dan menganalisis bahan-bahan penelitian.!> Adapun pendekatan yang
digunakan meliputi pendekatan normatif, yaitu mengkaji suatu hukum dengan menelusuri
atau mencari pembenarannya melalui dalil-dalil yang bersumber dari Al-Qur’an, hadis
Nabi, dan pendapat para ulama.' Maupun pendekatan komparatif untuk membandingkan
metode istinbat kedua mazhab tersebut.

Untuk mencegah terjadinya pengulangan pembahasan atau penelitian, diperlukan
kajian pustaka yang berfungsi sebagai landasan teoretis. Kajian ini dibangun berdasarkan
berbagai sumber literatur yang relevan guna memperkuat arah dan fokus penelitian.
berdasarkan hasil penelusuran literatur yang telah dilakukan sebelumnya, terdapat
sejumlah penelitian terdahulu yang berkaitan dengan penelitian ini, sebagai berikut:

"1Abu Muhammad ‘Abdullah ibn Ahmad ibn Muhammad ibn Qudamah al-Maqdist, a/-Mugni, Juz 9 (Cet.
III; Riyadh: Dar ‘Alam al-Kutub, 1417 H/1997 M), h. 110.

12Dja’far Abdul Muchit, Problema Hukum Waria (Khunsa) dan Operasi Kelamin, (2012), h. 2.

13§3lih ibn Fauzan ibn ‘Abdillah al-Fauzan, al-Tahqiqatu al-Mardiyyah fi al-Mabahis al-Fardiyyah, h. 224-
225.

4“Imelda Ni’matul Wasih, dkk., "Sejarah Empat Mazhab Islam dan Eksistensinya di Indonesia", Tarunalaw:
Journal of Law and Syariah 2, no. 2 (Juli 2024), h. 147.

SMestika Zed, Metode Penelitian Kepustakaan (Cet. 11I; Jakarta: Yayasan Pustaka Obor Indonesia, 2014),
h. 3.

16Cik Hasan Bikri, Model Penelitian Kitab Fikih (Cet. I; Bogor: Kencana, 2003), h. 324-325.

170 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin
Kewarisan Khunsa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali)



AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wrditiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 AL-MUNTAQA
doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528

Pertama, penelitian yang membahas khunsa dalam perspektif hukum Islam dan
mazhab-mazhab fikih ditemukan dalam artikel jurnal yang ditulis oleh Zaidan Jauhari
dengan judul “Tinjauan Yuridis Hukum Waris Bagi Khunsa atau Berkelamin Ganda
dalam Pandangan Hukum Islam”.!” Hasil penelitian ini membahas tentang status khunsa
sebagai ahli waris dalam perspektif umum hukum Islam. Dalam penentuann pembagian
warisan, penelitian ini cenderung menggunakan pendekatan mazhab Syafii tanpa
membandingkan pendapat antar mazhab secara khusus. Selanjutnya, Artikel jurnal yang
ditulis oleh Luthfia Chaula dengan judul “Status Khunsa Musykil Sebagai Ahli Waris
(Studi Pemikiran Imam Abu Hanifah)”.!® Penelitian ini secara khusus menganalisis
pandangan Imam Abu Hanifah mengenai warisan khunsa musykil. Sementara itu,
Penelitian yang ditulis oleh Ahmad Fachrudin yang berjudul “Study Komparasi
Pemikiran Imam Maliki dan Imam Syafii Tentang Status Khunsa Musykil dan Gairu
Musykil Sebagai Ahli Waris”.'® Dalam skripi ini peneliti membandingkan pandangan dua
mazhab terkait status dan pembagian warisan bagi khunsa. Peneliti menyimpulkan bahwa
mazhab Maliki menetapkan bagian warisan bagi khunsa musykil sebesar seperdua dari
total bagian laki-laki dan perempuan, sedangkan mazhab Syafii memberikan bagian
terkecil dari dua kemungkinan. Kajian ini lebih berfokus pada perbedaan pendapat antara
mazhab Maliki dan mazhab Syafii dalam menentukan hak khunsa sebagai ahli waris

Kedua, penelitian terkait khunsa menurut medis ditemukan dalam karya yang
ditulis oleh Zeta Fadiah Inge Putri dengan judul “Kedudukan Ahli Waris yang
Berkelamin Ganda dalam Hukum Islam”.?* Penelitian ini membandingkan antara
pendekatan hukum islam dan hukum nasional, dengan fokus pada aspek medis dalam
menentukan status dan pembagian warisan bagi khunsa. Selanjutya artikel jurnal yang
ditulis oleh Riana Kesuma Ayu dengan judul “Kedudukan Pembagian Harta Warisan bagi
Ahli Waris Khunsa dalam Perspektif Kemajuan Teknologi”.?! Penelitian ini membahas
mengenai bagian warisan yang diterima oleh khunsa. Dalam penelitian ini, penulis
menerapkan pandangan mazhab Syafii sebagai dasar dalam menetapkan pembagian
warisan bagi khunsa.

Kelima penelitian tersebut belum ditemukan adanya kajian yang secara khusus
melakukan komparasi antara mazhab Syafii dan mazhab Hambali dalam menetapkan
bagian warisan bagi khunsa. Mayoritas penelitian terdahulu lebih berfokus pada analisis
tunggal terhadap salah satu mazhab atau membandingkan mazhab Syafii dengan mazhab
lainnya seperti Hanafi atau Maliki, tanpa mengkaji perspektif mazhab Hambali secara
mendalam. Oleh karena itu, penelitian ini memiliki nilai kebaruan (novelty) karena secara
khusus mengkomparasikan metode istinbat hukum dalam menentukan pembagian

17Zaidan Jauhari, "Tinjauan Yuridis Hukum Waris Bagi Khunsa atau Berkelamin Ganda dalam Pandangan
Hukum Islam", Journal of Law (Jurnal Ilmu Hukum) 8, no.1 (2022).

8Luthfia Chaula, "Status Khunsa Musykil sebagai Ahli Waris (Studi Pemikiran Imam Abu Hanifah)’,
Khulugiyyah: Jurnal Kajian Hukum dan Studi Islam (2019).

Y Ahmad Fachrudin, "Study Komparasi Pemikiran Imam Maliki dan Imam Syafii tentang Status Khunsta
Musykil dan Gairu Musykil sebagai Ahli Waris", Skripsi (Diss. Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim,
2020).

20Zeta Fadiah Inge Putri, "Kedudukan Ahli Waris yang Berkelamin Gada dalam Hukum Islam", Repertorium:
Jurnal Imiyah Hukum Kenotariatan 8, no. 1 (2019).

2IRiana Kesuma Ayu, "Kedudukan Pembagian Harta Warisan Bagi Ahli Waris Khunsta Dalam Perspektif
Kemajuan Teknologi", Lambung Mangkurat Law Journal 5, no. 2 (September 2020).

171 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin
Kewarisan Khunsa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali)



AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wrditiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 AL-MUNTAQA
doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528

warisan bagi khunsa menurut dua mazhab besar, yaitu mazhab Syafii dan mazhab
Hambali.

PEMBAHASAN
A. Tinjauan Umum tentang Khunsa
1. Defenisi Khunsa

Khunsa secara etimologi berasal dari bahasa arab yaitu @;\(al-khanié), yang
merupakan bentuk isim fa i/ dari kata kerja Gz - EZ— Cu;; yang berarti :';w\lembut

atau lunak.? Dalam penggunaannya, istilah seperti ¢x%3 EiEmerujuk pada sikap atau

perilaku seorang laki-laki yang menyerupai perempuan, yang ditandai dengan cara bicara
yang lembut atau gaya berjalan yang melenggak-lenggok.?> Namun, makna khunsa dalam
konteks fikih lebih spesifik. Menurut Ibnu Manzir, dalam lisan al-‘arab, istilah ini
digunakan untuk mendeskripsikan individu yang tidak dapat dikategorikan pasti sebagai
laki-laki atau perempuan, karena memiliki karakteristik genital laki-laki dan perempuan
secara bersamaan.**

Secara terminologi, dalam literatur fikih klasik, khunsa merujuk pada individu
yang memiliki kondisi anatomi yang tidak dapat diklasifikasi secara tegas sebagai laki-
laki maupun perempuan. Ulama dari berbagai mazhab memberikan defenisi atas istilah
ini berdasarkan karakteristik fisik yang tampak. Misalnya, Imam Syafii, mengatakan
bahwa:

“""ﬁu}ﬁj’“@"} S U OS5 LIS 558 Juls 5 4 e 5A 1)
5 20 J 2
Artinya:
Khunsa adalah seseorang yang memiliki Zakar seperti laki-laki dan farj seperti
perempuan atau orang yang tidak memiliki Zakar dan farj, tetapi memiliki lubang
untuk buang air kecil.
Senada dengan itu, Ibnu Qudamah dari mazhab Hambali juga memberikan
definisi yang sejalan. [a menyatakan bahwa:

26 }'/‘HMC};CJO‘MQ&J*"“ a?cé

T s S el 4 2
Artinya:

22‘Al1 ibn Muhammad ibn ‘Ali al-Zain al-Syarif al-Jurjani, al-Ta ¥ifat (Cet. I; Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1403 H/ 1983 M), h. 101.

23 Riana Kesuma Ayu, "Kedudukan Pembagian Harta Warisan Bagi Ahli Waris Khunsta Dalam Perspektif
Kemajuan Teknologi", h. 194.

2*Muhammad ibn Mukarram ibn Manzir, Lisan al- ‘Arab, Juz 2 (Cet. 11I; Beirut: Dar Sadir, 1414 H), h. 145.

2 Abi al-Hasan ‘Alf ibn Muhammad ibn Muhammad ibn Habib al-Basri al-Baghdadt al-Mawardi, al-Hawi
al-Kabir fi Figh Mazhab al-Imam al-Syafi T Syarh Mukhtasar al-Muzant, Juz 8 (Cet. I, Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Tlmiyyah, 1419 H/ 1999 M), h. 168.

26Abu Muhammad ‘Abdullah ibn Ahmad ibn Muhammad ibn Qudamah al-Maqdist, al-Mugni, h. 108.

172 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin
Kewarisan Khunsa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali)



AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wrditiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 AL-MUNTAQA
doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528

Khunsa adalah individu yanng memiliki dua alat kelamin laki-laki dan
perempuan, atau memiliki lubang di area farj yang menjadi saluran keluarnya air
kencing.

Dari definisi tersebut, dapat dipahami bahwa ulama klasik menitikberatkan
penentuan status khunsa berdasarkan morfologi alat kelamin eksternal yang dapat diamati
sejak lahir, baik yang jelas maupun yang meragukan.

Sementara itu, dalam dunia medis, khunsa dikenal dengan istilah hermaphrodite,
yaitu kondisi biologis-genetik yang ditandai dengan keberadaan karakteristik kelamin
ganda, baik secara anatomi maupun fisiologis. Kondisi ini umumnya terjadi akibat
anomali kromosom atau kelainan genetik sejak dalam kandungan, yang disebabkan oleh
ketidakseimbangan dalam proses fertilisasi antara ovum dan sperma.?’

Seiring dengan perkembangan ilmu kedokteran, istilah hermaphrodite mulai
ditinggalkan karena dianggap tidak cukup akurat secara ilmiah dan etis. Terminologi yang
lebih sering digunakan saat ini adalah ambiguous genitalia atau sex ambiguity, yang
mengacu pada ketidakjelasan ciri-ciri seksual secara genetik, anatomik, maupun
fisiologik.?®

Adapun dalam bidang endokrinologi dan genetik, para ahli lebih memilih
menggunakan istilah Disorders of Sexual Development (DSD) sebagai nomenklatur
medis resmi. Istilah ini mencakup berbagai kondisi ketika terdapat ketidaksesuaian antara
kromosom (XX/XY), gonad (testis/ovarium), dan fenotipe seksual eksternal.>’

2. Macam-Macam Khunsa

Ulama fikih membagi khunsa menjadi dua macam, sebagai berikut:
a. Khunsa Gairu Musykil

Khunsa gairu musykil adalah individu yang memiliki dua alat kelamin, laki-laki
dan perempuan, namun memiliki tanda-tanda fisik yang jelas menunjukkan jenis kelamin
tertentu. Penentuan jenis kelamin ini dapat dilakukan melalui pengamatan terhadap alat
kelamin yang lebih dominan digunakan untuk buang air kecil, serta karakteristik lain
seperti perubahan suara, postur tubuh, serta kecenderungan perilaku yang sesuai dengan
salah satu jenis kelamin.*® Ibnu Qudamah mengatakan bahwa individu yang
menunjukkan tanda-tanda kelelakian atau kewanitaan, dan diketahui bahwa ia adalah
laki-laki ataupun perempuan, maka ia tidak tergolong sebagai musykil (ambiguitas
gender). [a hanyalah seorang laki-laki yang memiliki kelebihan fisik, atau perempuan
yang memiliki kelebihan fisik.3!

b. Khunsa Musykil

Khunsa musykil adalah individu yang memiliki keanehan atau ketidakjelasan
dalam struktur tubuhnya, sehingga jenis kelaminnya tidak dapat dipastikan sebagai laki-
laki atau perempuan. Kondisi ini muncul karena tidak adanya indikator biologis yang
pasti untuk jenis kelamin laki-laki maupun perempuan, atau karena adanya karakteristik
yang tidak jelas dan tidak dapat ditarjih (dipastikan atau diprioritaskan) ke salah satu jenis

?’Luthfia Chaula, "Status Khunsa Musykil sebagai Ahli Waris (Studi Pemikiran Imam Abu Hanifah)", h. 6.

28Ahmad Fachrudin, "Study Komparasi Pemikiran Imam Maliki dan Imam Syafii tentang Status Khunsta
Musykil dan Gairu Musykil sebagai Ahli Waris", h. 26.

2Ilham Ghoffar Solekhan dan Maulidi Dhuha Yaum Mubarok, "Khuntsa dalam Pandangan Kontemporer",
Islamika: Jurnal llmu-Ilmu Keislaman 20, no. 2 (2020), h. 37.

30Asmaul Fanhar, dkk., "Analisis Kedudukan Ahli Waris yang Melakukan Operasi Penyesuaian Kelamin
Ganda Menurut Hukum Islam dan Hukum Perdata", h. 58.

31 Abu Muhammad ‘Abdullah ibn Ahmad ibn Muhammad ibn Qudamah al-Maqdist, a/-Mugn, h. 109.

173 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin
Kewarisan Khunsa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali)



AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wrditiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 AL-MUNTAQA
doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528

kelamin.*? Menurut Ibnu ‘Usaimin dalam kitab yang dikarangnya al-Mumti’ ‘ala Zad al-
Mustagni’, khunsa musykil dapat diklasifikasikan menjadi dua kategori berikut:
1) Berdasarkan bentuk fisik dan dan kondisi organ kelamin

a) Individu yang memiliki dua alat kelamin yang keduanya berfungsi secara seimbang
untuk buang air kecil, sehingga tidak dapat ditentukan jenis kelaminnya secara pasti.

b) Individu yang hanya memiliki satu saluran untuk buang air kecil dan besar, tanpa alat
kelamin laki-laki atau perempuan.

¢) Individu yang tidak memiliki saluran pembuangan sama sekali, sehingga makanan
dan minuman yang dikonsumsi dikeluarkan kembali melalui muntah.®
2) Berdasarkan kemungkinan penetapan jenis kelamin

a) Khunsa musykil yang masih diharapkan kejelasan jenis kelaminnya, misalnya dengan
menunggu masa balig atau tanda biologis lainnya.

b) Khunsa musykil yang tidak lagi diharapkan kejelasan jenis kelaminnya, karena telah
meninggal sebelum balig atau tidak menunjukkan tanda-tanda biologis hingga
dewasa.**

3. Cara Menentukan Status Khunsa
Penentuan status khunsa dalam hukum Islam dilakukan dengan dua pendekatan utama
sebagaimana dijelaskan oleh para ulama fikih, yaitu:

a. Meneliti tempat keluarnya air kencing

Menurut para ulama metode ini merupakan metode yang paling umum diterapkan
dalam menentukan status khunsa ketika ia masih kecil dan belum mencapai usia balig.
Hal ini berdasarka hadis yang diriwayatkan oleh ‘Ali ibn Abt Talib ketika ia ditanya
tentang khunsa, lalu 1a berkata:

Pigle 56 oAl 6F Be J6 O le 58 S E 5 J0 0

Artinya:

Jika 1a kencing melalui saluran kemaluan laki-laki maka ia dihukumi sebagai anak

laki-laki, dan jika ia kencing melalui saluran kemaluan perempuan maka ia

dihukumi sebagai anak perempuan.

Jika seseorang yang berkelamin ganda buang air kecil melalui alat kelamin laki-
laki, maka ia dianggap laki-laki. Sebalikanya, Jika ia buang air kecil melalui alat kelamin
perempuan, maka ia dianggap perempuan. Namun, jika air seni keluar dari dua alat
kelamin, penentuan dilakukan berdasarkan organ mana yang mengeluarkan air seni
terlebih dahulu. Jika kedua organ berfungsi secara bersamaan dan setara, maka klasifikasi
didasarkan pada organ yang menghasilkan volume urin yang lebih besar, karena ini
menunjukkan organ genital yang dominan dan asli.>
b. Meneliti tanda-tanda kedewasaan

Jika cara pertama tidak memberikan hasil yang jelas, maka langkah selanjutnya
adalah mengamati karakteristik kedewasaan seorang khunsa. Tanda-tanda kedewasaan

32Zaidan Jauhari, "Tinjauan Yuridis Hukum Waris Bagi Khunsa atau Berkelamin Ganda dalam Pandangan
Hukum Islam", h. 13.

33Muhammad ibn Salih al-‘Usaimin, Syarh al-Mumti’ ‘Ala Zad al-Mustagni’, Juz 12 (Cet. I; Riyad: Dar ibn
al-Jauzi, 1422-1428 H), h. 160.

34GQalih ibn Fauzan ibn ‘Abdillah al-Fauzan, al-Tahqgiqatu al-Mardiyyah fi al-Mabahis al-Fardiyyah, h. 220.

35Abu Bakar Ahmad ibn al-Husain ibn ‘Ali al-Baihaqt, al-Sunan al-Kubra, Juz 6 (Cet. II1; Beirut: Dar al-
Kutub al-‘Tlmiyyah, 1424 H /2003 M), h. 427.

3¢Luthfia Chaula, "Status Khunsa Musykil sebagai Ahli Waris (Studi Pemikiran Imam Abu Hanifah)", h. 10.

174 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin
Kewarisan Khunsa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali)



AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wrditiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 AL-MUNTAQA
doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528

yang spesifik bagi laki-laki meliputi: pertumbuhan rambut di area tertentu seperti kumis
dan janggut, munculnya jakun pada leher, perubahan suara menjadi lebih berat dan dalam,
pelebaran bahu yang melebihi ukuran panggul, peningkatan massa otot, dan keluarnya air
mani lewat zakar. Jika pada dirinya terdapat salah satu tanda dari tanda-tanda tersebut,
maka ia ditetapkan sebagai laki-laki. Sedangkan tanda-tanda yang khusus bagi
perempuan, anatara lain: keluar haid dari vaginanya, hamil, dan tumbuhnya buah dada.
Jika tampak pada dirinya salah satu dari tanda-tanda tersebut maka ia ditetapkan sebagai
perempuan.’” Khunsa yang dapat diidentifikasi jenis kelaminnya melalui metode-metode
tersebut disebut khunsa gairu musykil. Sebaliknya, seorang khunsa yang jenis kelaminnya
masih belum dapat dipastikan dengan meneliti alat kelamin yang dipergunakan untuk
buang air kecil atau dengan melihat tanda-tanda kedewasaan, maka ia dinamakan khunsa
musykil >3

Dalam perkembangan medis modern, pendekatan penentuan jenis kelamin
dilakukan melalui tiga tingkatan pemeriksaan ilmiah, yakni tingkat kromosom
(chromosomal sex), tingkat gonad (gonadal sex), dan tingkat organ reproduksi
(phenotypic sex). Pada tingkat kromosom, jenis kelamin ditentukan berdasarkan
kombinasi kromosom seks, yaitu XY untuk laki-laki dan XX untuk perempuan, yang
sudah terbentuk sejak proses pembuahan. Selanjutnya, pada tingkat gonad, diferensiasi
kelenjar kelamin mulai tampak pada minggu kelima hingga ketujuh pasca pembuahan, di
mana testis terbentuk pada laki-laki dan ovarium pada perempuan. Terakhir, pada tingkat
organ reproduksi, identifikasi dilakukan melalui observasi terhadap organ genitalia
interna dan eksterna. Organ reproduksi internal laki-laki meliputi korda spermatika,
vesikula seminalis, kelenjar prostat, dan kelenjar bulbourethral, sedangkan organ
eksternalnya berupa penis, testis, skrotum, dan epididimis. Sementara itu, organ
reproduksi internal perempuan mencakup ovarium, uterus, tuba falopii, dan vagina,
sedangkan organ eksternalnya terdiri dari labia mayora, labia minora, klitoris, dan vulva.
Pendekatan medis ini menjadi sangat penting dalam konteks kontemporer dan digunakan
secara luas dalam dunia kedokteran untuk menangani kasus disorders of sex development
(DSD).**

Meskipun demikian, dalam konteks hukum Islam, hasil pemeriksaan medis tidak
serta-merta menjadi satu-satunya dasar hukum, melainkan hanya sebagai pendukung
dalam penetapan hukum. Ketika pendekatan medis tidak memberikan kesimpulan yang
pasti, maka tetap digunakan kaidah-kaidah syar’i yang berbasis pada penampakan
lahiriah dan ijtihad para ulama. Dengan demikian, pendekatan fikih dan medis dapat
saling melengkapi dalam memahami dan menetapkan status individu khunsa secara adil
dan proporsional.

4. Jalur-jalur Keturunan Khunsa

Para ulama menegaskan bahwa tidak semua posisi dalam struktur ahli waris
memungkinkan seseorang menyandang status khunsa. Oleh karena itu, dalam konteks
kewarisan, perlu dilakukan pembatasan terhadap pihak-pithak yang secara fikih
dimungkinkan memiliki status kelamin yang tidak pasti.

37Zeta Fadiah Inge Putri, "Kedudukan Ahli Waris yang Berkelamin Gada dalam Hukum Islam", h. 74.

38 Abu Muhammad ‘Abdullah ibn Ahmad ibn Muhammad ibn Qudamah al-Magqdist, a/l-Mugnf, h. 109.

3Hasan Taisir Shammout, dkk., "Ahkam al-Khun$a baina al-‘[lm wa al-ahwal al-Syakhsiyyah: Dirasah
Fighiyyah Mugaranah" , Majallah al-‘Ultm al-Islamiyyah wa al-Diniyyah 3, no. 2 (Juli-Desember 2018), h. 7-8.

175 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin
Kewarisan Khunsa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali)



AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wrditiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 AL-MUNTAQA
doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528

Menurut ulama fikih, status khunsa dalam sistem kewarisan Islam hanya mungkin
disematkan pada empat jalur kekerabatan, yaitu: al-bunuwwah (garis keturunan anak), al-
ukhuwwah (garis keturunan persaudaraan), al- ‘umiimah (paman dari pihak ayah), dan al-
wala’ (hubungan yang terjalin antara budak yang dimerdekakan dengan pembebasnya),
keempat jalur tersebut memungkinkan individu yang bersangkutan memiliki status jenis
kelamin yang tidak pasti, sehingga dapat dikategorikan sebagai khunsa. Sebaliknya,
status khunsa tidak mungkin disandang oleh ayah, ibu, kakek, atau nenek, sebab jenis
kelamin mereka secara syar’’ dianggap pasti dan telah diketahui secara jelas, yaitu
sebagai laki-laki atau perempuan. Demikian pula, status tersebut tidak mungkin
disematkan pada suami dan istri, sebab keabsahan suatu pernikahan dalam Islam
mensyaratkan kejelasan jenis kelamin masing-masing pihak. Ketidakjelasan status
kelamin dalam pernikahan akan menyebabkan ketidakabsahan akad nikah, yang pada
akhirnya menggugurkan kedudukan sebagai ahli waris.*°

Penjelasan mengenai pengertian dan macam-macam khunsa menunjukkan bahwa
seseorang dengan kondisi tersebut berada pada posisi hukum yang unik. Keberadaan dua
alat kelamin, atau bahkan ketidakjelasan jenis kelamin secara total menyebabkan khunsa
tidak dapat diperlakukan sebagaimana diperlakukanya ahli waris lainnya. Dalam kondisi
seperti ini, peran mazhab-mazhab fikih menjadi sangat krusial dalam memberikan solusi
hukum yang proporsional.

Maka dari itu, pembahasan selanjutnya berfokus pada analisis terhadap metode
istinbat hukum mazhab Syafii dan mazhab Hambali mengenai Kewarisan Khunsa, serta
relevansi praktis dari masing-masing pandangan dalam konteks hukum Islam di
Indonesia.

B. Konsep Kewarisan Khunsa Menurut Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali
1. Metode Istinbat Hukum Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali
a. Metode istinbat hukum mazhab Syafii

Mazhab syafii dikenal memiliki sistematika yang sangat kuat dalam bidang
usil al-figh yang menunjukkan keseimbangan antara pendekatan naqli dan akli, namun
tetap menjadikan Al-Qur’an dan hadis sebagai pijakan utama dalam penetapan hukum.
hal ini sejalan dengan pernyataan Ali al-Khafif yang menegaskan bahwa mazhab Syafii
memiliki keistimewaaan dalam dasar-dasar hukum yang ditetapkan langsung oleh Imam
Syafii sendiri, bukan sekedar hasil rekontruksi atau interpretasi murid-muridnya,
melainkan diriwayatkan secara autentik dari imam mazhab tersebut.*!

Berdasarkan sistem tersebut, penetapan suatu hukum dalam mazhab Syafii
bertumpu pada empat sumber utama: Al-Qur’an, sunah, ijmak, dan giyas. Adapun gau!
al-sahabi (pendapat sahabat) dan Syari’ah man gablanéa (syariat umat-umat terdahulu),
kedudukannya sebagai hujah masih diperselisihkan di antara para ulama.*?

1) Al-Qur’an

Menurut Imam Syafii, Al-Qur’an merupakan asas agama dan sumber utama dalam

menetapkan hukum. Ia menegaskan bahwa seseorang tidak diperkenankan menetapkan

“lbrahim ibn ‘Abdillah ibn Ibrahim al-Fardi, al- ‘Azbu al-Faid Syarh ‘Umdatu al-Farid, Juz 2 (Cet. I; al-
Qahirah: Mustafa al-Halbt, 1372 H/ 1953 M), h. 53.

4'Wihdah al-Bah$ al-‘Ilm1 bi Idarah al-Ifta, al-Mazahib al-Fighiyyah al-Arba’ah Aimmatuha- Atwaruha-
Usiiluha- Asaruha, (Cet. I; Kuwait: Idarah al-Ifta, 1436 H/ 2015 M), h. 139.

4“Muhammad ibn Muhammad al-Gazalt, al-Mustasfa (Cet. I; t.t.p.: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1413 H/ 1993
M), h. 80.

176 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin
Kewarisan Khunsa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali)



AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wrditiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 AL-MUNTAQA
doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528

hukum kecuali berdasarkan kebenaran, dan kebenaran itu tidak dapat diketahui selain
melalui nas dari Allah atau petunjuk yang berasal dari-Nya. Oleh karena itu, seluruh
persoalan hukum yang dihadapi seorang mukallaf pasti memiliki rujukan dalam
kitabullah, baik secara tekstual (nas) maupun secara umum (ijmali).*> Dalam analisisnya
terhadap redaksi ayat, Imam Syafii membagi lafal-lafal umum dalam Al-Qur’an ke dalam
tiga bagian: Pertama, lafal yang bentuknya umum dan maksudnya adalah umum, kedua,
lafal yang bentuknya umum dan dapat dikhususkan, ketiga, lafal yang bentuknya umum
dan maksudnya adalah khusus.**
2) Sunah

Imam Syafii menetapkan Sunah sebagai sumber hukum kedua setelah Al-Qur’an.
Dalam beberapa pernyataan, ia menempatkannya sejajar dengan Al-Qur’an, seperti
ungkapannya bahwa: “Ilmu terdiri atas beberapa tingkatan; yang pertama adalah al-Kitab
dan Sunah apabila keduanya telah terbukti (sabif).” Namun, pada kesempatan lain, ia
menegaskan hierarki sumber hukum, yaitu Al-Qur’an di posisi pertama, kemudian Sunah,
sebagaimana dikatakannya: “Yang diikuti adalah Al-Qur’an, dan jika tidak ditemukan,
maka Sunah.”*

Imam Syafii memandang Sunah sebagai perangkat otoritatif yang berfungsi
menjelaskan (mubayyinah) dan merinci (mufassilah) kandungan hukum dalam Al-
Qur’an, khususnya terhadap ayat-ayat yang bersifat global (mujmal). Dalam konteks
nasakh, ia berpendapat bahwa ketentuan dalam Al-Qur’an hanya dapat dinasakh oleh Al-
Qur’an, sedangkan Sunah hanya dapat dinasakh oleh Sunah pula. Dengan demikian,
menurut Imam Syafii, Sunah tidak berfungsi sebagai penghapus hukum-hukum Al
Qur’an, tetapi sebagai media interpretatif yang menegaskan dan menguraikan maksud
hukum syariat yang terkandung di dalamnya.*¢

3) iymak

Imam Syafii menempatkan iymak sebagai sumber hukum setelah Al-Qur’an dan
Sunah. Menurutnya, ijmak adalah kesepakatan para mujtahid dari umat Nabi Muhammad
saw. terhadap suatu persoalan hukum, dan kesepakatan tersebut menjadi hujah syar’r.
Secara kebahasaan, lafaz ijmak memang berarti kesepakatan atau tekad bulat (al-ittifag
wa al-‘azm), namun dalam ‘urf syar’i, istilah ini merujuk pada kesepakatan umat Islam
atas suatu ketentuan agama. Beliau menolak pandangan yang menyamakan ijmak dengan
pendapat individual yang dianggap kuat dalilnya. Hal ini mengkritik pandangan al-
Nazzam yang menyatakan bahwa setiap pendapat yang hujahnya sahih, walaupun dari
satu orang, dapat disebut ijmak. Menurut Imam Syafii, ijmak tidak dapat dipahami
sebagai pendapat tunggal meskipun kuat dalilnya, karena hal itu bertentangan dengan
pengertian ijmak sebagai keputusan kolektif. Maka, ijmak menurut beliau bukan sekedar
kesepakatan, melainkan bentuk keputusan bersama yang mensyaratkan keterlibatan
seluruh mujtahid dari umat dan keterkaitan langsungnya dengan perkara agama.*’

$Wihdah al-Bahs al-‘Ilmi bi Idarah al-Ifta, al-Mazahib al-Fighiyyah al-Arba’ah Aimmatuha- Atwaruhd-
Usiiluha- Asaruha, h. 140.

4“Muhammad ibn Idris al-Syafi’, al-Risalah (Cet. I; Mesir: Mustafa al-Babt al-Halbt, 1357 H/ 1938 M), h.
53-58.

“Wihdah al-Bah$ al-‘Ilm1 bi Idarah al-Ifta, al-Mazahib al-Fighiyyah al-Arba’ah Aimmatuha- Atwaruha-
Usiiluha- Asaruha, h. 141.

46Muhammad ibn Idris al-Syafi’t, al-Risalah, h. 106.

4Muhammad ibn Muhammad al-Gazali, al-Mustasfa, h. 137.

177 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin
Kewarisan Khunsa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali)



AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wrditiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 AL-MUNTAQA
doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528

4) Qiyas

Imam Syafii memandang Qiyas sebagai metode ijtihad yang digunakan apabila
tidak ditemukan nas dari Al-Qur’an, Sunah, dan ijmak. Dalam pandangan Imam Syafii,
istilah jjtihad dan giyas memiliki makna yang sama, yakni upaya analogis dalam
menelusuri hukum suatu masalah baru berdasarkan persamaan ‘i//ah dengan kasus yang
telah ditetapkan hukumnya oleh nas. Namun demikian, qiyas hanya dapat digunakan
apabila tidak bertentangan dengan Al-Qur’an dan hadis.*®

Imam Syafii juga menolak istihsan sebagai metode istinbat hukum, karena tidak
memiliki dasar dari Al-Qur’an, Sunah, maupun giyds. la menegaskan bahwa ijtihad hanya
dapat dilakukan terhadap suatu perkara yang memiliki objek hukum yang jelas dan
ditelusuri melalui dalil-dalil syar’i yang sah, baik secara langsung maupun melalui
analogi yang valid. Dalam kitab al-Risalah, beliau menyatakan bahwa tidak halal bagi
seorang mujtahid untuk menetapkan hukum berdasarkan istihsan yang menyelisihi
khabar (riwayat) dari al-Kitab dan Sunah. Bahkan jika tidak ditemukan nas, maka satu-
satunya metode yang sah dalam menggali hukum adalah giyas.Oleh karena itu, Imam
Syafii memandang bahwa membolehkan istihsan akan membuka peluang bagi siapa pun,
termasuk yang bukan ahli ilmu, untuk menetapkan hukum berdasarkan pertimbangan akal
semata.*’

Degan demikian, Imam Syafii dalam menetapkan suatu hukum senantiasa
mendahulukan tingkatan dalil yang lebih tinggi, yaitu merujuk terlebih dahulu kepada Al-
Qur’an dan Sunah yang sahih. Hukum yang ditetapkan berdasarkan kedua sumber ini
dipandang sebagai kebenaran baik secara zahir (lahiriah) maupun batin (batiniah). Jika
tidak ditemukan nas yang eksplisit, maka penetapan hukum dilanjutkan melalui ijmak;
dan apabila ijmak tidak tersedia, digunakanlah giyds. Qiyas diposisikan sebagai dalil
dengan derajat yang lebih rendah dan hanya digunakan dalam kondisi darirah.
penggunaan giyas dalam proses istinbat hukum hanya diperkenankan apabila dalil dari
al-Qur’an maupun Sunah tidak ditemukan. Dengan demikian, seluruh dalil yang bersifat
sekunder termasuk ijmak dan giyas dapat dijadikan dasar penetapan hukum ketika terjadi
kekosongan dalil dari sumber utama.*

b. Metode istinbat hukum mazhab Hambali
Metode istinbat hukum yang digunakan mazhab Hambali, sebagai berikut:
1) Nas (Al-Qur’an dan Hadis Sahih)

Imam Ahmad memposisikan Al-Qur’an dan hadis sahih dalam satu tingkatan
yang sama dalam hal penetapan hukum syar 7. Namun demikian, teks Al-Qur’an tetap
didahulukan dari Sunah dalam hal konsiderasi dan pertimbangan hukum. Apabila ia
menemukan nas yang jelas, maka ia akan berfatwa sesuai dengan nas tersebut tanpa
mengindahkan pendapat yang bertentangan, baik berupa praktik, ra’yu, giyas, maupun
pendapat sahabat, sekalipun tidak diketahui adanya pihak yang menyelisihinya karena
menurutnya, hal itu belum dapat dikategorikan sebagai ijmak.>!

“Muhammad ibn Idris al-Syafi’, al-Risalah, h. 477.

4“Muhammad ibn Idris al-Syafi’t, al-Risalah, h. 503-504.

S0Muhammad ibn Idris al-Syafi’i, al-Risalah, h. 599-600.

S'Muhammad ibn Abti Bakar ibn Ayyiib ibn Sa’ad Syams al-Din ibn Qayyim al-Jauziyyah, I’lam al-
Muwagqqi’in ‘an Rabbi al- ‘Alamin, Juz 1 (Cet. I; Bairut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1411 H/ 1991 M), h. 24.

178 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin
Kewarisan Khunsa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali)



AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wrditiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 AL-MUNTAQA
doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528

2) Ijmak

Ijmak ialah kesepakatan para mujtahid dari umat Rasulullah saw. pada suatu masa
terhadap suatu persoalan syar’i setelah wafatnya Rasulullah saw..”? Dalam mazhab
Hambali, ijmak diakui sebagai salah satu sumber utama dalam istinbat hukum,
sebagaimana dinyatakan secara eksplisit oleh Imam Ahmad dan dinukil oleh para murid
serta pengikutnya.

Qadi Abu Ya’la menyatakan bahwa ijmak adalah hujah yang bersifat gat 7 (pasti),
wajib diikuti, dan haram untuk diselisihi, karena tidak mungkin umat Islam secara
keseluruhan sepakat dalam kesalahan. Imam Ahmad sendiri menegaskan hal ini dalam
riwayat yang disampaikan oleh putranya ‘Abdullah, dan Abu al-Haris. Ketika ditanya
tentang perbedaan pendapat di kalangan sahabat, beliau menyatakan bahwa tidak boleh
keluar dari pendapat-pendapat mereka. Bahkan ketika ditanyakan: Bagaimana jika
mereka berijmak, apakah boleh keluar dari ijmak mereka? Beliau menjawab: Itu adalah
perkataan yang buruk, ucapan ahli bid’ah. Tidak sepantasnya seseorang menyelisihi
pendapat sahabat jika mereka telah berijmak.>

3) Fatwa Sahabat

Imam Ahmad menetapkan bahwa apabila terdapat fatwa dari salah seorang
sahabat Nabi Muhammad saw. dan tidak diketahui adanya sahabat lain yang
menyelisihinya, maka ia akan berpegang pada fatwa tersebut dan tidak mencari pendapat
lain. Fatwa tersebut didahulukan atas ra'yu, giyas, bahkan atas hadis mursal dan hadis
daif, Beberapa pengikut Imam Ahmad bahkan mengategorikan fatwa semacam ini
sebagai bentuk ijma’ sukiiti.**tetapi, jika para sahabat berbeda pendapat dalam suatau
masalah, maka beliau memilih salah satu dari pendapat mereka yang menurutnya paling
mendekati Al-Qur’an dan sunah, tanpa keluar dari batas pendapat sahabat. Jika tidak
tampak baginya mana yang lebih kuat, maka ia cukup meriwayatkan adanya khilaf tanpa
menetapkan satu pendapat tertentu.>

4) Hadis Mursal dan Daif

Hadis mursal adalah hadis yang sanadnya terputus pada perawi setelah tabiin,
yakni sahabat.>® Sedangkan hadis daif adalah hadis yang tidak memenuhi kriteria sebagai
hadis hasan dikarenakan hilangnya salah satu syarat dari syarat-syarat hadis hasan.’’
Imam Ahmad menerima hadis mursal jika tidak ada dalil yang lebih kuat seperti nas (Al-
Qur'an atau hadis sahih), perkataan sahabat, atau ijmak yang bertentangan dengannya.
Beliau memandang mursal setara dengan hadis daif (lemah), dan mendahulukannya
daripada giyas.>®

S2Abdullgh ibn Ahmad ibn Qudomah, Raudah al-Nézir wa Junnah al-Munézir, Juz 1 (Cet. II; t.t.p.:
Muassasah al-Rayyaon, 1423 H/ 2002 M), h. 376.

3A1-Qadi Abii Ya'la, al- ‘Uddah fi Usil al-Figh, Juz 4 (Cet. IL; t.t.p.: t.p., 1410 H/ 1990 M), h. 1058-1059.

4apabila seorang sahabat mengemukakan suatu pendapat, lalu pendapat tersebut menyebar di antara para
sahabat lainnya pada masa tersebut, tetapi mereka diam tanpa adanya pengakuan ataupun pengingkaran terhadap
pendapat tersebut, maka hal itu dianggap ijma’ sukiitr.

Muhammad ibn Abl Bakar ibn Ayyiib ibn Sa’ad Syams al-Din ibn Qayyim al-Jauziyyah, I’loam al-
Muwagqqi’in ‘an Rabbi al-‘Alamin, h. 25.

SMahmiid al-Tahhan, Taisir Mustalah al-Hadis (Cet, X; t. tp.: Maktabah al-Ma’arif, 1425 H/ 2004 M), h.
87.

S’"Mahmiid al-Tahhan, Taisir Mustalah al-Hadis, h. 78.

38¢Abdullah ibn ‘Abd al-Muhsin al-Turki, Usil Mazhab al-Imom Ahmad ibn Hanbal (Cet. I, Bairut:
Mussasah al-Risalah, 1433 H/ 2012 M), h. 338-339.

179 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin
Kewarisan Khunsa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali)



AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wrditiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 AL-MUNTAQA
doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528

Beliau juga menerima penggunaan hadis daif dalam penetapan hukum apabila
tidak ditemukan dalil lain yang lebih kuat dalam permasalahan tersebut. Menurutnya,
hadis daif lebih diutamakan daripada giyas, meskipun tidak mencapai derajat hadis
sahih.>® Namun, hadis daif yang dimaksud dan diamalkan oleh Imam Ahmad bukanlah
hadis yang sangat lemah (matritk). sebagaimana istilah yang digunakan oleh ulama
mutaakhkhirin, melainkan hadis yang memiliki kelemahan ringan dalam sanadnya.
Bahkan, sebagian dari hadis tersebut telah mencapai derajat sasan menurut istilah al-
Tirmizt dan para ulama setelahnya. Imam Ahmad tetap mengambil hadis daif selama
tidak terdapat dalil sahih, fatwa sahabat, atau ijmak yang menentangnya. Apabila
ditemuan dalil yang lebih kuat, maka hadis tersebut tidak dijadikan pegangan.®

5) Qiyas

Imam Ahmad menerima giyas dalam bentuk giyas al- ‘illah, yaitu analogi antara
cabang (far u) dan pokok (as/) yang memiliki kesamaan dalam seluruh aspek hukum yang
relevan dan memiliki landasan nas. Ia berkata dalam riwayat Husain ibn Hassan: “Qiyas
adalah mencocokkan suatu perkara dengan asal apabila keduanya serupa dalam seluruh
aspek”.%! Dan Dalam riwayat yang lain, beliau menegaskan bahwa tidak seorang pun
dapat terlepas dari giyas, dan jika ada persoalan yang muncul kepada seorang hakim atau
imam, maka hendaknya ia mengumpulkan para ulama, lalu melakukan giyas dalam
kasus-kasus yang tidak ditemukan dalil nas, sebagaimana wasiat ‘Umar kepada Syuraih:
“Qiyaskanlah berbagai perkara.”®® Namun, Imam Ahmad tidak menjadikan giyds sebagai
dasar utama dalam istinbat hukum, kecuali dalam keadaan darurat; yaitu ketika tidak
terdapat nas dari Al-Qur’an atau Sunah, tidak ada pendapat sahabat, tidak ditemukan
hadis mursal, atau hadis daif.%’

6) Istishab

Istishhab adalah mempertahankan suatu hukum yang telah ditetapkan sebelumnya
atau meniadakan sesuatu yang secara hukum belum terbukti keberadaannya, serta
mempertahankan hukum asal terhadap suatu perkara selama belum terdapat ketetapan
hukum syar’t yang menunjukkan adanya perubahan, baik berupa penetapan maupun
penafian. Dalam mazhab Imam Ahmad, istishab dianggap sebagai hujah apabila tidak
ditemukan dalil dari al-Qur’an, Sunah, ijmak, pendapat sahabat, maupun giyds. Oleh
karena itu, istishab hanya digunakan sebagai dasar istinbat ketika seluruh bentuk dalil
lainnya tidak tersedia.®*

7) Sad al-zarai’

Mazhab Hambali juga mempertimbangkan prinsip Sad al-zZarai’, yaitu melarang
hal yang tampaknya mubah apabila terbukti menjadi sarana menuju perbuatan haram.
Prinsip ini dibangun atas kaidah magqdsid al-syari’ah, bahwa syariat memperhatikan
akibat (ma’alat) dan tujuan dari suatu tindakan, bukan semata-mata bentuk lahiriahnya.®®

Manna’ al-Qattan, Tarikh al-Tayrt al-Islamt (Cet. V; t. tp.: Maktabah Wahbah, 1422 H/2001 M), h. 390.

0 ‘Abdullah ibn ‘Abd al-Muhsin al-Turkt, Usil/ Mazhab al-Imém Ahmad ibn Hanbal, h. 311-312.

61 Alu Taimiyyah, al-Musawwadah fi Usiil al-Figh (t.Cet.; t.t.p.: Matba‘ah al-Madani, t.th.), h. 372.

02Khalid al-Ribbat, al-Jami li- Ulim al-Imam Ahmad — Usiil al-Figh, Juz 5 (Cet. 1; Mesir: Dar al-Falah,
1430 H/ 2009 M), h. 107.

Muhammad ibn Abi Bakar ibn Ayyiib ibn Sa’ad Syams al-Din ibn Qayyim al-Jauziyyah, I’lam al-
Muwaqqi’in ‘an Rabbi al-‘Alamin, h. 26.

%4 Alu Taimiyyah, al-Musawwadah fi Usiil al-Figh, h. 1262-1263.

6Wihdah al-Bah$ al-‘Ilmi bi Idarah al-Ifta, al-Mazahib al-Fighiyyah al-Arba’ah Aimmatuhd- Atwaruha-
Usiluha- Asaruha ,h. 190-195.

180 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin
Kewarisan Khunsa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali)



AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wrditiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 AL-MUNTAQA
doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528

8) Istihsan

Istihsan adalah beralihnya mujtahid dalam menetapkan hukum terhadap suatu
masalah dari yang sebanding dengannya itu karena adanya dalil yang khusus dalam Al-
Qur’an atau sunnah.%® Contohnya terdapat dalam masalah tayamum. Menurut giyds,
apabila seseorang tidak menemukan air, maka tayamum cukup dilakukan satu kali dan
dapat digunakan untuk beberapa waktu salat selama belum batal, karena tayamum
diposisikan seperti wudu dengan air. Namun, menurut istihsan, lebih utama dan
dianjurkan untuk bertayamum pada setiap waktu salat, berdasarkan dalil atau
pertimbangan syar’7 yang lebih kuat dalam menjaga kesucian secara khusus untuk tiap
salat.%

Dalam mazhab Hambali, istihsan merupakan salah satu metode istinbat yang
diakui secara terbatas. Mazhab ini cenderung berhati-hati dalam menerima metode yang
tidak berbasis pada dalil yang eksplisit, dan lebih mendahulukan nas serta atsar sahabat
dibandingkan ra’yu. Karena itu, pengakuan terhadap mazhab Hambali tidak bersifat
mutlak, melainkan dikondisikan dengan syarat-syarat yang ketat. Mazhab Hambali secara
tegas menolak bentuk istihsan yang hanya didasarkan pada ra’yu atau pertimbangan akal
semata, dan tidak menganggapnya sah sebagai dasar penetapan hukum.®

Dapat disimpulkan bahwa metode istinbat yang digunakan mazhab Hambali
dalam menetapkan hukum, yaitu Jika telah ditemukan suatu nas yang jelas dalam Al-
Qur’an maupun hadis sahih, maka hukum Islam ditetapkan berdasarkan nas tersebut,
sekalipun ada faktor-faktor lain yang boleh jadi bisa dipakai bahan pertimbangan. Setelah
itu, jika tidak ditemukan nas, maka ijmak. Dalam ketiadaan ijmak, digunakan fatwa
sahabat yang tidak diperselisihkan, dan apabila terdapat perbedaan, dipilih pandangan
yang paling mendekati nas. Bila semua itu tidak mencukupi, Imam Ahmad lebih
mengutamakan hadis mursal dan hadis daif yang tidak terlalu lemah daripada
menggunakan giyds, yang menurutnya hanya boleh diterapkan dalam keadaan darurat.
Selain itu, beliau juga memanfaatkan istishab dan sad al- zarai’.

Tabel 1. Metode Istinbat Hukum yang Digunakan Mazhab Syafii dan Mazhab

Hambali
Aspek Mazhab Syafii Mazhab Hambali
Usiul al-Istinbat Al-Qur’an Al-Qur’an dan Hadis
Hadis Ijmak
Ijmak Fatwa Sahabat
Qiyas Hadis Mursal/Daif
Menolak Istihson dan Qiyas
Istishab
Istihsan
Istishab

Sad al-zara’i’

%Abdullah ibn Ahmad ibn Qudamah, Raudah al-Nézir wa Junnah al-Munézir, h. 473.
7Alu Taimiyyah, al-Musawwadah fi Usiil al-Figh, h. 451.
8 Abdullah ibn ‘Abd al-Mubhsin al-Turkt, Usil Mazhab al-Imém Ahmad ibn Hanbal, h. 575.

181 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin
Kewarisan Khunsa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali)



AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wrditiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 AL-MUNTAQA
doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528

2. Analisis Metode Istinbat Hukum Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali dalam

Penetapan Waris Khunsa
a. Penetapan waris bagi khunsa gairu musykil

Mazhab Syafii menetapkan hukum berdasarkan empat sumber utama, yaitu: Al-
Qur’an, sunah, ijmak, giyas, dengan menolak metode istihsan yang tidak memiliki
landasan nas yang kuat. Dalam konteks penetapan status dan bagian waris bagi khunsa
gairu musykil, para ulama dari mazhab Syafii menggunakan pendekatan yang bersumber
dari dalil naqli, berupa hadis yang diriwayatkan dari Ibnu ‘Abbas bahwa Rasulullah saw.
bersabda tentang bayi yang dilahirkan dengan dua alat kelamin.

e S5 8 0y o o g s e o G O i a2
Oeaes 3p) I Eis o S ks e Jo 1 J e

Artinya:
Dari Ibnu ‘Abbas bahwa Rasulullah saw. pernah ditanya tentang seorang bayi
yang dilahirkan dengan memiliki qubu/ (kemaluan perempuan) dan zakar
(kemaluan laki-laki), dari sisi mana ia diberi warisan?, lalu Rasulullah saw.
menjawab: ia diberi warisan berdasarkan dari mana ia kencing. (H.R al-Baihaqt)
Selain itu, terdapat pula atsar dari ‘Al1 ibn Abi Talib yang menyatakan hal serupa:

I3 s 101 106 EL 3 He ) g Ble BB 006 8 e S el

e aed 15) 4 55558
Artinya:

Al-Hasan ibn kasir pernah mendengar ayahnya berkata: saya pernah menyaksikan

‘Ali ra. menyelesaikan permasalahan khunsa, lalu ia berkata: lihatlah saluran air

kencingnya, kemudian berikanlah warisan kepadanya sesuai dengan tempat

keluarnya air kecing. (H.R. al-Baihaqt dan al-Daramt)

Mazhab Syafii menganggap bahwa fungsi biologis yang dominan dalam hal ini
saluran kencing merupakan indikator paling sah untuk menentukan jenis kelamin. Oleh
karena itu, apabila air kencing keluar dari alat kelamin laki-laki, maka ia dianggap laki-
laki dan menerima bagian waris laki-laki. Sebaliknya, jika air kencing keluar dari alat
kelamin perempuan, maka ia diposisikan sebagai perempuan dan mendapatkan bagian
waris perempuan.’!

Adapun mazhab Hambali menetapkan hukum berdasarkan nas, baik dari Al-
Qur’an maupun hadis sahih, serta mengakui fatwa sahabat, hadis mursal dan daif ringan
sebagai bahan istinbat hukum. Dalam menentukan status waris khunsa gairu musykil,
mazhab ini juga menggunakan pendekatakan berdasarkan indikasi biologis, seperti
meneliti saluran kencing dan tanda-tanda kedewasaan. Mereka merujuk pada hadis yang
sama dengan yang digunakan oleh mazhab Syafii:

89“Umar ibn ‘Ali ibn Ahmad ibn Mulqin, a/-Badr al-Munir fi Takhrij al-Ahadis wa al-Asar al-Wagqi’ah fi al-
Syarh al-Kabir, Juz 2 (Cet. I; Riyad: Dar al-Hijrah, 1425 H/ 2004 M), h. 483.

70Abu Bakar Ahmad ibn al-Husain ibn ‘Ali al-Baihaqt, a/-Sunan al-Kubra, h. 427.

"1Abi al-Hasan ‘Alf ibn Muhammad ibn Muhammad ibn Habib al-Basri al-Baghdadt al-Mawardi, al-Hawi
al-Kabir fi Figh Mazhab al-Imam al-Syafi ‘T Syarh Mukhtasar al-Muzant, h. 168.

182 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin
Kewarisan Khunsa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali)



AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wrditiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 AL-MUNTAQA
doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528

\

<

e 55 S 0 3 o oo e Lo \Lj;afmjpju\wud\u;
(e 455)- st Es e S il et Jo 500 JuS 85

Artinya:
Dari Ibnu ‘Abbas bahwa Rasulullah saw. pernah ditanya tentang seorang bayi
yang dilahirkan dengan memiliki qubul/ (kemaluan perempuan) dan zakar
(kemaluan laki-laki), dari sisi mana ia diberi warisan?, lalu Rasulullah saw.
menjawab: ia diberi warisan berdasarkan dari mana ia kencing. (H.R. al-Baihaq)
Selain itu terdapat riwayat lain yang menguatkan

_,.h\

Agd) dx ) /J};;LZJ;TT/aij JLUJLQY\U»&L}*(M\‘CL@ 933
73(&‘—‘/5@‘/

Artinya:

Diriwayatkan bahwasanya Rasulullah saw. pernah didatangi seorang khunsa dari
kaum Ansar, lalu beliau bersabda: berikanlah bagian waris kepadanya berdasarkan dari
mana pertama kali ia buang air kecil. (dikeluarkan oleh al-Baihat dan al-Albant)

Ibnu Munzur juga mengatakan dalam kitab al-ijma’ bahwa para ulama telah
bersepakat (ijmak) bahwa khunsa mendapatkan warisan sesuai dengan tempat keluarnya
air seni.”* Jika air seni keluar melalui zakar maka ia mewarisi bagian laki-laki, tetapi jika
air seni keluar melalui farj maka ia mewarisi bagian perempuan. Pendapat ini
diriwayatkan oleh ‘Ali, Mu’awiyah, Sa’id ibn Musayyib, Jabir ibn Zaid, dan penduduk
Kufah.”

Dengan demikian, baik mazhab Syafii maupun mazhab Hambali sepakat bahwa
khunsa ghairu musykil, yaitu individu yang memiliki tanda-tanda fisik yang jelas dalam
menunjukkan jenis kelaminnya, dapat ditetapkan status kewarisannya secara pasti.
Penetapan tersebut dilakukan dengan melihat indikator biologis yang paling dominan,
seperti saluran keluarnya air kencing atau tanda-tanda kedewasaan. Kesamaan metode
dalam istinbat hukum ini menunjukkan bahwa kedua mazhab sangat mengedepankan
dalil naqli sebagai dasar penetapan hukum. Namun demikian, permasalahan menjadi
lebih kompleks ketika menghadapi kasus khunsa musykil, yaitu individu yang tidak
memiliki tanda-tanda biologis yang jelas untuk menentukan jenis kelaminnya. Dalam
kondisi seperti ini, para ulama dari masing-masing mazhab menggunakan pendekatan
yang lebih hati-hati dan mempertimbangkan berbagai kemungkinan dalam rangka
menjaga keadilan dalam pembagian waris.

b. Penetapan waris bagi khunsa musykil

Pada kasus khunsa musykil, di mana tidak ditemukan indikasi biologis yang
dominan bahkan hingga balig. Mazhab Syafii menggunakan metode istinbat berbasis
dalil akli melalui pendekatan kaidah fikih. Pendekatan ini didasarkan pada prinsip kehati-

2Abu Bakar Ahmad ibn al-Husain ibn ‘Ali al-Baihaqi, a/-Sunan al-Kubra, h. 428.

*Muhammad Nasir al-Din al-Albani, [rwa’ al-Ghalil fi Takhrij Ahadis Manar al-Sabil, Juz 6 (Cet. 11; Beirut:
al-Maktab al-Islami, 1405 H/1985 M), h. 152.

7“Muhammad ibn Ibrahim ibn Munzir al-Naisabiiri, al- ‘[jma’ (Cet. [; t.t.p.: Dar al-Muslim, 1425 H/ 2004 M),
h. 75.

5Abdulloh ibn Ahmad ibn Qudamah, Raudah al-Nazir wa Junnah al-Munézir, h. 336.

183 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin
Kewarisan Khunsa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali)



AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wrditiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 AL-MUNTAQA
doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528

hatian (iAtiyat) dengan berpegang pada hal yang pasti dan menangguhkan keputusan
terhadap hal yang masih diragukan. Dalam kitab al-Hawi al-Kabir, dijelaskan bahwa
terdapat dua prinsip utama yang menjadi landasan. Pertama, Imam Syafii menegaskan
bahwa hak waris tidak dapat diserahkan kepada seseorang kecuali berdasarkan penetapan
yang pasti (yagin), bukan keragu-raguan. Kedua, dalam keseluruhan persoalan hukum
yang berkaitan dengan khunsa, hukum syariat tidak dapat diberlakukan tanpa dasar
keyakinan yang kuat. Oleh karena itu, ketentuan mengenai pembagian warisan bagi
khunsa pun harus berlandaskan pada prinsip keyakinan hukum tersebut, bukan atas dasar
keraguan atau kemungkinan ganda.’®
Pendekatan ini sejalan dengan kaidah fikih

73E Jigy G

Artinya:

Keyakinan tidak dapat dihilangkan karena keraguan

Maka dari itu, bagian warisan yang diterima khunsa musykil menurut mazhab
Syafii ialah bagian warisan terkecil (pasti) dari dua kemungkinan dan menangguhkan sisa
harta hingga status jenis kelamin jelas atau terjadi kesepakatan antar ahli waris. Hal ini
dibolehkan karena ketidaktahuan tentang status khunsa termasuk keadaan darurat
(dariirah).”® Al-Mawardi dalam kitab al-Hawr al-Kabir menyatakan:

Htal G A O8N B ais (T 5T S5 e e adal HB B oLl
P G B g0 Lags AT 5 S e
Artinya:

Khunsa diberikan bagian terkecil dari warisan laki-laki dan perempuan, begitu

pula ahli waris lain yang bersamanya. Sisanya ditangguhkan hingga status jenis

kelaminnya jelas.

Dalam kerangka ini, khunsa musykil secara hukum tetap berada antara dua
kemungkinan jenis kelamin, dan memiliki tiga kondisi yang mempengaruhi pembagian
warisan: Pertama, apabila bagian warisan khunsa sama baik sebagai laki-laki maupun
perempuan, maka ia diberi bagian tersebut tanpa penangguhan. Kedua, jika bagian
warisnya berbeda antara dua kemungkinan, maka diberikan bagian yang diyakini pasti
dan sisanya ditangguhkan hingga statusnya jelas. Ketiga, jika khunsa mendapatkan
bagian dari dua kemungkinan, namun salah satunya lebih sedikit, maka ia hanya diberikan
bagian yang lebih kecil, dan sisanya ditangguhkan. Prinsip ini juga berlaku untuk ahli
waris lain yang terkena dampak ketidakjelasan status.®

76Abi al-Hasan ‘Al ibn Muhammad ibn Muhammad ibn Habib al-Basri al-Baghdadt al-Mawardi, al-Hawi
al-Kabir fi Figh Mazhab al-Imam al-Syafi‘T Syarh Mukhtasar al-Muzant, Juz 8 (Cet. I, Beirut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1419 H/ 1999 M), h. 169.

"7Jalal al-Din ‘Abdurrahman al-Suyifi, al-Asybah wa al-Nazair fi Qawdaid wa Furii’ Fighi al-Syafi’iyyah
(Cet. I; t.t.p.: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1403 H/ 1983 M), h. 50.

8Ibrahim ibn ‘Abdillah ibn Ibrahim al-Fardi, al- ‘Azbu al-Faid Syarh ‘Umdatu al-Farid, Juz 2 (Cet. I; al-
Qahirah: Mustafa al-Halbt, 1372 H/ 1953 M), t.t., h. 55.

Abi al-Hasan ‘Alf ibn Muhammad ibn Muhammad ibn Habib al-Basri al-Bagdadt al-Mawardi, al-Hawi al-
Kabir fi Figh Mazhab al-Imam al-Syafi T Syarh Mukhtasar al-Muzant, h. 168.

80Aba Zakariya Muhyt al-Din Yahya ibn Syaraf al-Nawawi, Raudatu al-Talibin wa ‘Umdatu al-Muftiyyin,
juz 6 (Cet. III; Bairut: al-Maktab al-Islamt, 1412 H/1991 M), h. 40.

184 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin
Kewarisan Khunsa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali)



AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wrditiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 AL-MUNTAQA
doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528

Adapun mazhab Hambali juga menerapkan prinsip ihtiyat (kehati-hatian), namun
melalui metode istinbat yang memadukan antara dalil naqli dan akli. Dalam hal ini,
mazhab Hambali mendasarkan pendekatannya pada istihsan dan fatwa sahabat,
khususnya pendapat Ibnu ‘Abbas yang menyatakan bahwa khunsa musykil memperoleh
bagian warisan setengah dari bagian laki-laki dan setengah dari bagian perempuan.
Pendapat ini tidak diketahui adanya penolakan dari sahabat lain. Berdasarkan metode
tersebut, mazhab Hambali membedakan dua kondisi khunsa musykil.®!

Pertama, apabila status jenis kelaminnya masih dimungkinkan untuk diketahui
melalui perkembangan fisik atau pemeriksaan medis di masa mendatang, maka bagian
warisnya mengikuti pendekatan mazhab Syafii, yakni dengan menangguhkan pembagian
hingga terdapat kepastian. Kedua, apabila jenis kelaminnya tidak mungkin diketahui
hingga akhir hayatnya, maka mazhab Hambali mengambil pendekatan yang sejalan
dengan Mazhab Maliki, yaitu menetapkan pembagian warisan setengah bagian laki-laki
dan setengah bagian perempuan.’? ¥

Dasar pemikiran mazhab Hambali dalam hal ini adalah karena kedua
kemungkinan jenis kelamin sama-sama kuat dan tidak dapat dipastikan, maka hukum
yang diberlakukan pun harus mencerminkan kesetaraan keduanya. Hal ini diqiyaskan
dengan kasus dua orang yang bersengketa terhadap suatu rumah, sementara tidak ada
bukti yang menguatkan salah satu pihak; maka rumah tersebut dibagi secara merata.
Pemberian bagian warisan kepada khunsa hanya berdasarkan kemungkinan terburuk
dinilai tidak lebih adil daripada pendekatan yang memperhatikan hak pihak lain secara
seimbang. Selain itu, menangguhkan pembagian warisan juga dianggap tidak tepat,
karena tidak terdapat batas waktu yang jelas untuk penangguhan tersebut, serta berpotensi
menyebabkan pembekuan harta yang sebenarnya telah diyakini sebagai hak para ahli
waris. %

Maka dari itu, bagian warisan yang diterima oleh khunsa musykil menurut mazhab
Hambali, sebagaiman yang disebutkan oleh Al-Mardawt dalam kitab al-Insaf:

B U Dadsg . G aaa (e 58 bl - a4 — s DLASU) 5 D870
Sl Gila el sl A5 Sl £ 3l gt s DS e e s Gl
85 % Lo .o ..
(P Sl Caaiy S

Artinya:
Apabila masih ada harapan untuk mengetahui statusnya, yaitu jika ia masih kecil.
Maka ia dan ahli waris lainnya diberikan bagian yang sudah dapat dipastikan
(secara yakin), dan sisanya ditangguhkan hingga ia balig. Namun, jika telah tidak
ada harapan untuk kejelasan statusnya karena ia meninggal dunia atau tidak

muncul tanda-tanda (jenis kelamin) setelah balig, maka kepadanya diberikan
setengah dari bagian laki-laki dan setengah dari bagian perempuan.

81 Abu Muhammad ‘Abdullah ibn Ahmad ibn Muhammad ibn Qudamah al-Maqdist, al-Mugn, h. 337.

828alih ibn Fauzan ibn ‘Abdillah al-Fauzan, al-Tahqiqatu al-Mardiyyah fi al-Mabahis al-Fardiyyah, h. 225.

83Muhammad ibn Muhammad ibn ‘Abdu al-Rahman al-Tarablusi, Mawahib al-Jalil fi Syarh Mukhtasar
Khalil, Juz 6 (Cet. I1I; t.t.p.: Dar al-Fikr, 1412 H/ 1992 M), h. 428.

8 Abu Muhammad ‘Abdullah ibn Ahmad ibn Muhammad ibn Qudamah al-Magqdist, al-Mugnf, h. 337.

85Ali ibn Sulaiman al-Mardawt, al-Insaf fi Ma 'rifah al-Rajih min al-Khilaf, Juz 7 (Cet. I; Beirut: Dar Ihya al-
Turas al-Arabt, 1374 H/ 1900 M), h. 342.

185 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin
Kewarisan Khunsa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali)



AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wrditiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 AL-MUNTAQA
doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528

Dengan demikian, meskipun kedua mazhab sama-sama mengedepankan prinsip
ihtiyat dalam kondisi yang belum jelas, perbedaan muncul pada saat status khunsa musykil
tidak lagi dapat diungkap. mazhab Syafii tetap konsisten menangguhkan sisa warisan dan
membatasi hak berdasarkan estimasi minimal, sedangkan mazhab Hambali memberi hak
proporsional berdasarkan fatwa sahabat yang tidak diketahui adanya penolakan dari
sahabat yang lain dan istihsan.

c. Persamaan dan perbedaan pendapat mazhab Syafii dan mazhab Hambali
1) Persamaan pendapat mazhab Syafii dan mazhab Hambali

Kedua mazhab memiliki metode istinbat hukum yang sama dalam penetapan
status kewarisan khunsa gairu musykil, yakni dengan merujuk pada hadis yang
diriwayatkan oleh Ibnu ‘Abbas. Dalam hadis tersebut Rasulullah saw. ditanya mengenai
seorang anak yang lahir dengan dua alat kelamin, maka beliau menjawab bahwa
penetapan status gender dan hak warisnya ditentukan berdasarkan dari mana air kencing
keluar dan juga asar ‘Ali ibn Abt T+lib. Jika air kencing keluar melalui zakar, maka ia
dihukumi sebagai laki-laki dan memperoleh bagian warisan sebagaimana yang ditetapkan
untuk laki-laki. Sebaliknya, apabila air kencing keluar melalui farj, maka ia ditetapkan
sebagai perempuan dan menerima bagian warisan sebagaimana perempuan. Pendekatan
ini menunjukkan bahwa baik mazhab Syafii maupun Hambali menjadikan indikator
biologis yang bersifat lahiriah sebagai dasar utama dalam menetapkan status jenis
kelamin khunsa. Metode ini juga mencerminkan konsistensi keduanya dalam
mengedepankan dalil naqli yang sahih dan dapat diobservasi secara nyata. Oleh karena
itu, dalam konteks khunsa gairu musykil, kedua mazhab sepakat bahwa status gender
dapat ditetapkan secara pasti dan pembagian warisan pun dapat dilaksanakan sesuai
ketentuan masing-masing jenis kelamin.

Kedua mazhab juga berpendapat sama dalam kasus khunsa musykil. Baik mazhab
Syafii maupun Hambali menerapkan prinsip kehati-hatian (ihtiyar) dengan berpegang
pada hal yang pasti (yakin) dan menangguhkan keputusan terhadap hal yang masih
diragukan dalam menangani khunsa musykil yang status jenis kelaminnya belum dapat
dipastikan secara jelas. Dalam kondisi ini, keduanya sepakat bahwa khunsa hanya
diberikan bagian warisan paling kecil dari dua kemungkinan, baik sebagai laki-laki
maupun sebagai perempuan. Pendekatan ini bertujuan untuk menghindari terjadinya
pelanggaran hak ahli waris lainnya, karena adanya kemungkinan kelebihan pembagian
jika status kelamin yang sebenarnya berbeda dengan yang ditetapkan.

Prinsip ihtiyat ini juga mencerminkan sikap moderat dan kehati-hatian dalam
hukum Islam, yang menempatkan perlindungan hak semua pihak sebagai prioritas utama
ketika terdapat ketidakpastian hukum. Dalam praktiknya, apabila bagian warisan khunsa
sebagai laki-laki lebih besar daripada sebagai perempuan, maka hanya diberikan bagian
perempuan, dan sebaliknya. Adapun sisa warisan ditangguhkan hingga status jenis
kelamin dapat diketahui secara pasti, atau terjadi kesepakatan di antara ahli waris.
Kesamaan pendekatan ini menunjukkan bahwa meskipun kedua mazhab memiliki
perbedaan dalam metodologi usul fikih, keduanya tetap menempatkan prinsip keadilan
dan perlindungan hak sebagai pijakan utama dalam menghadapi ambiguitas hukum
seperti pada kasus khunsa musykil.

2) Perbedaan pendapat mazhab Syafii dan mazhab Hambali

Perbedaan kedua mazhab terletak pada pendekatan antara ketika status khunsa

musykil tidak lagi dapat diketahui secara permanen, baik karena telah meninggal dunia

186 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin
Kewarisan Khunsa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali)



AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wrditiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 AL-MUNTAQA
doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528

sebelum menunjukkan tanda-tanda biologis maupun karena tidak munculnya indikasi
fisik yang jelas hingga usia balig. Dalam kondisi demikian, mazhab Syafii tetap
mempertahankan prinsip ihtiyat secara konsisten dengan hanya memberikan bagian
terkecil dari dua kemungkinan dan menangguhkan sisa harta warisan hingga ada
kepastian atau kesepakatan ahli waris. Pandangan ini berangkat dari prinsip perlindungan
terhadap hak semua pihak, di mana status yang syubhat tidak boleh menjadi dasar untuk
mengambil bagian lebih besar tanpa kejelasan. Sebaliknya, mazhab Hambali mengambil
langkah yang lebih afirmatif dengan berlandaskan fatwa sahabat, yaitu pendapat Ibnu
‘Abb+s yang memberikan khunsa musykil setengah bagian laki-laki dan setengah bagian
perempuan. Mazhab Hambaali juga menggunakan metode istihsan. Dengan demikian,
mazhab Syafii cenderung bersifat konservatif dan protektif terhadap hak ahli waris
lainnya, sementara mazhab Hambali lebih berorientasi pada keadilan terhadap individu
khunsa sebagai pemilik hak yang sah.

Untuk memperjelas perbedaan dan persamaan kedua mazhab, berikut disajikan
tabel perbandingan antara mazhab Syafii dan mazhab Hambali dalam menetapkan hak
waris bagi khunsa.

Tabel 2. Tabel Perbandingan antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali dalam

Menetapkan Hak Waris bagi Khunsa.

Aspek Mazhab Syafii Mazhab Hambali
Metode istinbat Mazhab Syafii menggunakan Sama seperti mazhab Syafii,
metode istinbat berbasis dalil mazhab Hambali  juga

akli melalui pendekatan kaidah
fikih, yaitu kaidah:

S, gy G
Pendekatan ini didasarkan pada
prinsip  kehati-hatian  (ihtiyat)
dengan berpegang pada hal yang
pasti dan menangguhkan

keputusan terhadap hal yang
masih diragukan.

Khunsa musykil Khunsa diberikan bagian terkecil

dari warisan laki-laki dan
perempuan, begitu pula ahli
waris lain yang bersamanya.
Sisanya ditangguhkan hingga
status jenis kelaminnya jelas.

menerapkan prinsip
(kehati-hatian), namun
melalui metode istinbat yang
memadukan antara dalil naqli
dan akli. Dalam hal ini,
mazhab Hambali mendasarka
n  pendekatannya  pada
istihsan dan fatwa sahabat,
khususnya pendapat Ibnu
‘Abbas

Apabila masih ada harapan
untuk mengetahui statusnya,
yaitu jika ia masih kecil.
Maka 1a dan ahli waris
lainnya diberikan  bagian
yang sudah dapat dipastikan
(secara yakin), dan sisanya
ditangguhkan hingga ia balig.
Namun, jika telah tidak ada
harapan untuk kejelasan
statusnya karena ia
meninggal dunia atau tidak
muncul tanda-tanda (jenis
kelamin) setelah balig, maka

ihtiyat

187 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin
Kewarisan Khunsa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali)



AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wrditiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 AL-MUNTAQA
doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528

kepadanya diberikan
setengah dari bagian laki-laki
dan setengah dari bagian
perempuan.

d. Cara pembagian warisan bagi khunsa musykil menurut mazhab Syafii dan mazhab
Hambali
Contoh kasus perhitungan warisan: jika seseorang meninggal dunia kemudian ia
meninggalkan ahli waris suami, ibu, anak khunsa musykil, dan paman kandung (saudarah
ayah). Dan harta warisannya berjumlah Rp120.000,000 metode penyelesain masalah ini,
sebagai berikut:
1) Menurut mazhab Syafii
a) Asumsi khunsa musykil sebagai laki-laki
Tabel 3. Asumsi Khunsa Musykil Sebagai Laki-laki Menurut Mazhab Syafii

Ahli Waris Bagian Asal Masalah Saham
Suami 1/4 12 3
Ibu 1/6 2
Anak Khunsa laki- Asabah 7
laki
Paman Mahjiib 0

c. Asumsi khunsa musykil sebagai perempuan
Tabel 4. Asumsi Khunsa Musykil sebagai Perempuan Menurut Mazhab Syafii

Ahli Waris Bagian Asal Masalah Saham
Suami 1/4 12 3
Ibu 1/6 2
Anak Khunsa 1/2 6
Perempuan
Paman Asabah 1

Ditetapkan bagian terkecil dari dua asumsi laki-laki dan perempuan, maka bagian
yag diterima setiap ahli waris, sebagai berikut:

Suami 3 saham x Rp10.000.000 = Rp30.000,000

Ibu 2 saham x Rp10.000.000 = Rp20.000,000

Anak khunsa musykil 6 saham x Rp10.000.000 = Rp60.000.000

Paman tidak mendapatkan warisan karena terhalang oleh keberadaan anak

Kemudian sisa dari warisan Rp10.000,000 ditangguhkan.

2) Menurut mazhab Hambali

a) Asumsi khunsa musykil sebagai laki-laki

Tabel 5. Asumsi Khunsa Musykil sebagai Laki-laki Menurut Mazhab Hambali

Ahli Waris Bagian Asal Masalah Saham
Suami 1/4 12 3
Ibu 1/6 2
Anak Khunsa laki- Asabah 7
laki
Paman Mahjib 0

188 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin
Kewarisan Khunsa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali)



AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wrditiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 AL-MUNTAQA
doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528

b) Asumsi Khunsa Musykil sebagai Perempuan
Tabel 6. Asumsi Khunsa Musykil sebagai Perempuan Menurut Mazhab Hambali

Ahli Waris Bagian Asal Masalah Saham
Suami 1/4 12 3
Ibu 1/6 2
Anak Khunsa 12 6
Perempuan
Paman Asabah 1

Setiap ahli waris dan khunsa musykil diberikan bagian setengah dari bagian laki-
laki dan setengah dari bagian perempuan:

Suami 3xRp10.000.000 = Rp30.000,000

Ibu 2xRp10.000.000 = Rp20.000,000

Anak khunsa musykil 6,5xRp10.000.000 = Rp65.000,000

Paman 1/2 (0,5)xRp10.000.000 = Rp5.000,000

Dengan demikian, total keseluruhan distribusi mencapai Rp120.000,000 tanpa ada
bagian harta yang ditangguhkan.

Berdasarkan uraian komparatif tersebut, pandangan mazhab Syafii dan mazhab
Hambali dipandang dapat memberikan kontribusi penting dalam mengisi kekosongan
hukum terkait pembagian warisan bagi individu berstatus khunsa, yang hingga kini belum
diatur secara eksplisit dalam Kompilasi Hukum Islam (KHI). Kedua pandangan tersebut
dapat dijadikan sebagai rujukan normatif dan yurisprudensial dalam pengembangan
hukum waris Islam di Indonesia yang lebih inklusif, responsif, dan berkeadilan.

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil penelitian ini, dapat disimpulkan bahwa metode istinbat hukum
yang digunakan oleh mazhab Syafii dan mazhab Hambali dalam menetapkan pembagian
waris bagi khunsa memiliki titik temu dalam hal penetapan status khunsa gairu musykil,
yakni dengan merujuk pada indikator biologis seperti saluran keluarnya air kencing dan
tanda-tanda kedewasaan, sebagaimana didasarkan pada hadis yang diriwayatkan oleh
Ibnu ‘Abbas dan asar ‘Ali ibn Abt Talib. Namun, dalam kasus khunsa musykil, terjadi
perbedaan pendekatan antara keduanya. Mazhab Syafii menerapkan prinsip ihtiyat
dengan memberikan bagian terkecil dari dua kemungkinan (laki-laki atau perempuan) dan
menangguhkan sisa warisan hingga status jenis kelamin dapat dipastikan atau disepakati
oleh para ahli waris. Sementara itu, mazhab Hambali, selain mengikuti pendekatan yang
sama dengan mazhab Syafii. Mazhab Hambali juga menggunakan landasan berdasarkan
fatwa sahabat dan istihsan, apabila status khunsa tidak dapat dipastikan hingga akhir
hayat. Maka diberikan bagian setengah dari laki-laki dan setengah dari perempuan
sebagai bentuk keadilan substantif terhadap kondisi biologis yang ambigu.

Implikasi dari penelitian ini secara jelas menunjukkan bahwa sistem hukum Islam,
sebagaimana tercermin dalam mazhab-mazhab fikih klasik, telah menyediakan kerangka
hukum yang adaptif dan responsif terhadap kondisi biologis non-biner seperti khunsa.
Pandangan dari mazhab Syafii dan Hambali dapat dijadikan rujukan dalam perumusan
hukum positif di Indonesia, khususnya untuk mengatasi kekosongan pengaturan terkait
khunsa dalam Kompilasi Hukum Islam.

Sebagai rekomendasi, penelitian selanjutnya disarankan untuk mengembangkan

189 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin
Kewarisan Khunsa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali)



AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wrditiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 AL-MUNTAQA
doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528

pendekatan multidisipliner yang menggabungkan analisis fikih, kajian medis, serta sistem
hukum nasional guna menghasilkan formulasi hukum yang komprehensif dalam
menangani kasus khunsa. Selain itu, dibutuhkan analisis terhadap putusan-putusan
pengadilan terkait perubahan status kelamin di Indonesia sebagai bahan pertimbangan
dalam merumuskan ketentuan eksplisit mengenai pembagian warisan khunsa dalam KHI.
Hal ini penting untuk memberikan kepastian hukum dan keadilan yang menyeluruh bagi
seluruh warga negara tanpa diskriminasi atas dasar kondisi biologis.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Qur’an al-Karim

Buku:

Abt Ya'la, al-Qadt, al- ‘Uddabh fi Usiil al-Figh, Juz 4. Cet. 11; t.t.p.: t.p., 1410 H/ 1990 M.

Alu Taimiyyah, al-Musawwadah fi Usiil al-Figh, t.Cet.; t.t.p.: Matba ah al-Madani, t.th.

Al-Albani, Muhammad Nasir al-Din, Irwa’ al-Ghalil fi Takhrij Ahadis Manar al-Sabil,
Juz 6. Cet. II; Beirut: al-Maktab al-Islami, 1405 H/1985 M.

Bikri, Cik Hasan, Model Penelitian Kitab Fikih, Cet. I; Bogor: Kencana, 2003.

Al-Baihaqt, Abu Bakar Ahmad ibn al-Husain ibn ‘Ali, al-Sunan al-Kubra, Juz 6. Cet. 111;
Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1424 H /2003 M.

Al-Fardy, Ibrahim ibn ‘Abdillah ibn Ibrahum, al-‘Azbu al-Faid Syarh ‘Umdatu al-
Farid Juz 2. Cet. I; al-Qahirah: Mustafa al-Halbt, 1372 H/ 1953 M.

Al-Fauzan, Salih ibn Fauzan ibn ‘Abdillah, al-Tahqigatu al-Mardiyyah fi al-Mabahis al-
Fardiyyah, Cet.]; al-Qahirah: Dar al-Alamiyyah, 1438 H/2018 M.

Al-Gazali, Muhammad ibn Muhammad, al/-Mustasfa, Cet. I; t.t.p.: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1413 H/ 1993 M.

Ibnu Kasw, Tafsir Al-Qur’an al-‘Azim, Juz 3. Cet; 1, Su’udiyyah: Dar ibn al-Jauzi, 1431
H.

Ibnu Manziir, Muhammad ibn Mukarram, Lisan al-‘Arab, Juz 2. Cet. 1II; Beirut: Dar
Sadir, 1414 H.

Ibnu Mulqin, ‘Umar ibn ‘Ali ibn Ahmad, al-Badr al-Munir fi Takhrij al-Ahadis wa al-
Asar al-Wagqi’ah fi al-Syarh al-Kabir, Juz 2. Cet. I; Riyad: Dar al-Hijrah, 1425 H/
2004 M.

Ibnu Qudoamah, Abdullah ibn Ahmad, Raudah al-Nazir wa Junnah al-Munazir, Juz 1.
Cet. II; t.t.p.: Muassasah al-Rayyan, 1423 H/ 2002 M.

Al-Jauztyyah, Muhammad ibn Abt Bakar ibn Ayytb ibn Sa’ad Syams al-Din ibn Qayyim,
I'lam al-Muwaqqi’in ‘an Rabbi al- ‘Alamin, Juz 1. Cet. I, Bairut: Dar al-Kutub al-
‘Ilmiyyah, 1411 H/ 1991 M.

Al-Jurjani, ‘Al ibn Muhammad ibn ‘Al al-Zain al-Syarif, al-Ta rifat, Cet. I; Beirut: Dar
al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1403 H/ 1983 M.

Karim, Muchit A., Problematika Hukum Kewarisan Islam Kontemporer di Indonesia, Cet
1; Jakarta: Badan Litbang dan Diklat Kementrian Agama RI, 2012.

Kementrian Agama RI, A/-Qur’an dan Terjemahnya, Bandung: Cordoba, 2019 M.

Muchit, Dja’far Abdu, Problema Hukum Waria (Khunsa) dan Operasi Kelamin, 2012.

Muhibbin, Moh. dan Abdul Wahid, Hukum Kewarisan Islam Sebagai Pembaharuan
Hukum Positif di Indonesia, Cet. I; Jakarta: Sinar Grafik, 2017.

190 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin
Kewarisan Khunsa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali)



AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wrditiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 AL-MUNTAQA
doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528

Al-Magqdist, Abu Muhammad ‘Abdullah ibn Ahmad ibn Muhammad ibn Qudamah, al-
Mugni, Juz 9. Cet. III; Riyadh: Dar ‘Alam al-Kutub, 1417 H/1997 M.

Al-Mardawt, Ali ibn Sulaiman, al-Insaf fi Ma rifah al-Rajih min al-Khilaf, Juz 7. Cet. I;
Beirut: Dar Ihya al-Turas al-Arabt, 1374 H/ 1900 M.

Al-Mawardi, Abu al-Hasan ‘Alf ibn Muhammad ibn Muhammad ibn Habib al-Basr1 al-
Baghdadi, al-Hawt al-Kabir fi Figh Mazhab al-Imam al-Syafi ‘T Syarh Mukhtasar
al-Muzanit, Juz 8. Cet. I; Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1419 H/ 1999 M.

Al-Naisabuirt, Muhammad ibn Ibrahim ibn Munzuw, al-‘Iljma’, Cet. I; t.t.p.: Dar al-
Muslim, 1425 H/ 2004 M.

Al-Nawawt, Abii Zakariya Muhyt al-Din Yahya ibn Syaraf, Raudatu al-Talibin wa
‘Umdatu al-Muftiyyin, juz 6. Cet. I1I; Bairut: al-Maktab al-Islamt, 1412 H/1991 M.

Al-Qattan, Manna’, Tarikh al-Tayri’ al-Islami, Cet. V; t. tp.: Maktabah Wahbah, 1422
H/2001 M.

Al-Ribbat, Khalid al-Ribbat, al-Jami‘ li- ‘Ulum al-Imam Ahmad — Usil al-Figh, Juz 5.
Cet. I; Mesir: Dar al-Falah, 1430 H/ 2009 M.

Al-Sabiint, Muhammad ‘Ali, al-Mawaris fi al-Syart’ah al-Islamiyyah fi Daui al-Kitab wa
al-Sunnah, t.t.p: Dar al-Haris, t.th..

Al-Suyitt, Jalal al-Din ‘Abdurrahman, al-Asybah wa al-Nazair fi Qawaid wa Furii’ Fighi
al-Syafi’iyyah, Cet. I; t.t.p.: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1403 H/ 1983 M.

Al-Syafi’t, Muhammad ibn Idris, al-Risalah, Cet. I; Mesir: Mustafa al-Babt al-Halbt,
1357 H/ 1938 M.

Al-Tahhan, Mahmid, Taisir Mustalah al-Hadis, Cet, X; t. tp.: Maktabah al-Ma’arif, 1425
H/ 2004 M.

Al-Tarablusi, Muhammad ibn Muhammad ibn ‘Abdu al-Rahman, Mawahib al-Jalil fi
Syarh Mukhtasar Khalil, Juz 6. Cet. I1I; t.t.p.: Dar al-Fikr, 1412 H/ 1992 M.
Al-Turkt, ‘Abdullah ibn ‘Abd al-Muhsin, Usil Mazhab al-Imam Ahmad ibn Hanbal, Cet.

I; Bairut: Mussasah al-Risalah, 1433 H/ 2012 M.

Al-*Usaimin, Muhammad ibn Salih, Syarh al-Mumti’ ‘Ald Zad al-Mustagni’, Juz 12. Cet.
I; Riyad: Dar ibn al-Jauzt, 1422-1428 H.

Wihdah al-Bah$ al-‘llmt bi Idarah al-Ifta, al-Mazdahib al-Fighiyyah al-Arba’ah
Aimmatuha- Atwaruha- Usialuhd- Asaruha, Cet. I; Kuwait: Idarah al-Ifta, 1436 H/
2015 M.

Zed, Mestika, Metode Penelitian Kepustakaan, Cet. 111; Jakarta: Yayasan Pustaka Obor
Indonesia, 2014.

Al-Zuhailt, Wahbah, al-Figh al-Islami wa Adillatuh, Juz 8. Cet. 1I; Dimasyq: Dar al-Fikr,
1405 H/1985 M.

Jurnal Dan SKkripsi:

Al Anshori, Ali, "Waris Khunsa Menurut Imam Syafii dan Imam Abu Hanifah", Skripsi.
Jakarta: Fak. Syariah dan Hukum UIN Syarif Hidayatullah, 2015.

Ayu, Riana Kesuma, "Kedudukan Pembagian Harta Warisan Bagi Ahli Waris Khunsta
Dalam Perspektif Kemajuan Teknologi", Lambung Mangkurat Law Journal 5, no.
2 (September 2020): h. 190-202.

Chaula, Luthfia, "Status Khunsa Musykil sebagai Ahli Waris (Studi Pemikiran Imam Abu
Hanifah)”, Khulugiyyah: Jurnal Kajian Hukum dan Studi Islam (2019): h. 1-31

191 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin
Kewarisan Khunsa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali)



AL-MUNTAQA: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab wrditiall
Vol. 2, No. 1 (2026): 167-192 AL-MUNTAQA
doi: 10.36701/muntaqa.v2i1.2528

Fachrudin, Ahmad, "Study Komparasi Pemikiran Imam Maliki dan Imam Syafii tentang
Status Khunsta Musykil dan Gairu Musykil sebagai Ahli Waris", Skripsi. Diss.
Universitas Islam Negeri Maulana Malik Ibrahim, 2020.

Fanhar, Asmaul, dkk., "Analisis Kedudukan Ahli Waris yang Melakukan Operasi
Penyesuaian Kelamin Ganda Menurut Hukum Islam dan Hukum Perdata", Jurnal
Mugaranah 4, no. 2 (Desember 2020): h. 47-69.

Jauhari, Zaidan, "Tinjauan Yuridis Hukum Waris Bagi Khunsa atau Berkelamin Ganda
dalam Pandangan Hukum Islam”, Journal of Law (Jurnal Ilmu Hukum) 8, no.l1
(2022): h. 1-30

Putri, Zeta Fadiah Inge, "Kedudukan Ahli Waris yang Berkelamin Gada dalam Hukum
Islam", Repertorium: Jurnal Imiyah Hukum Kenotariatan 8, no. 1 (2019): h. 66-80.

Shammout, Hasan Taisir, dkk., "“Ahkam al-Khunsa baina al-‘Ilm wa al-ahwal al-
Syakhsiyyah: Dirasah Fighiyyah Muqaranah", Majallah al- ‘Ulim al-Islamiyyah wa
al-Diniyyah 3, no. 2 (Juli-Desember 2018): h. 1-22.

Solekhan, Ilham Ghoffar dan Maulidi Dhuha Yaum Mubarok, "Khuntsa dalam
Pandangan Kontemporer", Islamika: Jurnal llmu-Ilmu Keislaman 20, no. 2 (2020):
h. 32-47.

Wasih, Imelda Ni’matul, dkk., "Sejarah Empat Mazhab Islam dan Eksistensinya di
Indonesia", Tarunalaw: Journal of Law and Syariah 2, no. 2 (Juli 2024), h. 138-150.

Wijaya, Hendra, Dkk., “Pembagian Harta Warisan Sebelum Pewaris Meninggal Dunia
dalam Tinjauan Hukum Islam (Studi Kasus di Desa Gentungan Kecamatan Bajeng
Barat Kabupaten Gowa)”, BUSTANUL FUQAHA: Jurnal Bidang Hukum Islam 2,
no. 3 (2021): h. 363-379.

192 | Nurazizah, Hendra Wijaya, Sirajuddin
Kewarisan Khunsa (Studi Komparasi antara Mazhab Syafii dan Mazhab Hambali)



