
13 | M. Fadli, Lomba Sultan, Rahmatiah 
Hikmah Penetapan Ibadah dalam Perspektif Teologi dan Fikih Islam 

 

AL-QIBLAH: 
Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 
https://journal.stiba.ac.id/index.php/qiblah/index 

Vol. 5, No. 1 (2026) 

p.13-27 

doi: 
10.36701/qiblah.v5i1.2762 

 

Hikmah Penetapan Ibadah dalam Perspektif Teologi 

dan Fikih Islam 
The Wisdom of Worship in Islamic Theology and Jurisprudence 

 
 M. Fadlia, Lomba Sultanb, Rahmatiah HLc 

 
a Institut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia; Email: m.fadli@stiba.ac.id 
b Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Indonesia; Email: lombasultan@gmail.com 
c Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Indonesia; Email: rahmatiah@gmail.com  

 

Article Info  Abstract 

Received: 3 December 2025 

Revised: 21 January 2026 
Accepted: 22 January 2026 

Published: 22 January 2026 

 

Keywords: 
Worship, Wisdom, Objectives of 

Islamic Law, Islamic Theology 

& Jurisprudence, Social 

Spirituality 
 

Kata kunci: 

Ibadah, hikmah, Maqāṣid al-

Syarī‘ah, Teologi Islam & 
Fikih, Spiritualitas Sosial 

 

 This study examines the wisdom behind the establishment of worship in Islam 

through an interdisciplinary approach combining Islamic theology and 
jurisprudence, positioning worship not merely as ritual performance but as a 

multidimensional system enriched with rational, spiritual, and social values. 

The purpose of this research is to uncover the theological foundation of 

worship as an embodiment of monotheism and to analyze the jurisprudential 
framework that regulates worship through divinely mandated pillars, 

conditions, and procedures. Employing a qualitative-descriptive methodology, 

the study conducts textual analysis of the Qur’an, the Sunnah, and classical 

works such as those of al-Ghazālī, al-Nawawī, and Ibn Taymiyyah, along with 
contemporary scholarship including Wahbah al-Zuḥaylī, Yūsuf al-Qaraḍāwī, 

and Ṭāhir ibn ‘Āsyūr. The findings reveal that worship serves dual functions: 

as a spiritual purification process fostering divine consciousness, and as a 

system of public welfare promoting justice, solidarity, and moral formation 
within society. This research contributes to the discourse of Islamic theology 

and jurisprudence by integrating maqāṣid al-sharī‘ah as an analytical 

framework, enabling worship to be understood not merely as a legal obligation 

but as a transformative structure capable of shaping both inner spirituality 
and social ethics in contemporary life. 

 

Abstrak 

Penelitian ini mengkaji hikmah penetapan ibadah dalam Islam melalui 
pendekatan interdisipliner teologi dan fikih, dengan menempatkan ibadah 

sebagai struktur penghambaan yang tidak hanya bersifat ritual, tetapi juga sarat 

nilai rasional, spiritual, dan sosial. Kajian ini bertujuan mengungkap fondasi 

teologis dari perintah ibadah sebagai aktualisasi tauhid serta menganalisis 
kerangka fikih yang memformulasikan ibadah sebagai disiplin hukum yang 

teratur melalui rukun, syarat, dan kaifiyyah yang ditetapkan wahyu. Metode 

penelitian yang digunakan adalah kualitatif-deskriptif dengan analisis tekstual 

terhadap Al-Qur’an, al-Sunnah, dan karya ulama klasik seperti al-Ghazālī, al-
Nawawī, dan Ibn Taymiyyah, serta literatur kontemporer seperti Wahbah al-

Zuḥaylī, Yūsuf al-Qaraḍāwī, dan Ṭāhir ibn ‘Āsyūr. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa ibadah memiliki fungsi ganda: sebagai penyucian 

spiritual yang membentuk kesadaran ketuhanan, serta sebagai sistem 
kemaslahatan yang menegakkan keadilan, solidaritas, dan pembangunan moral 

masyarakat. Penelitian ini berkontribusi dalam memperluas diskursus teologi-

fikih melalui integrasi maqāṣid al-syarī‘ah sebagai kerangka analitis, sehingga 

ibadah dipahami bukan hanya sebagai kewajiban legalistik, tetapi sebagai 
struktur transformasi batin dan sosial yang relevan dengan kebutuhan manusia 

modern. 

 

 

https://journal.stiba.ac.id/index.php/qiblah/index
mailto:m.fadli@stiba.ac.id
mailto:lombasultan@gmail.com
mailto:rahmatiah@gmail.com


 

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 13-27 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2762 

 

 

 

14 | M. Fadli, Lomba Sultan, Rahmatiah 
Hikmah Penetapan Ibadah dalam Perspektif Teologi dan Fikih Islam 

How to cite:  
M. Fadli, Lomba Sultan, Rahmatiah, “Hikmah Penetapan Ibadah Perspektif Teologi dan Fikih Islam”, AL-QIBLAH: 

Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab, Vol. 5, No. 1 (2026): 13-27. doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2762 
 

 
This work is licensed under a Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International (CC BY-NC-SA 4.0) 
 

 

PENDAHULUAN 
Ibadah merupakan salah satu aspek fundamental dalam ajaran Islam yang 

mengandung dimensi ketundukan total kepada Allah Swt. dan pembentukan tatanan 

moral manusia. Dalam konteks sosial-keagamaan modern, pelaksanaan ibadah sering kali 

dipahami secara ritualistik tanpa memperhatikan nilai-nilai rasional dan spiritual yang 

mendasarinya. Data dari berbagai survei keagamaan menunjukkan bahwa tingkat 

pelaksanaan ibadah umat Islam di Indonesia cukup tinggi, namun belum sebanding 

dengan implementasi nilai-nilai etik yang terkandung di dalamnya. Fenomena ini 

mengindikasikan adanya kesenjangan antara formalitas ritual dan substansi spiritual 

ibadah. Oleh karena itu, kajian terhadap hikmah penetapan ibadah menjadi penting untuk 

memahami makna teologis dan yurisprudensial yang melatarbelakangi setiap bentuk 

perintah Allah Swt., sekaligus untuk menemukan relevansinya dengan kehidupan 

kontemporer. 

Dalam perspektif teologi Islam, ibadah tidak hanya bermakna sebagai 

pelaksanaan kewajiban hukum, melainkan juga sebagai perwujudan tauhid yang 

menegaskan hubungan vertikal manusia dengan Allah (ḥabl min Allāh).1 Adapun dalam 

fikih Islam, ibadah dipandang sebagai bagian dari sistem hukum yang memiliki aturan 

baku terkait rukun, syarat, dan waktu pelaksanaan. Keterpaduan dua perspektif ini 

menunjukkan bahwa setiap ibadah memiliki dimensi maqāṣidiyyah, yaitu tujuan-tujuan 

syariat yang mencakup penyucian jiwa, pembentukan akhlak, dan keteraturan sosial. 

Namun, banyak literatur keislaman klasik lebih menekankan aspek hukum formal, 

sementara pembahasan tentang hikmah dan rasionalitas di balik penetapan ibadah masih 

relatif terbatas.2 Hal inilah yang menjadi celah akademik untuk diteliti secara lebih 

mendalam. 

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini diarahkan untuk mengkaji secara 

mendalam konsep hikmah penetapan ibadah dalam kerangka teologi Islam, dengan 

menelusuri bagaimana keimanan dan pengakuan terhadap keesaan Allah menjadi fondasi 

teologis setiap perintah ibadah. Kajian ini juga berupaya menelaah konstruksi fikih Islam 

yang memaknai tata cara dan ketentuan ibadah sebagai bentuk ketaatan yang memiliki 

nilai-nilai rasional dan sosial. Selain itu, penelitian ini difokuskan pada upaya integratif 

dalam memahami keterkaitan antara dimensi teologis dan fikih, sehingga menghasilkan 

pemahaman yang komprehensif mengenai fungsi spiritual sekaligus sosial dari ibadah 

dalam kehidupan umat Islam. Dengan demikian, arah analisis penelitian ini berpijak pada 

keterpaduan antara aspek iman dan hukum sebagai satu kesatuan yang membentuk 

keutuhan makna ibadah dalam Islam. 

 
1 Abū Ḥāmid Al-Ghazālī, Iḥyā’ ‘Ulūm Al-Dīn, Cet. I (Beirut: Dār al-Ma‘rifah, n.d.), h. 32. 
2 Al-Nawawī, Al-Majmū‘ Syarḥ Al-Muhażżab (Beirut: Dār al-Fikr, 2000), Cet. I h. 32. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 13-27 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2762 

 

 

 

15 | M. Fadli, Lomba Sultan, Rahmatiah 
Hikmah Penetapan Ibadah dalam Perspektif Teologi dan Fikih Islam 

Tujuan penelitian ini adalah untuk menguraikan dan menjelaskan nilai-nilai 

teologis dan fikih yang melandasi penetapan ibadah dalam Islam serta mengungkap 

hikmah yang menjadi dasar filosofis dari kewajiban ibadah. Selain itu, penelitian ini juga 

bertujuan menunjukkan bagaimana ibadah berfungsi sebagai sarana pembentukan 

kesalehan personal sekaligus instrumen tatanan sosial yang berkeadaban. 

Metode penelitian yang digunakan adalah metode kualitatif dengan pendekatan 

deskriptif-analitis. Data primer diperoleh dari Al-Qur’an, al-Sunnah, serta karya-karya 

ulama klasik seperti Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn karya al-Ghazālī, Al-Majmū‘ Syarḥ al-Muhażżab 

karya al-Nawawī, dan Al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu karya Wahbah al-Zuḥaylī. 

Sementara data sekunder diperoleh dari literatur kontemporer yang membahas aspek 

teologi dan maqāṣid al-syarī‘ah seperti karya Yūsuf al-Qaraḍāwī dan Ṭāhir ibn ‘Āsyūr. 

Analisis dilakukan dengan menafsirkan teks-teks tersebut secara kontekstual guna 

menemukan kesatuan makna antara ibadah sebagai doktrin teologis dan ibadah sebagai 

ketentuan hukum syar‘i. 

Penelitian terdahulu yang relevan di antaranya dilakukan oleh Ahmad al-Raysūnī 

(1995) dalam Naẓariyyat al-Maqāṣid ‘inda al-Imām al-Syāṭibī yang menyoroti hubungan 

antara ibadah dan tujuan syariat dalam kerangka maqāṣid al-syarī‘ah. Penelitian lain oleh 

Yūsuf al-Qaraḍāwī (1994) dalam Al-‘Ibādah fī al-Islām menjelaskan fungsi ibadah 

sebagai sarana pembinaan moral dan sosial umat Islam. Selain itu, Ṭāhir ibn ‘Āsyūr 

(1998) dalam Maqāṣid al-Syarī‘ah al-Islāmiyyah menegaskan bahwa ibadah berperan 

sebagai instrumen tahżīb al-akhlaq yang bertujuan membentuk masyarakat berkeadaban. 

Wahbah al-Zuḥaylī (1989) melalui Al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu menempatkan ibadah 

dalam kerangka fikih normatif dengan penekanan pada ketentuan hukum dan implikasi 

sosialnya, sementara Ibn Qayyim al-Jawziyyah dalam Madarij al-Sālikīn memandang 

ibadah sebagai proses transformasi spiritual menuju kesempurnaan jiwa. Meskipun 

penelitian-penelitian tersebut memberikan kontribusi penting dalam menjelaskan aspek 

maqāṣid, hukum, dan spiritualitas ibadah, kajian yang secara eksplisit mengintegrasikan 

perspektif teologi dan fikih dalam satu kerangka analitis masih relatif terbatas. Oleh 

karena itu, kebaruan penelitian ini terletak pada pendekatan interdisipliner yang 

memadukan dua ranah keilmuan tersebut untuk membangun pemahaman yang lebih utuh 

dan dinamis tentang hikmah penetapan ibadah dalam Islam, sehingga diharapkan dapat 

memperkaya pengembangan studi teologi-fikih Islam kontemporer serta wacana maqāṣid 

al-syarī‘ah dalam konteks ibadah. 
 

PEMBAHASAN 
A. Konsep Ibadah: Definisi, Dimensi, dan Kedudukannya dalam Syariat Islam 

Ibadah secara etimologis berasal dari akar kata ‘abada–ya‘budu–‘ubūdiyyah yang 

bermakna “tunduk”, “patuh”, dan “merendahkan diri”. Al-Rāghib al-Aṣfahānī dalam 

Mufradāt Alfāẓ al-Qur’ān menjelaskan bahwa al-‘ibādah berarti “puncak ketundukan 

yang disertai dengan rasa cinta dan pengagungan kepada yang disembah.” Dengan 

demikian, secara bahasa, ibadah tidak hanya sekadar ketaatan formal, tetapi ekspresi 

spiritual dari kesadaran tauhid. 



 

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 13-27 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2762 

 

 

 

16 | M. Fadli, Lomba Sultan, Rahmatiah 
Hikmah Penetapan Ibadah dalam Perspektif Teologi dan Fikih Islam 

Secara terminologis, para ulama mendefinisikan ibadah dengan sudut pandang 

yang berbeda sesuai dengan disiplin ilmunya.3 Dalam teologi (‘ilm al-kalām), ibadah 

diartikan sebagai kewajiban makhluk kepada Khāliq sebagai bentuk pengakuan atas 

keesaan dan kekuasaan-Nya.4 Sedangkan dalam fikih, sebagaimana dijelaskan oleh al-

Nawawī dalam Al-Majmū‘ Syarḥ al-Muhażżab, ibadah adalah “segala perbuatan yang 

diperintahkan oleh syariat untuk mendekatkan diri kepada Allah, baik berupa perkataan 

maupun perbuatan, yang disertai niat taat.5” Sementara al-Ghazālī dalam Iḥyā’ ‘Ulūm al-

Dīn menekankan bahwa ibadah adalah “tujuan tertinggi penciptaan manusia, yakni 

penyucian hati agar dapat dekat dengan Allah.6” 

Kedudukan ibadah dalam struktur ajaran Islam menempati posisi sentral. Ia 

mencerminkan hubungan vertikal manusia dengan Allah (ḥabl min Allāh) dan menjadi 

dasar pembentukan hubungan horizontal sesama manusia (ḥabl min al-nās). Ibadah 

bukan hanya pilar agama dalam arti formal seperti ṣalāh, zakāt, ṣawm, dan ḥajj, tetapi 

juga merupakan esensi kehidupan yang menumbuhkan kesadaran moral dan spiritual. QS. 

Al-Dhāriyāt/51: 56 menyebutkan: 

نسَ إِلََّّ ليَِ عْبُدُونِ   “وَمَا خَلَقْتُ الِْْنَّ وَالِْْ

Terjemahnya : Aku tidak menciptakan jin dan manusia melainkan agar mereka beribadah 

kepada-Ku7.” 

Ayat ini menjadi fondasi teologis bahwa tujuan keberadaan manusia adalah 

aktualisasi ‘ubūdiyyah total. Dalam pandangan Ibn Taymiyyah, ibadah mencakup seluruh 

ketaatan lahir dan batin yang dicintai Allah, baik berupa amal hati, lisan, maupun anggota 

badan.8 Karenanya, ibadah dalam Islam bersifat komprehensif dan melampaui batas ritual 

formal. 

Para ulama fikih membagi ibadah menjadi dua kategori besar, yaitu ibadah 

maḥḍah dan ibadah gaira maḥḍah. Ibadah maḥḍah adalah segala bentuk penghambaan 

yang tata caranya telah ditetapkan secara tegas oleh nash syar‘i dan tidak dapat ditambah 

atau dikurangi berdasarkan akal manusia. Contohnya adalah ṣalāh, ṣawm, zakāh, dan ḥajj. 

Dalam hal ini berlaku kaidah fikih: 

 9  الََْْصْلُ فِ الْعِبَادَاتِ الت َّوْقِيفُ وَالْْظَْرُ حَتََّّٰ يََْتَِ دَليِلٌ عَلَىٰ خِلََفِهِ 
Artinya: 

Hukum asal dalam ibadah adalah tawaqquf (menunggu ketentuan nash), hingga 

datang dalil yang menunjukkan sebaliknya.”   

Kaidah ini menunjukkan bahwa ibadah maḥḍah bersifat tauqīfiyyah, artinya hanya 

dapat dilakukan sesuai tuntunan wahyu tanpa inovasi manusia. Hal ini sebagaimana  

ditegaskan dalam firman Allah Swt.: 

 
3 Al-Rāghib al-Aṣfahānī, Mufradāt Alfāẓ Al-Qur’ān (Damaskus: Dār al-Qalam, 2009), h. 362. 
4 ‘Abd al-Malik ibn ‘Abdullāh Al-Juwaynī, Al-Irsyād Ilā Qawāṭi‘ Al-Adillah Fī Uṣūl Al-I‘Tiqād 

(Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1995), h. 87. 
5 Al-Nawawī, Al-Majmū‘ Syarḥ Al-Muhażżab, Jilid 1, (Beirut: Dār al-Fikr, 2000), h. 28. 
6 Al-Ghazālī, Iḥyā’ ‘Ulūm Al-Dīn, h. 32. 
7 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an Dan Terjemahnya (Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf al-

Qur’an, n.d.), h. 523. 
8 Ibn Taymiyyah, Majmū‘ Al-Fatāwā (Riyadh: Maktabah al-Rushd, 2022), h. 34. 
9 Al-Suyūṭī, Al-Asybāh Wa Al-Naẓā’ir (Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1998), h. 54. 



 

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 13-27 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2762 

 

 

 

17 | M. Fadli, Lomba Sultan, Rahmatiah 
Hikmah Penetapan Ibadah dalam Perspektif Teologi dan Fikih Islam 

 

 وَمََْيَايَ وَمََاَتِ لِلَِّّ رَبِ  الْعَالَمِيَ قُلْ إِنَّ صَلََتِ وَنسُُكِي 
Terjemahnya :  

“Katakanlah: Sesungguhnya salatku, ibadahku, hidupku, dan matiku hanyalah 

untuk Allah, Tuhan semesta alam.10 (QS. Al-An‘ām/6: 162).   

Ayat ini menegaskan prinsip tauhid yang menjadi fondasi ibadah maḥḍah: seluruh 

amal ibadah harus murni ditujukan kepada Allah tanpa campuran tujuan duniawi atau 

inovasi pribadi. 

Adapun ibadah gaira maḥḍah atau disebut juga ‘ādiyyah adalah aktivitas duniawi 

yang dapat bernilai ibadah apabila disertai niat yang ikhlas dan sesuai tuntunan syariat. 

Al-Ghazālī dalam Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn menegaskan bahwa makan, tidur, bekerja, bahkan 

hubungan suami-istri dapat bernilai ibadah bila diniatkan untuk mencari ridha Allah dan 

menjaga kelangsungan hidup dalam ketaatan.11 Rasulullah Saw. bersabda: 

اَ لِكُلِ  امْرئٍِ مَا نَ وَى  اَ الَْعْمَالُ بِِلنِ يَّاتِ، وَإِنََّّ  12إِنََّّ
Artinya : 

“Sesungguhnya setiap amal tergantung pada niatnya, dan setiap orang akan 

mendapatkan sesuai dengan apa yang ia niatkan.” (HR. al-Bukhārī dan Muslim). 

Hadis ini menjadi landasan teologis bahwa ibadah ghayr maḥḍah menuntut 

kesadaran spiritual dan keikhlasan sebagai esensi dari penghambaan sejati. Ibn 

Taymiyyah memberikan penjelasan komprehensif tentang keluasan makna ibadah. 

Dalam Majmū‘ al-Fatāwā, beliau menyatakan: 

ُ وَيَ رْضَاهُ مِنَ الْْقَْ وَالِ وَالَْْعْمَالِ الْبَاطِنَةِ وَالظَّاهِ   13رَةِ الَْعِبَادَةُ اسْمٌ جَامِعٌ لِكُلِ  مَا يُُِبُّهُ الِلَّّ
:Artinya 

“Ibadah adalah istilah yang mencakup seluruh hal yang dicintai dan diridhai Allah, 

baik berupa ucapan maupun perbuatan, lahir maupun batin.” 

Definisi ini memperluas cakupan ibadah hingga meliputi seluruh aktivitas 

manusia selama bernilai kebaikan dan diniatkan karena Allah. Dengan demikian, ibadah 

dalam Islam tidak terbatas pada ritual formal, tetapi meliputi setiap amal yang berorientasi 

pada ketaatan dan kemaslahatan. 

Ulama kontemporer seperti Wahbah al-Zuḥaylī menafsirkan pembagian ini dalam 

konteks sosial. Dalam Al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu, beliau menjelaskan bahwa ibadah 

maḥḍah berfungsi membentuk hubungan vertikal dengan Allah (spiritual purification), 

sementara ibadah ghayr maḥḍah berperan menjaga harmoni sosial (social solidarity). Ia 

menulis bahwa zakāt dan ṣawm bukan sekadar kewajiban ritual, tetapi juga sistem sosial 

yang menghapus ketimpangan dan melatih kepekaan terhadap sesama. Dengan demikian, 

ibadah tidak hanya berdimensi ubūdiyyah (penghambaan), tetapi juga ‘imārah 

(pembangunan peradaban). 

 
10 RI, Al-Qur’an Dan Terjemahnya, h. 150. 
11 Al-Ghazālī, Iḥyā’ ‘Ulūm Al-Dīn, h. 32. 
12 Muḥammad ibn Ismā‘īl Al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ Al-Bukhārī, ed. Dār Ṭawq Al-Najāh (Beirut: Dār Ibn 

Kathīr, 2000). 
13 Ibn Taymiyyah, Majmū‘ Al-Fatāwā, h. 34. 



 

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 13-27 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2762 

 

 

 

18 | M. Fadli, Lomba Sultan, Rahmatiah 
Hikmah Penetapan Ibadah dalam Perspektif Teologi dan Fikih Islam 

Yūsuf al-Qaraḍāwī dalam Al-‘Ibādah fī al-Islām menegaskan bahwa Islam 

memandang seluruh kehidupan manusia sebagai medan ibadah. Menurutnya, ibadah yang 

benar adalah yang menyatukan antara al-‘ibādah al-maḥḍah dan al-‘ibādah al-ghayr 

maḥḍah. Ia menulis: 

سْلََمِ عِبَادَةٌ مََْضَةٌ وَلََّ عَادَةٌ    14مََْضَةٌ، بلَِ الْعِبْْةَُ بِِلنِ يَّةِ وَالْمَقْصِدِ ليَْسَ فِ الِْْ
:Artinya 

Dalam Islam, tidak ada ibadah yang murni ritual semata dan tidak ada kebiasaan 

yang semata duniawi; yang menentukan adalah niat dan tujuan.” 

Pernyataan ini menunjukkan bahwa batas antara ibadah ritual dan sosial bersifat 

dinamis tergantung orientasi spiritualnya. Dengan demikian, seorang Muslim dapat 

menjadikan seluruh aktivitas hidupnya sebagai sarana mendekatkan diri kepada Allah jika 

dilakukan dengan niat yang benar dan sesuai prinsip syariat. 

Secara filosofis, pembagian ibadah menjadi maḥḍah dan ghayr maḥḍah 

menunjukkan keseimbangan antara aspek spiritual dan sosial dalam Islam. QS. Al-

Baqarah/2: 177 menggambarkan keseimbangan ini dengan indah: 

الْمَالَ عَلَىٰ مِ الْْخِرِ وَآتَى  لَّيْسَ الْبَِّْ أَن تُ وَلُّوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرقِِ وَالْمَغْرِبِ وَلَٰكِنَّ الْبَِّْ مَنْ آمَنَ بِِلِلَِّّ وَالْيَ وْ 
 حُبِ هِ ذَوِي الْقُرْبََٰ وَالْيَ تَامَىٰ وَالْمَسَاكِيَ 

Terjemahnya: 

“Bukanlah kebajikan itu menghadapkan wajahmu ke timur atau ke barat, tetapi 

kebajikan ialah beriman kepada Allah dan hari akhir serta memberikan harta yang 

dicintainya kepada kerabat, anak yatim, dan orang miskin15.”  

Ayat ini menegaskan bahwa ibadah sejati bukan sekadar ritual formal, tetapi juga 

amal sosial yang mencerminkan keimanan. 

Dari uraian tersebut dapat disimpulkan bahwa konsep ibadah dalam Islam bersifat 

holistik dan integratif. Ibadah tidak hanya ritual individual antara hamba dan Tuhannya, 

tetapi juga mencakup amal sosial dan profesional yang bernilai ibadah ketika dilandasi 

niat yang benar. Inilah yang disebut oleh al-Ghazālī sebagai tazkiyah al-nafs dan oleh Ibn 

Taymiyyah sebagai taḥqīq al-‘ubūdiyyah al-kāmilah (penghambaan yang sempurna). 

Dengan memahami dua dimensi ibadah ini maḥḍah dan ghayr maḥḍah seorang Muslim 

mampu menjalani kehidupan secara seimbang: tunduk kepada Allah, bermanfaat bagi 

sesama, dan menjaga keharmonisan antara lahir dan batin, dunia dan akhirat. 

 

B. Hikmah Penetapan Ibadah: Perspektif Teologi dan Fiqh Islam 

Penetapan ibadah dalam Islam tidak bersifat arbitrer, tetapi mengandung hikmah 

yang dalam dan tujuan yang agung. Dari sisi teologi, ibadah merupakan manifestasi 

tawḥīd al-ulūhiyyah, yaitu pengesaan Allah dalam segala bentuk penghambaan. Al-

Ghazālī menjelaskan bahwa hakikat ibadah bukan sekadar gerakan fisik, melainkan 

pengosongan diri dari selain Allah dan pengisian hati dengan kehadiran-Nya. Oleh karena 

 
14 Yūsuf Al-Qaraḍāwī, Al-‘Ibādah Fī Al-Islām (Beirut: Mu’assasah al-Risālah, 1994), h. 18. 
15 RI, Al-Qur’an Dan Terjemahnya, h. 27. 



 

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 13-27 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2762 

 

 

 

19 | M. Fadli, Lomba Sultan, Rahmatiah 
Hikmah Penetapan Ibadah dalam Perspektif Teologi dan Fikih Islam 

itu, ibadah sejati adalah yang dilandasi oleh ikhlāṣ (kemurnian niat) dan iḥsān (kesadaran 

akan pengawasan Ilahi)16. Rasulullah bersabda: 

 17أَنْ تَ عْبُدَ الِلََّّ كَأنََّكَ تَ راَهُ، فإَِنْ لََْ تَكُنْ تَ راَهُ فإَِنَّهُ يَ رَاكَ 
Artinya: 

“Engkau beribadah kepada Allah seakan-akan engkau melihat-Nya; jika engkau 

tidak melihat-Nya, maka sesungguhnya Dia melihatmu.” (HR. Muslim) 

Dalam fikih Islam, hikmah ibadah dipahami melalui keteraturan hukum dan 

struktur syariat. Setiap ibadah memiliki rukun dan syarat yang menjadi bentuk ketaatan 

terhadap perintah Allah. Al-Nawawī menegaskan bahwa keterikatan pada aturan tersebut 

merupakan bagian dari ta‘abbudiyyah, yaitu penghambaan tanpa syarat terhadap 

ketentuan Ilahi.18 Wahbah al-Zuḥaylī dalam Al-Fiqh al-Islāmī wa Adillatuhu 

menambahkan bahwa hukum-hukum ibadah bukan hanya kewajiban ritual, tetapi juga 

sarana pendidikan spiritual dan sosial yang menanamkan disiplin, kebersihan, kejujuran, 

dan kesabaran19. 

Hikmah penetapan ibadah terlihat jelas pada masing-masing jenisnya. Ṣalāh 

menumbuhkan kedisiplinan spiritual dan keteraturan waktu; zakāh membersihkan harta 

sekaligus memperkuat solidaritas sosial; ṣawm mengajarkan pengendalian diri dan empati 

terhadap kaum lemah; sedangkan ḥajj melatih kesetaraan universal dan persaudaraan 

lintas ras. Semua ibadah ini memiliki makna teologis yang berakar pada pengakuan 

terhadap keesaan Allah serta makna sosial sebagai pembentuk masyarakat beradab20. 

Pandangan teologis Ibn Qayyim al-Jawziyyah memperkaya hal ini. Dalam 

Madarij al-Sālikīn, beliau menjelaskan bahwa setiap ibadah memiliki hikmah tertentu 

yang jika dipahami, akan menumbuhkan maḥabbah (cinta kepada Allah). Cinta itulah 

yang menjadi ruh ibadah dan membedakannya dari rutinitas formalistik.21 Dengan 

demikian, dari sisi teologi, ibadah menghidupkan ruh iman; sedangkan dari sisi fikih, 

ibadah menata tubuh hukum. Keduanya bersatu dalam mencapai tujuan akhir: 

penyempurnaan manusia sebagai khalifah di bumi. 

Penetapan ibadah dalam Islam bukanlah sekadar perintah ritual tanpa makna, 

melainkan memiliki hikmah (‘illat dan maṣlaḥah) yang dalam dan integral terhadap 

sistem kehidupan manusia. Dalam pandangan teologi Islam, ibadah merupakan bentuk 

aktualisasi dari pengakuan terhadap keesaan dan kekuasaan Allah (tawḥīd al-ulūhiyyah). 

Ibadah menjadi media utama bagi manusia untuk menginternalisasi nilai tauhid dalam 

kesadaran moral dan eksistensial. Allah Swt. berfirman: 

 يََ أيَ ُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا ربََّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَ بْلِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَ ت َّقُونَ 
Terjemahnya: 

“Wahai manusia, sembahlah Tuhanmu yang telah menciptakan kamu dan orang-

orang yang sebelum kamu, agar kamu bertakwa.22” (QS. Al-Baqarah/2: 21) 

 
16 Al-Ghazālī, Iḥyā’ ‘Ulūm Al-Dīn, h. 29. 
17 Muslim ibn al-Ḥajjāj Muslim, Ṣaḥīḥ Muslim (Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī, n.d.). 
18 Al-Nawawī, Al-Majmū‘ Syarḥ Al-Muhażżab, h. 52. 
19 Wahbah Al-Zuḥaylī, Al-Fiqh Al-Islāmī Wa Adillatuhu (Dimasyq: Dār al-Fikr, 1989), h. 271. 
20 Ibn Qudāmah, Al-Mughnī (Riyadh: Dār ‘Ālam al-Kutub, 1997), h. 12. 
21 Ibn Qayyim al-Jawziyyah, Madarij Al-Sālikīn (Beirut: Dār al-Kitāb al-‘Arabī, 1996), h. 110. 
22 RI, Al-Qur’an Dan Terjemahnya, h. 4. 



 

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 13-27 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2762 

 

 

 

20 | M. Fadli, Lomba Sultan, Rahmatiah 
Hikmah Penetapan Ibadah dalam Perspektif Teologi dan Fikih Islam 

Ayat ini menunjukkan bahwa tujuan utama ibadah adalah tazkiyah al-nafs 

(penyucian jiwa) dan taḥqīq al-taqwā (pembentukan ketakwaan). Dalam perspektif 

teologis, ibadah bukan hanya kewajiban formal, tetapi sarana penyempurnaan diri menuju 

pengenalan hakikat Ilahi. Al-Ghazālī dalam Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn menulis: 

، وَهِيَ وَسِيلَةٌ إِلََٰ   23 مَعْرفَِةِ الِلَِّّ الَْعِبَادَةُ هِيَ ثََرََةُ الْعِلْمِ بِِلِلَِّّ
Artinya: 

“Ibadah merupakan buah dari pengetahuan tentang Allah, sekaligus jalan untuk 

mengenal-Nya.” 

Dengan demikian, ibadah adalah titik temu antara ma‘rifah (pengetahuan teologis) 

dan ṭā‘ah (ketaatan). Dalam perspektif fikih, ibadah berfungsi sebagai sistem hukum yang 

menata kehidupan rohani dan sosial manusia. Al-Nawawī dalam Al-Majmū‘ Syarḥ al-

Muhażżab menjelaskan bahwa setiap ibadah memiliki rukun (pilar), syarat, dan kaifiyyah 

(tata cara) yang diatur dengan ketat, bukan sekadar demi formalitas, tetapi sebagai bentuk 

kedisiplinan syar‘i yang melatih ketaatan tanpa syarat kepada kehendak Allah. Rasulullah 

Saw. bersabda: 

 24صَلُّوا كَمَا رأَيَْ تُمُونِ أُصَلِ ي 
Artinya: 

“Salatlah kalian sebagaimana kalian melihat aku salat.” (HR. al-Bukhārī) 

Hadis ini menunjukkan aspek ta‘abbudiyyah (penghambaan total) yang menjadi 

inti ibadah dalam fikih. Penetapan bentuk-bentuk ibadah bukan semata aturan legalistik, 

tetapi latihan spiritual untuk menguatkan dimensi kepatuhan dan disiplin dalam diri 

seorang mukmin. 

Ibn Taymiyyah menghubungkan dua sisi ini teologi dan fikih secara harmonis. 

Dalam Majmū‘ al-Fatāwā beliau menulis: 

ُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ غَايةَُ الْعِبَادَاتِ تََْقِيقُ الْعُبُودِيَّةِ لِلَِّّ وَحْدَهُ، وَتََاَمُهَا بِِت بِاَعِ الرَّسُولِ صَلَّى   25 الِلَّّ
Artinya: 

“Tujuan akhir dari seluruh ibadah adalah merealisasikan penghambaan hanya 

kepada Allah semata, dan kesempurnaannya terwujud dengan mengikuti 

Rasulullah.”  

Pernyataan ini mempertegas bahwa hikmah penetapan ibadah tidak hanya untuk 

ketaatan formal, melainkan juga pembentukan karakter spiritual yang tunduk kepada 

wahyu dan sunnah. Ulama tafsir seperti Fakhr al-Dīn al-Rāzī dalam Mafātīḥ al-Gayb 

menjelaskan bahwa ibadah yang disyariatkan memiliki dua hikmah: pertama, tahẓīb al-

nafs (pendidikan jiwa) agar terhindar dari sifat sombong dan lalai; kedua, taqwiyah al-

ijtima‘ (penguatan solidaritas sosial) agar umat Islam menjadi satu komunitas yang taat 

dan saling peduli. Menurut al-Rāzī, ṣalāh mendidik jiwa untuk tunduk, zakāh mendidik 

untuk derma, ṣawm mendidik kesabaran, dan ḥajj mendidik kerendahan hati di hadapan 

kebesaran Allah. Semua bentuk ibadah merupakan pelatihan spiritual yang berdampak 

sosial.26 
 

23 Al-Ghazālī, Iḥyā’ ‘Ulūm Al-Dīn, h. 29. 
24 Al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ Al-Bukhārī. 
25 Ibn Taymiyyah, Majmū‘ Al-Fatāwā, h.34. 
26 Fakhr al-Dīn al-Rāzī, Mafātīḥ Al-Ghayb (Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī, 1999), h. 325. 



 

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 13-27 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2762 

 

 

 

21 | M. Fadli, Lomba Sultan, Rahmatiah 
Hikmah Penetapan Ibadah dalam Perspektif Teologi dan Fikih Islam 

Ibn al-Qayyim al-Jawziyyah juga menguraikan hikmah ini dalam Madarij al-

Sālikīn. Ia menyebut bahwa ibadah adalah “madrasah tarbawiyyah” (sekolah pendidikan 

jiwa) yang berfungsi untuk memindahkan manusia dari wilayah hawa nafsu menuju 

wilayah rida Allah. Beliau berkata: 

 27  الَْعِبَادَاتُ شُرعَِتْ لِمَصَالِحِ الْعِبَادِ فِ مَعَاشِهِمْ وَمَعَادِهِمْ، وَهِيَ رَحَْْةٌ مِنَ الِلَِّّ بِِِمْ 
Artinya: 

“Ibadah disyariatkan demi kemaslahatan hamba-hamba dalam kehidupan dunia 

dan akhirat mereka; ia merupakan rahmat dari Allah kepada mereka.”  

Dengan demikian, ibadah bukanlah beban (taklīf) semata tetapi karunia (ni‘mah) 

yang membuka jalan bagi manusia untuk memperoleh ketenangan batin dan keteraturan 

sosial. 

Dari sisi teologi, penetapan ibadah juga mengandung rahasia ilahiyyah yang 

membentuk hubungan eksistensial antara Khāliq dan makhluk. Rasulullah  صلى الله عليه وسلم bersabda 

dalam hadis qudsi yang diriwayatkan oleh al-Bukhārī: 

 28 بِِلن َّوَافِلِ حَتََّّ أُحِبَّهُ وَمَا تَ قَرَّبَ إِلَََّ عَبْدِي بِشَيْءٍ أَحَبَّ إِلَََّ مََّا افْتََضَْتُ عَلَيْهِ، وَمَا يَ زَالُ عَبْدِي يَ تَ قَرَّبُ إِلَََّ 
Artinya: 

“Tidak ada sesuatu yang lebih dicintai oleh-Ku yang digunakan hamba-Ku untuk 

mendekat kepada-Ku daripada apa yang telah Aku wajibkan kepadanya. Dan 

hamba-Ku senantiasa mendekat kepada-Ku dengan amalan sunnah hingga Aku 

mencintainya.” 

Hadis ini mengungkapkan bahwa hikmah utama ibadah adalah mencapai maqām 

maḥabbah Allāh (cinta Ilahi), yang merupakan puncak spiritualitas teologis. 

Dengan demikian, dalam perspektif teologi dan fikih Islam, penetapan ibadah 

memiliki hikmah yang bersifat transenden sekaligus fungsional. Teologi menegaskan 

nilai ketuhanan dan keikhlasan, sedangkan fikih menekankan tatanan hukum dan 

kemaslahatan sosial. Keduanya berpadu untuk membentuk pribadi mukmin yang 

seimbang antara spiritualitas dan etika, antara hubungan dengan Allah dan tanggung 

jawab sosial. Ibadah bukanlah sekadar kewajiban ritual, tetapi juga sarana transformasi 

moral dan sosial yang mencerminkan tujuan akhir syariat (maqāṣid al-syarī‘ah), yaitu 

menghadirkan rahmat bagi semesta alam sebagaimana firman Allah Swt.: 

 وَمَا أرَْسَلْنَاكَ إِلََّّ رَحَْْةً ل لِْعَالَمِيَ 
 

Terjemahnya :  

“Dan tidaklah Kami mengutus engkau (Muhammad) melainkan untuk menjadi 

rahmat bagi seluruh alam29.” (QS. Al-Anbiyā’/21: 107) 

 

C. Maqāṣid, Nilai Spiritualitas, dan Relevansi Ibadah bagi Kehidupan Kontemporer 

1. Maqāṣid dan Nilai Spiritualitas 

 
27 Ibn Qayyim al-Jawziyyah, Madarij Al-Sālikīn, h. 110. 
28 Al-Bukhārī, Ṣaḥīḥ Al-Bukhārī, Kitāb al-Riqāq. 
29 RI, Al-Qur’an Dan Terjemahnya, h. 107. 



 

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 13-27 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2762 

 

 

 

22 | M. Fadli, Lomba Sultan, Rahmatiah 
Hikmah Penetapan Ibadah dalam Perspektif Teologi dan Fikih Islam 

Dalam konteks maqāṣid, Wahbah al-Zuḥaylī menjelaskan bahwa hikmah ibadah 

dapat dikaitkan langsung dengan tujuan syariat (maqāṣid al-syarī‘ah). Menurutnya, ṣalāh 

menjaga agama (ḥifẓ al-dīn), ṣawm menjaga jiwa (ḥifẓ al-nafs), zakāh menjaga harta (ḥifẓ 

al-māl), dan ḥajj menjaga kesatuan umat (ḥifẓ al-ummah). Ia menulis: 

تِ الْْمَْسِ،  نْ يَا وَالْْخِرَةِ الَْعِبَادَاتُ وَسَائلُِ لِْفِْظِ الضَّرُوريََّ  30  وَتََْقِيقِ السَّعَادَةِ فِ الدُّ
Artinya: 

“Ibadah-ibadah merupakan sarana untuk menjaga lima kebutuhan pokok dan 

mewujudkan kebahagiaan di dunia dan akhirat.”  

Dengan kerangka maqāṣid ini, ibadah tidak hanya dimaknai sebagai hubungan 

transendental, tetapi juga sebagai sistem kemaslahatan universal. Ulama kontemporer 

seperti Ṭāhir ibn ‘Āsyūr dan Ahmad al-Raysūnī kemudian memperluas pemahaman 

hikmah ibadah ke arah dimensi moral dan sosial. Ibn ‘Āsyūr dalam Maqāṣid al-Syarī‘ah 

al-Islāmiyyah menyebut bahwa ibadah adalah instrumen tahżīb al-akhlaq (pembinaan 

akhlak) yang bertujuan membentuk masyarakat beradab. Menurutnya, “hikmah 

penetapan ibadah tidak akan sempurna kecuali ibadah tersebut memancarkan nilai 

keadilan, kasih sayang, dan kebersamaan di tengah manusia.31” Sementara al-Raysūnī 

menekankan bahwa ibadah adalah “madrasah maqāṣidiyyah” yang mendidik manusia 

agar menyadari keseimbangan antara ḥaqq Allāh dan ḥaqq al-‘ibād.32 

Salah satu aspek paling mendalam dari penetapan ibadah dalam Islam adalah 

keterkaitannya dengan maqāṣid al-syarī‘ah tujuan-tujuan universal yang melandasi 

seluruh hukum Islam. Para ulama usul seperti al-Syāṭibī, al-Ghazālī, dan Ṭāhir ibn ‘Āsyūr 

sepakat bahwa maqāṣid mencakup lima penjagaan pokok: ḥifẓ al-dīn, al-nafs, al-‘aql, al-

nasl, al-māl. Setiap bentuk ibadah memiliki hubungan yang erat dengan tujuan-tujuan ini. 

Ṣalāh menjaga agama (ḥifẓ al-dīn), karena ia mengingatkan manusia akan kehadiran 

Allah dan membentengi dari kemungkaran, sebagaimana firman-Nya: 

 إِنَّ الصَّلََةَ تَ ن ْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنكَرِ 
 

Artinya:  

“Sesungguhnya salat itu mencegah dari perbuatan keji dan mungkar33.” (QS. Al-

‘Ankabūt/29: 45) 

Ṣawm menjaga jiwa (ḥifẓ al-nafs), dengan menumbuhkan kesabaran, 

pengendalian diri, dan empati terhadap sesama. Zakat menjaga harta (ḥifẓ al-māl), karena 

ia membersihkan kekayaan dari sifat tamak dan mewujudkan keadilan sosial. Haji 

menjaga ukhuwah (ḥifẓ al-ummah), mengajarkan kesetaraan dan persatuan lintas bangsa. 

Maka, seluruh ibadah dalam Islam sejatinya merupakan sistem spiritual yang 

menegakkan maqāṣid secara aplikatif dalam kehidupan manusia34. 

 
30 Al-Zuḥaylī, Al-Fiqh Al-Islāmī Wa Adillatuhu, h. 271. 
31 Ṭāhir ibn ‘Āsyūr, Maqāṣid Al-Syarī‘ah Al-Islāmiyyah (Tunis: Dār al-Su’ūdī, 1998), h. 182. 
32 Ahmad al-Raysūnī, Naẓariyyat Al-Maqāṣid ‘inda Al-Imām Al-Syāṭibī (Al-Qāhirah: Dār al-

Kalimah, 1995), h. 201. 
33 RI, Al-Qur’an Dan Terjemahnya, h. 401. 
34 Ibrāhīm ibn Mūsā Al-Syāṭibī, Al-Muwāfaqāt Fī Uṣūl Al-Syarī‘Ah (Beirut: Dār Ibn ‘Affān, 

1997), h. 8. 



 

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 13-27 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2762 

 

 

 

23 | M. Fadli, Lomba Sultan, Rahmatiah 
Hikmah Penetapan Ibadah dalam Perspektif Teologi dan Fikih Islam 

Al-Ghazālī dalam Iḥyā’ ‘Ulūm al-Dīn menegaskan bahwa ibadah bukan sekadar 

jalan menuju surga, tetapi proses transformasi jiwa menuju al-insān al-kāmil (manusia 

paripurna). Ia menulis: 

نْ يَا اَ فرُضَِتِ الْعِبَادَاتُ لتَِ زكِْيَةِ الن ُّفُوسِ، وَتَطْهِيِر الْقُلُوبِ مِنْ دَنَسِ الدُّ  35 إِنََّّ
 

Artinya:  

“Sesungguhnya ibadah diwajibkan untuk menyucikan jiwa dan membersihkan 

hati dari kotoran dunia.” 

Pandangan ini kemudian dikembangkan oleh Ibn Qayyim al-Jawziyyah dalam 

Madarij al-Sālikīn, yang menilai ibadah sebagai sayr wa sulūk perjalanan spiritual yang 

menaikkan manusia dari sekadar taat formal menuju kedekatan hakiki dengan Allah.36 

Dalam konteks sosial, Wahbah al-Zuḥaylī mengaitkan maqāṣid ibadah dengan 

pembangunan masyarakat berkeadaban (mujtama‘ sālih). Ia berpendapat bahwa ibadah 

yang benar akan melahirkan keseimbangan antara dimensi individual dan sosial. Ṣalāh 

mengokohkan moralitas personal, sementara zakāt dan ṣawm menegakkan solidaritas dan 

empati. Ia menulis: 

 37  الَْعِبَادَةُ الْْقََّةُ هِيَ الَّتِِ تُ ثْمِرُ عَدْلًَّ فِ الْمُجْتَمَعِ، وَرَحْْةًَ بَيَْ النَّاسِ 
 

Artinya:  

“Ibadah yang sejati adalah yang melahirkan keadilan di masyarakat dan kasih 

sayang di antara manusia.”  

Dengan demikian, ibadah berfungsi sebagai fondasi etika publik dan 

pembangunan sosial yang berkeadilan. Yūsuf al-Qaraḍāwī dalam Al-‘Ibādah fī al-Islām 

juga menegaskan hal senada. Ia menyebut ibadah sebagai madrasah tadrībiyyah (sekolah 

latihan moral) yang melatih manusia dalam disiplin, tanggung jawab, dan kesucian hati. 

Menurutnya, umat Islam akan kehilangan ruh spiritualnya jika ibadah hanya dimaknai 

sebagai kewajiban legalistik tanpa kesadaran sosial. Karenanya, ia menawarkan 

pendekatan tawāzunī (keseimbangan) antara dimensi ta‘abbudiyyah dan ijtima‘iyyah, 

agar ibadah tidak terputus dari realitas kehidupan. 

Pandangan ulama kontemporer seperti Ṭāhir ibn ‘Āsyūr dan Ahmad al-Raysūnī 

memperluas horizon ini dengan memandang ibadah sebagai proyek peradaban 

maqāṣidiyyah. Ibn ‘Āsyūr menulis bahwa ibadah memiliki fungsi taqwīm al-insān — 

membentuk manusia sebagai makhluk bermartabat yang sadar akan tanggung jawab 

sosialnya. Al-Raysūnī menambahkan bahwa maqāṣid ibadah mencakup nilai kebebasan 

spiritual, kemerdekaan moral, dan penguatan akhlak publik. Dengan kata lain, ibadah 

dalam Islam bukan hanya menghubungkan manusia dengan Tuhan, tetapi juga 

menegakkan tatanan nilai di tengah masyarakat. 

 

2. Relevansi Ibadah bagi Kehidupan Kontemporer 

 
35 Al-Ghazālī, Iḥyā’ ‘Ulūm Al-Dīn, h. 45. 
36 Ibn Qayyim al-Jawziyyah, Madarij Al-Sālikīn, h. 110. 
37 Al-Zuḥaylī, Al-Fiqh Al-Islāmī Wa Adillatuhu, h. 279. 



 

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 13-27 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2762 

 

 

 

24 | M. Fadli, Lomba Sultan, Rahmatiah 
Hikmah Penetapan Ibadah dalam Perspektif Teologi dan Fikih Islam 

Ibadah dalam Islam tidak hanya dimaksudkan sebagai bentuk pengabdian ritual, 

melainkan juga sebagai mekanisme pembentukan kesadaran spiritual yang mendalam. 

Dalam tatanan kehidupan modern yang sarat dengan tekanan materialisme dan 

disorientasi moral, ibadah hadir sebagai poros keseimbangan batin manusia. Melalui 

ibadah, manusia diingatkan kembali pada hakikat eksistensinya sebagai makhluk yang 

memiliki keterikatan metafisis dengan Pencipta. Al-Qur’an mengisyaratkan bahwa 

ketenangan sejati hanya dapat diperoleh dengan mengingat Allah: 

 أَلََّ بِذكِْرِ الِلَِّّ تَطْمَئِنُّ الْقُلُوبُ 
 

Artinya:  

“Ketahuilah, hanya dengan mengingat Allah hati menjadi tenteram”38 (QS. Al 

Ra‘d/13: 28) 

Ayat ini menegaskan bahwa spiritualitas bukan sekadar aktivitas batin, tetapi 

energi transenden yang memulihkan keseimbangan psikis manusia di tengah hiruk-pikuk 

dunia modern. Dimensi spiritual ibadah tidak dapat dilepaskan dari orientasi tauhid. 

Ketika seseorang melaksanakan ibadah, ia sesungguhnya sedang meneguhkan kembali 

relasi rubūbiyyah bahwa Allah adalah pengatur segala kehidupan dan ulūhiyyah bahwa 

hanya Allah yang layak disembah. Hal ini menjadikan ibadah sebagai bentuk deklarasi 

eksistensial tentang kebebasan spiritual: kebebasan dari dominasi hawa nafsu, kebebasan 

dari ketergantungan pada dunia, dan kebebasan dari perbudakan terhadap sesama 

manusia. Dalam kerangka ini, ibadah mengandung dimensi pembebasan moral (moral 

liberation), yang menumbuhkan otonomi jiwa di bawah kendali nilai-nilai Ilahi. 

Dalam kehidupan sosial, ibadah juga memainkan peran yang lebih luas sebagai 

pengikat moral kolektif. Salat berjamaah melatih disiplin dan solidaritas; zakat 

menegakkan keadilan ekonomi; puasa melatih kesabaran dan empati sosial; dan haji 

menghapus sekat ras, warna, serta status sosial.39 Ibadah-ibadah tersebut tidak berhenti 

pada aspek ritual, melainkan membentuk etika publik (public piety) yang menata 

kehidupan sosial dalam kerangka keadilan dan kasih sayang. Sebagaimana firman Allah 

Swt.: 

حْسَانِ   إِنَّ الِلََّّ يََْمُرُ بِِلْعَدْلِ وَالِْْ
 

Artinya:  

“Sesungguhnya Allah memerintahkan (kamu) untuk berlaku adil dan berbuat 

ihsan.40 (QS. Al-Naḥl/16: 90)  

Dari ayat ini dapat dipahami bahwa ibadah sejati tidak terpisah dari keadilan dan 

ihsan; keduanya menjadi cermin keberterimaan ibadah dalam ranah sosial. 

Pandangan ini memperkaya pemahaman klasik yang cenderung menempatkan 

ibadah sebagai aktivitas ritual yang berdiri sendiri. Jika dalam karya-karya seperti Al-

Majmū‘ dan Al-Mughnī fokus utama terletak pada tata cara ibadah dan syarat sahnya, 

maka dalam pembacaan kontemporer, ibadah dilihat sebagai sistem pendidikan moral dan 

 
38 RI, Al-Qur’an Dan Terjemahnya, h. 252. 
39 Jasser Auda, Maqasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law (London, n.d.), Cet III. h. 98. 
40 RI, Al-Qur’an Dan Terjemahnya, h. 277. 



 

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 13-27 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2762 

 

 

 

25 | M. Fadli, Lomba Sultan, Rahmatiah 
Hikmah Penetapan Ibadah dalam Perspektif Teologi dan Fikih Islam 

sosial. Nilai spiritualnya tidak hanya diukur dari ketepatan rukun dan syarat, tetapi juga 

dari dampak etik yang ditimbulkannya. Dengan demikian, ibadah menjadi laboratorium 

moral, tempat manusia berlatih menghadirkan nilai-nilai transenden di tengah interaksi 

sosial. 

Dalam konteks kehidupan global yang dilanda krisis moral dan spiritual, ibadah 

memiliki potensi sebagai terapi eksistensial. Banyak individu modern kehilangan makna 

hidup karena keterputusan antara keberagamaan formal dan kehidupan sehari-hari. 

Melalui ibadah, Islam menawarkan integrasi antara kesalehan individual dan tanggung 

jawab sosial. Aktivitas seperti ṣalāh dan dzikrullah, ketika dihayati secara benar, 

menumbuhkan kesadaran diri (self-awareness) dan keseimbangan emosional (emotional 

harmony). Dalam hal ini, ibadah tidak hanya menjadi jalan menuju Allah, tetapi juga 

media penyembuhan psikis dan sosial. 

Ibadah juga merepresentasikan sistem etika fungsional yang dapat diaplikasikan 

dalam ruang profesional dan sosial modern. Disiplin waktu dalam ṣalāh menumbuhkan 

etos kerja, keteraturan, dan tanggung jawab; semangat pengorbanan dalam zakāt 

melahirkan empati ekonomi; serta nilai kesetaraan dalam ḥajj menumbuhkan kesadaran 

multikultural dan inklusif. Ibadah dengan demikian membentuk character habitus yang 

memengaruhi perilaku publik. Di sinilah Islam menawarkan konsep spiritualitas yang 

rasional dan produktif bukan sekadar kontemplatif, tetapi juga transformatif. 

Lebih jauh, ibadah menghadirkan paradigma keseimbangan antara ta‘abbudiyyah 

dan ‘imārah al-arḍ antara penghambaan dan pembangunan. Ibadah bukanlah pelarian 

dari realitas dunia, melainkan sarana untuk menata dunia berdasarkan nilai ilahiah. 

Dengan menempatkan ibadah sebagai pusat kesadaran spiritual dan etika sosial, Islam 

menolak dikotomi antara dunia dan akhirat. Maka, kesempurnaan ibadah tidak hanya 

diukur dari intensitas dzikir, tetapi juga dari kontribusi terhadap kemaslahatan umat. 

Rasulullah bersabda: 

 41خَيْرُ النَّاسِ أنَْ فَعُهُمْ للِنَّاسِ 
 

Artinya:  

“Sebaik-baik manusia adalah yang paling bermanfaat bagi manusia lainnya.” (HR. 

al-Ṭabarānī)  
Hadis ini memperlihatkan bahwa spiritualitas Islam selalu berorientasi pada 

kemanfaatan sosial ibadah yang sejati adalah yang menumbuhkan kebaikan di tengah 

masyarakat. 

Dalam kerangka akademik yang lebih luas, pemahaman terhadap ibadah seperti 

ini menegaskan bahwa Islam memiliki konsep spiritualitas yang integral, adaptif, dan 

kontekstual. Ibadah bukan hanya gerak simbolik menuju Allah, tetapi juga sistem nilai 

yang dapat memandu manusia di tengah perubahan sosial. Perspektif ini membuka ruang 

bagi reinterpretasi teologis dan fikihiyyah terhadap ibadah: bahwa penghambaan tidak 

hanya diukur dari ritualitas, tetapi juga dari sejauh mana ibadah tersebut menumbuhkan 

kemanusiaan, tanggung jawab, dan kesadaran sosial. Ibadah, dengan demikian, menjadi 

 
41 Sulaymān ibn Aḥmad Al-Ṭabarānī, Al-Mu‘jam Al-Kabīr (Kaira: Maktabah Ibn Taymiyyah, 

n.d.), no. 5786. 



 

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 13-27 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2762 

 

 

 

26 | M. Fadli, Lomba Sultan, Rahmatiah 
Hikmah Penetapan Ibadah dalam Perspektif Teologi dan Fikih Islam 

jembatan antara langit dan bumi, antara dzikrullah dan kerja, antara kesalehan pribadi dan 

kemaslahatan publik. 

 

KESIMPULAN 
Penelitian ini menegaskan bahwa ibadah dalam Islam merupakan sistem 

penghambaan yang dibangun atas integrasi antara dimensi teologis dan kerangka fikih 

yang saling menguatkan, sehingga melahirkan pemahaman ibadah yang utuh dan 

komprehensif. Dari sisi teologi, ibadah berfungsi sebagai aktualisasi tauhid yang 

menanamkan kesadaran ketuhanan, membimbing manusia menuju penyucian jiwa, 

penguatan iman, dan keterikatan spiritual dengan Allah Swt.; sedangkan dari perspektif 

fikih, ibadah diformulasikan sebagai tatanan hukum yang terstruktur melalui rukun, 

syarat, dan kaifiyyah yang berperan mendidik kedisiplinan, keteraturan, dan tanggung 

jawab moral. Penelitian ini menemukan bahwa konsepsi ibadah tidak terbatas pada 

praktik ritual semata, melainkan mencakup dimensi sosial yang luas, sehingga setiap 

aktivitas bernilai kebaikan dapat bernilai ibadah apabila dilandasi niat yang benar dan 

orientasi kemaslahatan. Pendekatan maqāṣid al-syarī‘ah memperlihatkan bahwa seluruh 

ibadah mengandung tujuan mendasar dalam menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan 

harta, sekaligus berfungsi membangun tatanan sosial yang adil, empatik, dan 

berkeadaban. Dalam konteks masyarakat modern, ibadah terbukti memiliki relevansi 

signifikan sebagai sarana pembentukan kesalehan integral yang menyatukan spiritualitas 

personal dengan etika sosial. Dengan demikian, penelitian ini menyimpulkan bahwa 

hikmah penetapan ibadah tidak berhenti pada dimensi kepatuhan normatif, tetapi terletak 

pada daya transformasinya dalam membentuk pribadi beriman dan masyarakat bermoral. 

Temuan ini sekaligus menegaskan pentingnya pengembangan kajian ibadah berbasis 

maqāṣid sebagai fondasi penguatan spiritualitas sosial dan etika publik Islam di era 

kontemporer. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Ahmad al-Raysūnī. Naẓariyyat Al-Maqāṣid ‘inda Al-Imām Al-Syāṭibī. Al-Qāhirah: Dār 

al-Kalimah, 1995. 

Al-Bukhārī, Muḥammad ibn Ismā‘īl. Ṣaḥīḥ Al-Bukhārī. Edited by Dār Ṭawq Al-Najāh. 

Beirut: Dār Ibn Kathīr, 2000. 

Al-Ghazālī, Abū Ḥāmid. Iḥyā’ ‘Ulūm Al-Dīn. Cet. I. Beirut: Dār al-Ma‘rifah, n.d. 

Al-Juwaynī, ‘Abd al-Malik ibn ‘Abdullāh. Al-Irsyād Ilā Qawāṭi‘ Al-Adillah Fī Uṣūl Al-

I‘Tiqād. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1995. 

Al-Nawawī. Al-Majmū‘ Syarḥ Al-Muhażżab. Beirut: Dār al-Fikr, 2000. 

Al-Qaraḍāwī, Yūsuf. Al-‘Ibādah Fī Al-Islām. Beirut: Mu’assasah al-Risālah, 1994. 

Al-Rāghib al-Aṣfahānī. Mufradāt Alfāẓ Al-Qur’ān. Damaskus: Dār al-Qalam, 2009. 

Al-Suyūṭī. Al-Asybāh Wa Al-Naẓā’ir. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1998. 

Al-Syāṭibī, Ibrāhīm ibn Mūsā. Al-Muwāfaqāt Fī Uṣūl Al-Syarī‘Ah. Beirut: Dār Ibn 

‘Affān, 1997. 
Al-Ṭabarānī, Sulaymān ibn Aḥmad. Al-Mu‘jam Al-Kabīr. Kaira: Maktabah Ibn 

Taymiyyah, n.d. 

Al-Zuḥaylī, Wahbah. Al-Fiqh Al-Islāmī Wa Adillatuhu. Dimasyq: Dār al-Fikr, 1989. 



 

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 13-27 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2762 

 

 

 

27 | M. Fadli, Lomba Sultan, Rahmatiah 
Hikmah Penetapan Ibadah dalam Perspektif Teologi dan Fikih Islam 

Auda, Jasser. Maqasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law. London, n.d. 

Fakhr al-Dīn al-Rāzī. Mafātīḥ Al-Ghayb. Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī, 1999. 

Ibn Qayyim al-Jawziyyah. Madarij Al-Sālikīn. Beirut: Dār al-Kitāb al-‘Arabī, 1996. 

Ibn Qudāmah. Al-Mughnī. Riyadh: Dār ‘Ālam al-Kutub, 1997. 

Ibn Taymiyyah. Majmū‘ Al-Fatāwā. Riyadh: Maktabah al-Rushd, 2022. 

Muslim, Muslim ibn al-Ḥajjāj. Ṣaḥīḥ Muslim. Beirut: Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī, n.d. 

RI, Kementerian Agama. Al-Qur’an Dan Terjemahnya. Jakarta: Lajnah Pentashihan 

Mushaf al-Qur’an, n.d. 

Ṭāhir ibn ‘Āsyūr. Maqāṣid Al-Syarī‘ah Al-Islāmiyyah. Tunis: Dār al-Su’ūdī, 1998. 
 


