- AL_Q| BLAH: Vol. 5, No. 1 (2026)

AL-QIBLAH ) “3.07
——— Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab P dor-
oansanasaAras_ https://journal.stiba.ac.id/index.php/giblah/index 10.36701/qiblah.v5i1_2762.

Hikmah Penetapan Ibadah dalam Perspektif Teologi
dan Fikih Islam

The Wisdom of Worship in Islamic Theology and Jurisprudence

M. Fadli?, Lomba Sultan®, Rahmatiah HL®

@ Institut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia; Email: m.fadli@stiba.ac.id
b Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Indonesia; Email: lombasultan@gmail.com
¢ Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar, Indonesia; Email: rahmatiah@gmail.com

Article Info Abstract
Received: 3 December 2025 This study examines the wisdom behind the establishment of worship in Islam
Revised: 21 January 2026 through an interdisciplinary approach combining Islamic theology and
Accepted: 22 January 2026 jurisprudence, positioning worship not merely as ritual performance but as a
Published: 22 January 2026 multidimensional system enriched with rational, spiritual, and social values.
The purpose of this research is to uncover the theological foundation of
Keywords: worship as an embodiment of monotheism and to analyze the jurisprudential
Worship, Wisdom, Objectives of framework that regulates worship through divinely mandated pillars,
Islamic Law, Islamic Theology conditions, and procedures. Employing a qualitative-descriptive methodology,
& Jurisprudence, Social the study conducts textual analysis of the Qur’an, the Sunnah, and classical
Spirituality works such as those of al-Ghazali, al-Nawawt, and Ibn Taymiyyah, along with
contemporary scholarship including Wahbah al-Zuhayli, Yisuf al-Qaradawr,
Kata kunci: and Tahir ibn ‘Asyiir. The findings reveal that worship serves dual functions:
Ibadah, hikmah, Magasid al- as a spiritual purification process fostering divine consciousness, and as a
Syart ‘ah, Teologi Islam & system of public welfare promoting justice, solidarity, and moral formation
Fikih, Spiritualitas Sosial within society. This research contributes to the discourse of Islamic theology

and jurisprudence by integrating magasid al-shari‘ah as an analytical
framework, enabling worship to be understood not merely as a legal obligation
but as a transformative structure capable of shaping both inner spirituality
and social ethics in contemporary life.

Abstrak

Penelitian ini mengkaji hikmah penetapan ibadah dalam Islam melalui
pendekatan interdisipliner teologi dan fikih, dengan menempatkan ibadah
sebagai struktur penghambaan yang tidak hanya bersifat ritual, tetapi juga sarat
nilai rasional, spiritual, dan sosial. Kajian ini bertujuan mengungkap fondasi
teologis dari perintah ibadah sebagai aktualisasi tauhid serta menganalisis
kerangka fikih yang memformulasikan ibadah sebagai disiplin hukum yang
teratur melalui rukun, syarat, dan kaifiyyah yang ditetapkan wahyu. Metode
penelitian yang digunakan adalah kualitatif-deskriptif dengan analisis tekstual
terhadap Al-Qur’an, al-Sunnah, dan karya ulama klasik seperti al-Ghazali, al-
Nawawi, dan Ibn Taymiyyah, serta literatur kontemporer seperti Wahbah al-
Zuhayli, Yiasuf al-Qaradawi, dan Tahir ibn ‘Asylr. Hasil penelitian
menunjukkan bahwa ibadah memiliki fungsi ganda: sebagai penyucian
spiritual yang membentuk Kkesadaran ketuhanan, serta sebagai sistem
kemaslahatan yang menegakkan keadilan, solidaritas, dan pembangunan moral
masyarakat. Penelitian ini berkontribusi dalam memperluas diskursus teologi-
fikih melalui integrasi maqasid al-syari‘ah sebagai kerangka analitis, sehingga
ibadah dipahami bukan hanya sebagai kewajiban legalistik, tetapi sebagai
struktur transformasi batin dan sosial yang relevan dengan kebutuhan manusia
modern.

13 | M. Fadli, Lomba Sultan, Rahmatiah
Hikmah Penetapan Ibadah dalam Perspektif Teologi dan Fikih Islam


https://journal.stiba.ac.id/index.php/qiblah/index
mailto:m.fadli@stiba.ac.id
mailto:lombasultan@gmail.com
mailto:rahmatiah@gmail.com

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mem i 2
doi: 10.36701/qgiblah.v5i1.2762

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB

How to cite:
M. Fadli, Lomba Sultan, Rahmatiah, “Hikmah Penetapan Ibadah Perspektif Teologi dan Fikih Islam”, AL-QIBLAH:
Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab, Vol. 5, No. 1 (2026): 13-27. doi: 10.36701/qgiblah.v5i1.2762

PENDAHULUAN

Ibadah merupakan salah satu aspek fundamental dalam ajaran Islam yang
mengandung dimensi ketundukan total kepada Allah Swt. dan pembentukan tatanan
moral manusia. Dalam konteks sosial-keagamaan modern, pelaksanaan ibadah sering kali
dipahami secara ritualistik tanpa memperhatikan nilai-nilai rasional dan spiritual yang
mendasarinya. Data dari berbagai survei keagamaan menunjukkan bahwa tingkat
pelaksanaan ibadah umat Islam di Indonesia cukup tinggi, namun belum sebanding
dengan implementasi nilai-nilai etik yang terkandung di dalamnya. Fenomena ini
mengindikasikan adanya kesenjangan antara formalitas ritual dan substansi spiritual
ibadah. Oleh karena itu, kajian terhadap hikmah penetapan ibadah menjadi penting untuk
memahami makna teologis dan yurisprudensial yang melatarbelakangi setiap bentuk
perintah Allah Swt., sekaligus untuk menemukan relevansinya dengan kehidupan
kontemporer.

Dalam perspektif teologi Islam, ibadah tidak hanya bermakna sebagai
pelaksanaan kewajiban hukum, melainkan juga sebagai perwujudan tauhid yang
menegaskan hubungan vertikal manusia dengan Allah (habl min Allah).! Adapun dalam
fikih Islam, ibadah dipandang sebagai bagian dari sistem hukum yang memiliki aturan
baku terkait rukun, syarat, dan waktu pelaksanaan. Keterpaduan dua perspektif ini
menunjukkan bahwa setiap ibadah memiliki dimensi magasidiyyah, yaitu tujuan-tujuan
syariat yang mencakup penyucian jiwa, pembentukan akhlak, dan keteraturan sosial.
Namun, banyak literatur keislaman klasik lebih menekankan aspek hukum formal,
sementara pembahasan tentang hikmah dan rasionalitas di balik penetapan ibadah masih
relatif terbatas.? Hal inilah yang menjadi celah akademik untuk diteliti secara lebih
mendalam.

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini diarahkan untuk mengkaji secara
mendalam konsep hikmah penetapan ibadah dalam kerangka teologi Islam, dengan
menelusuri bagaimana keimanan dan pengakuan terhadap keesaan Allah menjadi fondasi
teologis setiap perintah ibadah. Kajian ini juga berupaya menelaah konstruksi fikih Islam
yang memaknai tata cara dan ketentuan ibadah sebagai bentuk ketaatan yang memiliki
nilai-nilai rasional dan sosial. Selain itu, penelitian ini difokuskan pada upaya integratif
dalam memahami keterkaitan antara dimensi teologis dan fikih, sehingga menghasilkan
pemahaman yang komprehensif mengenai fungsi spiritual sekaligus sosial dari ibadah
dalam kehidupan umat Islam. Dengan demikian, arah analisis penelitian ini berpijak pada
keterpaduan antara aspek iman dan hukum sebagai satu kesatuan yang membentuk
keutuhan makna ibadah dalam Islam.

! Abli Hamid Al-Ghazali, lhya’ ‘Uliim Al-Din, Cet. 1 (Beirut: Dar al-Ma‘rifah, n.d.), h. 32.
2 Al-Nawawi, Al-Majmii* Syarh Al-Muhazzab (Beirut: Dar al-Fikr, 2000), Cet. | h. 32.

14 | M. Fadli, Lomba Sultan, Rahmatiah
Hikmah Penetapan Ibadah dalam Perspektif Teologi dan Fikih Islam


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mem i 2
doi: 10.36701/qgiblah.v5i1.2762

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB

Tujuan penelitian ini adalah untuk menguraikan dan menjelaskan nilai-nilai
teologis dan fikih yang melandasi penetapan ibadah dalam Islam serta mengungkap
hikmah yang menjadi dasar filosofis dari kewajiban ibadah. Selain itu, penelitian ini juga
bertujuan menunjukkan bagaimana ibadah berfungsi sebagai sarana pembentukan
kesalehan personal sekaligus instrumen tatanan sosial yang berkeadaban.

Metode penelitian yang digunakan adalah metode kualitatif dengan pendekatan
deskriptif-analitis. Data primer diperoleh dari Al-Qur’an, al-Sunnah, serta karya-karya
ulama klasik seperti /hya’ ‘Ulim al-Din karya al-Ghazali, Al-Majmii * Syarh al-Muhazzab
karya al-Nawawi, dan Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu karya Wahbah al-Zuhayli.
Sementara data sekunder diperoleh dari literatur kontemporer yang membahas aspek
teologi dan maqasid al-syari‘ah seperti karya Yasuf al-Qaradawi dan Tahir ibn ‘Asydr.
Analisis dilakukan dengan menafsirkan teks-teks tersebut secara kontekstual guna
menemukan kesatuan makna antara ibadah sebagai doktrin teologis dan ibadah sebagai
ketentuan hukum syar*i.

Penelitian terdahulu yang relevan di antaranya dilakukan oleh Ahmad al-Raystn1
(1995) dalam Nazariyyat al-Magasid ‘inda al-Imam al-Syatibt yang menyoroti hubungan
antara ibadah dan tujuan syariat dalam kerangka maqasid al-syari‘ah. Penelitian lain oleh
Yasuf al-Qaradawi (1994) dalam Al-‘Ibadah fi al-Islam menjelaskan fungsi ibadah
sebagai sarana pembinaan moral dan sosial umat Islam. Selain itu, Tahir ibn ‘Asyiir
(1998) dalam Magdasid al-Syari‘ah al-Islamiyyah menegaskan bahwa ibadah berperan
sebagai instrumen tahZib al-akhlag yang bertujuan membentuk masyarakat berkeadaban.
Wahbah al-Zuhayli (1989) melalui Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu menempatkan ibadah
dalam kerangka fikih normatif dengan penekanan pada ketentuan hukum dan implikasi
sosialnya, sementara Ibn Qayyim al-Jawziyyah dalam Madarij al-Salikin memandang
ibadah sebagai proses transformasi spiritual menuju kesempurnaan jiwa. Meskipun
penelitian-penelitian tersebut memberikan kontribusi penting dalam menjelaskan aspek
magqasid, hukum, dan spiritualitas ibadah, kajian yang secara eksplisit mengintegrasikan
perspektif teologi dan fikih dalam satu kerangka analitis masih relatif terbatas. Oleh
karena itu, kebaruan penelitian ini terletak pada pendekatan interdisipliner yang
memadukan dua ranah keilmuan tersebut untuk membangun pemahaman yang lebih utuh
dan dinamis tentang hikmah penetapan ibadah dalam Islam, sehingga diharapkan dapat
memperkaya pengembangan studi teologi-fikih Islam kontemporer serta wacana maqasid
al-syari‘ah dalam konteks ibadah.

PEMBAHASAN

A. Konsep Ibadah: Definisi, Dimensi, dan Kedudukannya dalam Syariat Islam

Ibadah secara etimologis berasal dari akar kata ‘abada—ya ‘budu— ‘ubiidiyyah yang
bermakna “tunduk”, “patuh”, dan “merendahkan diri”. Al-Raghib al-Asfahani dalam
Mufradat Alfaz al-Qur’an menjelaskan bahwa al- ‘ibadah berarti “puncak ketundukan
yang disertai dengan rasa cinta dan pengagungan kepada yang disembah.” Dengan
demikian, secara bahasa, ibadah tidak hanya sekadar ketaatan formal, tetapi ekspresi
spiritual dari kesadaran tauhid.

15 | M. Fadli, Lomba Sultan, Rahmatiah
Hikmah Penetapan Ibadah dalam Perspektif Teologi dan Fikih Islam



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mem i 2
doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2762

STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB

Secara terminologis, para ulama mendefinisikan ibadah dengan sudut pandang
yang berbeda sesuai dengan disiplin ilmunya.® Dalam teologi (‘ilm al-kalam), ibadah
diartikan sebagai kewajiban makhluk kepada Khaliq sebagai bentuk pengakuan atas
keesaan dan kekuasaan-Nya.* Sedangkan dalam fikih, sebagaimana dijelaskan oleh al-
Nawawi dalam Al-Majmii* Syarh al-Muhazzab, ibadah adalah “segala perbuatan yang
diperintahkan oleh syariat untuk mendekatkan diri kepada Allah, baik berupa perkataan
maupun perbuatan, yang disertai niat taat.>” Sementara al-Ghazali dalam Ihya’ ‘Uliim al-
Din menekankan bahwa ibadah adalah “tujuan tertinggi penciptaan manusia, yakni
penyucian hati agar dapat dekat dengan Allah.®”

Kedudukan ibadah dalam struktur ajaran Islam menempati posisi sentral. la
mencerminkan hubungan vertikal manusia dengan Allah (habl min Allah) dan menjadi
dasar pembentukan hubungan horizontal sesama manusia (kabl min al-nas). Ibadah
bukan hanya pilar agama dalam arti formal seperti salah, zakat, sawm, dan hajj, tetapi
juga merupakan esensi kehidupan yang menumbuhkan kesadaran moral dan spiritual. QS.
Al-Dhariyat/51: 56 menyebutkan:

“0pdxd Y| sy 2 B s
Terjemahnya : Aku tidak menciptakan jin dan manusia melainkan agar mereka beribadah
kepada-Ku’.”

Ayat ini menjadi fondasi teologis bahwa tujuan keberadaan manusia adalah
aktualisasi ‘ubiidiyyah total. Dalam pandangan Ibn Taymiyyah, ibadah mencakup seluruh
ketaatan lahir dan batin yang dicintai Allah, baik berupa amal hati, lisan, maupun anggota
badan.® Karenanya, ibadah dalam Islam bersifat komprehensif dan melampaui batas ritual
formal.

Para ulama fikih membagi ibadah menjadi dua kategori besar, yaitu ibadah
mahdah dan ibadah gaira mahdah. Ibadah mahdah adalah segala bentuk penghambaan
yang tata caranya telah ditetapkan secara tegas oleh nash syar‘i dan tidak dapat ditambah
atau dikurangi berdasarkan akal manusia. Contohnya adalah salah, sawm, zakah, dan hajj.
Dalam hal ini berlaku kaidah fikih:

Yadls o s b s bl St ot g Y
Artinya:
Hukum asal dalam ibadah adalah tawaqgquf (menunggu ketentuan nash), hingga
datang dalil yang menunjukkan sebaliknya.”
Kaidah ini menunjukkan bahwa ibadah mahdah bersifat taugifiyyah, artinya hanya

dapat dilakukan sesuai tuntunan wahyu tanpa inovasi manusia. Hal ini sebagaimana
ditegaskan dalam firman Allah Swt.:

3 Al-Raghib al-Asfahani, Mufradat Alfaz Al-Qur’an (Damaskus: Dar al-Qalam, 2009), h. 362.

4 <Abd al-Malik ibn ‘Abdullah Al-Juwayni, Al-Irsydd Ila Qawati‘ Al-Adillah Fi Usiil Al-I‘Tigad
(Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1995), h. 87.

% Al-Nawawi, Al-Majmii* Syarh Al-Muhazzab, Jilid 1, (Beirut: Dar al-Fikr, 2000), h. 28.

® Al-Ghazali, lhya’ ‘Uliim Al-Din, h. 32.

" Kementerian Agama RI, Al-Qur’an Dan Terjemahnya (Jakarta: Lajnah Pentashihan Mushaf al-
Qur’an, n.d.), h. 523.

8 lon Taymiyyah, Majmii‘ Al-Fatawa (Riyadh: Maktabah al-Rushd, 2022), h. 34.

% Al-Suyiiti, Al-Asybah Wa Al-Naza’ir (Beirut: Dar al-Kutub al-‘Tlmiyyah, 1998), h. 54.

16 | M. Fadli, Lomba Sultan, Rahmatiah
Hikmah Penetapan Ibadah dalam Perspektif Teologi dan Fikih Islam



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mem i 2
doi: 10.36701/qgiblah.v5i1.2762

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB

d&) S & ol iy Sy adle by o

Terjemahnya :

“Katakanlah: Sesungguhnya salatku, ibadahku, hidupku, dan matiku hanyalah
untuk Allah, Tuhan semesta alam.'® (QS. Al-An‘am/6: 162).

Ayat ini menegaskan prinsip tauhid yang menjadi fondasi ibadah mahdah: seluruh
amal ibadah harus murni ditujukan kepada Allah tanpa campuran tujuan duniawi atau
inovasi pribadi.

Adapun ibadah gaira mahdah atau disebut juga ‘adiyyah adalah aktivitas duniawi
yang dapat bernilai ibadah apabila disertai niat yang ikhlas dan sesuai tuntunan syariat.
Al-Ghazali dalam Ihya’ ‘Ulim al-Din menegaskan bahwa makan, tidur, bekerja, bahkan
hubungan suami-istri dapat bernilai ibadah bila diniatkan untuk mencari ridha Allah dan
menjaga kelangsungan hidup dalam ketaatan.'! Rasulullah Saw. bersabda:

125Gt K0 Gy o Jus G

|
Artinya :
“Sesungguhnya setiap amal tergantung pada niatnya, dan setiap orang akan
mendapatkan sesuai dengan apa yang ia niatkan.” (HR. al-Bukhari dan Muslim).
Hadis ini menjadi landasan teologis bahwa ibadah ghayr mahdah menuntut
kesadaran spiritual dan keikhlasan sebagai esensi dari penghambaan sejati. lbn
Taymiyyah memberikan penjelasan komprehensif tentang keluasan makna ibadah.
Dalam Majmii‘ al-Fatawa, beliau menyatakan'

133;&) Al JuzVis DY o st & uy\s NER \ss*

Artinya:

“Ibadah adalah istilah yang mencakup seluruh hal yang dicintai dan diridhai Allah,

baik berupa ucapan maupun perbuatan, lahir maupun batin.”

Definisi ini memperluas cakupan ibadah hingga meliputi seluruh aktivitas
manusia selama bernilai kebaikan dan diniatkan karena Allah. Dengan demikian, ibadah
dalam Islam tidak terbatas pada ritual formal, tetapi meliputi setiap amal yang berorientasi
pada ketaatan dan kemaslahatan.

Ulama kontemporer seperti Wahbah al-Zuhayli menafsirkan pembagian ini dalam
konteks sosial. Dalam Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu, beliau menjelaskan bahwa ibadah
mahdah berfungsi membentuk hubungan vertikal dengan Allah (spiritual purification),
sementara ibadah ghayr mahdah berperan menjaga harmoni sosial (social solidarity). Ia
menulis bahwa zakat dan sawm bukan sekadar kewajiban ritual, tetapi juga sistem sosial
yang menghapus ketimpangan dan melatih kepekaan terhadap sesama. Dengan demikian,
ibadah tidak hanya berdimensi wubiudiyyah (penghambaan), tetapi juga ‘imarah
(pembangunan peradaban).

ORI, Al-Qur’an Dan Terjemahnya, h. 150.

1 Al-Ghazali, lhya’ ‘Uliam Al-Din, h. 32.

12 Muhammad ibn Isma‘1l Al-Bukhari, Sahih Al-Bukhari, ed. Dar Tawq Al-Najah (Beirut: Dar Ibn
Kathir, 2000).

13 |bn Taymiyyah, Majmii* Al-Fatawa, h. 34.

17 | M. Fadli, Lomba Sultan, Rahmatiah
Hikmah Penetapan Ibadah dalam Perspektif Teologi dan Fikih Islam



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mem i 2
doi: 10.36701/qgiblah.v5i1.2762

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB

Yusuf al-Qaradawi dalam Al-‘Ibadah fi al-Islam menegaskan bahwa Islam
memandang seluruh kehidupan manusia sebagai medan ibadah. Menurutnya, ibadah yang
benar adalah yang menyatukan antara al- ‘ibadah al-mahdah dan al-‘ibadah al-ghayr
mahdah. la menulis:

MLakdy 00 S a2 B Vg L sk Sy 3
Artinya:

Dalam Islam, tidak ada ibadah yang murni ritual semata dan tidak ada kebiasaan

yang semata duniawi; yang menentukan adalah niat dan tujuan.”

Pernyataan ini menunjukkan bahwa batas antara ibadah ritual dan sosial bersifat
dinamis tergantung orientasi spiritualnya. Dengan demikian, seorang Muslim dapat
menjadikan seluruh aktivitas hidupnya sebagai sarana mendekatkan diri kepada Allah jika
dilakukan dengan niat yang benar dan sesuai prinsip syariat.

Secara filosofis, pembagian ibadah menjadi mahdah dan ghayr mahdah
menunjukkan keseimbangan antara aspek spiritual dan sosial dalam Islam. QS. Al-
Baqarah/2 177 menggambarkan keselmbangan ini dengan indah:
de 3D 515 20 sl B AT s 5 50y a0k s iKasts 5338 of 4

Esteddy (pds Gl b 2
Terjemahnya:

“Bukanlah kebajikan itu menghadapkan wajahmu ke timur atau ke barat, tetapi

kebajikan ialah beriman kepada Allah dan hari akhir serta memberikan harta yang

dicintainya kepada kerabat, anak yatim, dan orang miskin®®.”

Ayat ini menegaskan bahwa ibadah sejati bukan sekadar ritual formal, tetapi juga
amal sosial yang mencerminkan keimanan.

Dari uraian tersebut dapat disimpulkan bahwa konsep ibadah dalam Islam bersifat
holistik dan integratif. Ibadah tidak hanya ritual individual antara hamba dan Tuhannya,
tetapi juga mencakup amal sosial dan profesional yang bernilai ibadah ketika dilandasi
niat yang benar. Inilah yang disebut oleh al-Ghazali sebagai tazkiyah al-nafs dan oleh Ibn
Taymiyyah sebagai tahqiq al- ‘ubidiyyah al-kamilah (penghambaan yang sempurna).
Dengan memahami dua dimensi ibadah ini mahdah dan ghayr mahdah seorang Muslim
mampu menjalani kehidupan secara seimbang: tunduk kepada Allah, bermanfaat bagi
sesama, dan menjaga keharmonisan antara lahir dan batin, dunia dan akhirat.

B. Hikmah Penetapan Ibadah: Perspektif Teologi dan Figh Islam

Penetapan ibadah dalam Islam tidak bersifat arbitrer, tetapi mengandung hikmah
yang dalam dan tujuan yang agung. Dari sisi teologi, ibadah merupakan manifestasi
tawhid al-ulihiyyah, yaitu pengesaan Allah dalam segala bentuk penghambaan. Al-
Ghazalt menjelaskan bahwa hakikat ibadah bukan sekadar gerakan fisik, melainkan
pengosongan diri dari selain Allah dan pengisian hati dengan kehadiran-Nya. Oleh karena

14 yasuf Al-Qaradawi, Al- ‘Ibdadah FT Al-Islam (Beirut: Mu’assasah al-Risalah, 1994), h. 18.
15 RI, Al-Qur’an Dan Terjemahnya, h. 27.

18 | M. Fadli, Lomba Sultan, Rahmatiah
Hikmah Penetapan Ibadah dalam Perspektif Teologi dan Fikih Islam



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mem i 2
doi: 10.36701/qgiblah.v5i1.2762

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB

itu, ibadah sejati adalah yang dilandasi oleh ikilas (kemurnian niat) dan iksan (kesadaran
akan pengawasan Ilahi)*. Rasulullah bersabda:

Artinya:

“Engkau beribadah kepada Allah seakan-akan engkau melihat-Nya; jika engkau

tidak melihat-Nya, maka sesungguhnya Dia melihatmu.” (HR. Muslim)

Dalam fikih Islam, hikmah ibadah dipahami melalui keteraturan hukum dan
struktur syariat. Setiap ibadah memiliki rukun dan syarat yang menjadi bentuk ketaatan
terhadap perintah Allah. Al-Nawawi menegaskan bahwa keterikatan pada aturan tersebut
merupakan bagian dari ta‘abbudiyyah, yaitu penghambaan tanpa syarat terhadap
ketentuan Ilahi.®® Wahbah al-Zuhayli dalam Al-Figh al-Islami wa Adillatuhu
menambahkan bahwa hukum-hukum ibadah bukan hanya kewajiban ritual, tetapi juga
sarana pendidikan spiritual dan sosial yang menanamkan disiplin, kebersihan, kejujuran,
dan kesabaran®®.

Hikmah penetapan ibadah terlihat jelas pada masing-masing jenisnya. Salah
menumbuhkan kedisiplinan spiritual dan keteraturan waktu; zakah membersihkan harta
sekaligus memperkuat solidaritas sosial; sawm mengajarkan pengendalian diri dan empati
terhadap kaum lemah; sedangkan hajj melatih kesetaraan universal dan persaudaraan
lintas ras. Semua ibadah ini memiliki makna teologis yang berakar pada pengakuan
terhadap keesaan Allah serta makna sosial sebagai pembentuk masyarakat beradab?.

Pandangan teologis Ibn Qayyim al-Jawziyyah memperkaya hal ini. Dalam
Madarij al-Salikin, beliau menjelaskan bahwa setiap ibadah memiliki hikmah tertentu
yang jika dipahami, akan menumbuhkan mahabbah (cinta kepada Allah). Cinta itulah
yang menjadi ruh ibadah dan membedakannya dari rutinitas formalistik.?! Dengan
demikian, dari sisi teologi, ibadah menghidupkan ruh iman; sedangkan dari sisi fikih,
ibadah menata tubuh hukum. Keduanya bersatu dalam mencapai tujuan akhir:
penyempurnaan manusia sebagai khalifah di bumi.

Penetapan ibadah dalam Islam bukanlah sekadar perintah ritual tanpa makna,
melainkan memiliki hikmah (illat dan maslahah) yang dalam dan integral terhadap
sistem kehidupan manusia. Dalam pandangan teologi Islam, ibadah merupakan bentuk
aktualisasi dari pengakuan terhadap keesaan dan kekuasaan Allah (tawhid al-ulithiyyah).
Ibadah menjadi media utama bagi manusia untuk menginternalisasi nilai tauhid dalam
kesadaran moral dan eksistensial. Allah Swt. berfirman:

2E -

0525 S A3 (o lly (Sl (o)) 4555 1,081 2 T
Terjemahnya:

“Wahai manusia, sembahlah Tuhanmu yang telah menciptakan kamu dan orang-
orang yang sebelum kamu, agar kamu bertakwa.??” (QS. Al-Bagarah/2: 21)

16 Al-Ghazali, lhya’ “Uliim Al-Din, h. 29.

17 Muslim ibn al-Hajjaj Muslim, Sahzz Muslim (Beirut: Dar Ihya’ al-Turath al-*Arabi, n.d.).

18 Al-Nawawi, Al-Majmii * Syarh Al-Muhazzab, h. 52.

19 Wahbah Al-Zuhayli, Al-Figh Al-Islami Wa Adillatuhu (Dimasyq: Dar al-Fikr, 1989), h. 271.
20 Ibn Qudamah, Al-Mughni (Riyadh: Dar ‘Alam al-Kutub, 1997), h. 12.

21 1bn Qayyim al-Jawziyyah, Madarij Al-Salikin (Beirut: Dar al-Kitab al-‘Arabi, 1996), h. 110.
22 R1, Al-Qur’an Dan Terjemahnya, h. 4.

19 | M. Fadli, Lomba Sultan, Rahmatiah
Hikmah Penetapan Ibadah dalam Perspektif Teologi dan Fikih Islam



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mem i 2
doi: 10.36701/qgiblah.v5i1.2762

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB

Ayat ini menunjukkan bahwa tujuan utama ibadah adalah tazkiyah al-nafs
(penyucian jiwa) dan tahqiqg al-tagwa (pembentukan ketakwaan). Dalam perspektif
teologis, ibadah bukan hanya kewajiban formal, tetapi sarana penyempurnaan diri menuju

pengenalan hakikat Ilahi. Al-Ghazali dalam lhya’ ‘Uliim al-Din menulis:
P a0 e ooy Ay L EE s 50
Artinya:

“Ibadah merupakan buah dari pengetahuan tentang Allah, sekaligus jalan untuk

mengenal-Nya.”

Dengan demikian, ibadah adalah titik temu antara ma ‘rifah (pengetahuan teologis)
dan ta ‘ah (ketaatan). Dalam perspektif fikih, ibadah berfungsi sebagai sistem hukum yang
menata kehidupan rohani dan sosial manusia. Al-Nawawi1 dalam Al-Majmii ‘* Syarh al-
Muhazzab menjelaskan bahwa setiap ibadah memiliki rukun (pilar), syarat, dan kaifiyyah
(tata cara) yang diatur dengan ketat, bukan sekadar demi formalitas, tetapi sebagai bentuk
kedisiplinan syar‘i yang melatih ketaatan tanpa syarat kepada kehendak Allah. Rasulullah
Saw. bersabda:

Ll gotsh wlo
Artinya:

“Salatlah kalian sebagaimana kalian melihat aku salat. ” (HR. al-Bukhar)

Hadis ini menunjukkan aspek ta ‘abbudiyyah (penghambaan total) yang menjadi
inti ibadah dalam fikih. Penetapan bentuk-bentuk ibadah bukan semata aturan legalistik,
tetapi latihan spiritual untuk menguatkan dimensi kepatuhan dan disiplin dalam diri
seorang mukmin.

Ibn Taymiyyah menghubungkan dua sisi ini teologi dan fikih secara harmonis.
Dalam Majmii * al-Fatawa beliau menulis:

Piles ded Lo U pdy Wil Giss & S 5 ot GG
Artinya:

“Tujuan akhir dari seluruh ibadah adalah merealisasikan penghambaan hanya

kepada Allah semata, dan kesempurnaannya terwujud dengan mengikuti

Rasulullah.”

Pernyataan ini mempertegas bahwa hikmah penetapan ibadah tidak hanya untuk
ketaatan formal, melainkan juga pembentukan karakter spiritual yang tunduk kepada
wahyu dan sunnah. Ulama tafsir seperti Fakhr al-Din al-Razi dalam Mafatih al-Gayb
menjelaskan bahwa ibadah yang disyariatkan memiliki dua hikmah: pertama, tahzib al-
nafs (pendidikan jiwa) agar terhindar dari sifat sombong dan lalai; kedua, tagwiyah al-
ijtima * (penguatan solidaritas sosial) agar umat Islam menjadi satu komunitas yang taat
dan saling peduli. Menurut al-Razi, sa/ah mendidik jiwa untuk tunduk, zakah mendidik
untuk derma, sawm mendidik kesabaran, dan %ajj mendidik kerendahan hati di hadapan
kebesazr6an Allah. Semua bentuk ibadah merupakan pelatihan spiritual yang berdampak
sosial.

23 Al-Ghazali, lhya’ ‘Uliim Al-Din, h. 29.

24 Al-Bukhari, Sahih Al-Bukhart.

25 |bn Taymiyyah, Majmii‘ Al-Fatawa, h.34.

26 Fakhr al-Din al-Razi, Mafatih Al-Ghayb (Beirut: Dar Thya’ al-Turath al-‘ Arabi, 1999), h. 325.

20 | M. Fadli, Lomba Sultan, Rahmatiah
Hikmah Penetapan Ibadah dalam Perspektif Teologi dan Fikih Islam



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mem i 2
doi: 10.36701/qgiblah.v5i1.2762

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB

Ibn al-Qayyim al-Jawziyyah juga menguraikan hikmah ini dalam Madarij al-
Salikin. Ia menyebut bahwa ibadah adalah “madrasah tarbawiyyah” (sekolah pendidikan
jiwa) yang berfungsi untuk memindahkan manusia dari wilayah hawa nafsu menuju
wilayah rida Allah. Beliau berkata:

27 18 B e TR a5 aalais agslia 3 SUal lad e b B3 W
Artinya:

“Ibadah disyariatkan demi kemaslahatan hamba-hamba dalam kehidupan dunia

dan akhirat mereka; ia merupakan rahmat dari Allah kepada mereka.”

Dengan demikian, ibadah bukanlah beban (zaklif) semata tetapi karunia (ni ‘mah)
yang membuka jalan bagi manusia untuk memperoleh ketenangan batin dan keteraturan
sosial.

Dari sisi teologi, penetapan ibadah juga mengandung rahasia ilahiyyah yang
membentuk hubungan eksistensial antara Khaliq dan makhluk. Rasulullah # bersabda
dalam hadis qudsi yang diriwayatkan oleh al-Bukhart:

Pl e sl o) SR e I s e S Gy &
Artinya:

“Tidak ada sesuatu yang lebih dicintai oleh-Ku yang digunakan hamba-Ku untuk

mendekat kepada-Ku daripada apa yang telah Aku wajibkan kepadanya. Dan

hamba-Ku senantiasa mendekat kepada-Ku dengan amalan sunnah hingga Aku
mencintainya. ”

Hadis ini mengungkapkan bahwa hikmah utama ibadah adalah mencapai magam
mahabbah Allah (cinta Ilahi), yang merupakan puncak spiritualitas teologis.

Dengan demikian, dalam perspektif teologi dan fikih Islam, penetapan ibadah
memiliki hikmah yang bersifat transenden sekaligus fungsional. Teologi menegaskan
nilai ketuhanan dan keikhlasan, sedangkan fikih menekankan tatanan hukum dan
kemaslahatan sosial. Keduanya berpadu untuk membentuk pribadi mukmin yang
seimbang antara spiritualitas dan etika, antara hubungan dengan Allah dan tanggung
jawab sosial. Ibadah bukanlah sekadar kewajiban ritual, tetapi juga sarana transformasi
moral dan sosial yang mencerminkan tujuan akhir syariat (magdasid al-syari‘ah), yaitu
menghadirkan rahmat bagi semesta alam sebagaimana firman Allah vat

el 225 ) et s

JE R

Terjemahnya :
“Dan tidaklah Kami mengutus engkau (Muhammad) melainkan untuk menjadi
rahmat bagi seluruh alam?.” (QS. Al-Anbiya’/21: 107)

C. Magqasid, Nilai Spiritualitas, dan Relevansi Ibadah bagi Kehidupan Kontemporer
1. Maqasid dan Nilai Spiritualitas

27 |bn Qayyim al-Jawziyyah, Madarij Al-Salikin, h. 110.
28 Al-Bukhari, Sahih Al-Bukhari, Kitab al-Rigaq.
2RI, Al-Qur’an Dan Terjemahnya, h. 107.

21 | M. Fadli, Lomba Sultan, Rahmatiah
Hikmah Penetapan Ibadah dalam Perspektif Teologi dan Fikih Islam



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mem i 2
doi: 10.36701/qgiblah.v5i1.2762

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB

Dalam konteks magasid, Wahbah al-Zuhayli menjelaskan bahwa hikmah ibadah
dapat dikaitkan langsung dengan tujuan syariat (maqgasid al-syari ‘ah). Menurutnya, salah
menjaga agama (hifz al-din), sawm menjaga jiwa (hifz al-nafs), zakah menjaga harta (hifz
al-mal), dan hajj menjaga kesatuan umat (kifz al- ummah) la menulis:

V5 G 3 ssend gy ) oGl B By Sist
Artinya:

“Ibadah-ibadah merupakan sarana untuk menjaga lima kebutuhan pokok dan

mewujudkan kebahagiaan di dunia dan akhirat.”

Dengan kerangka magasid ini, ibadah tidak hanya dimaknai sebagai hubungan
transendental, tetapi juga sebagai sistem kemaslahatan universal. Ulama kontemporer
seperti Tahir ibn ‘Asyiir dan Ahmad al-Raysiini kemudian memperluas pemahaman
hikmah ibadah ke arah dimensi moral dan sosial. Ibn ‘Asyiir dalam Magqasid al-Syari ‘ah
al-Islamiyyah menyebut bahwa ibadah adalah instrumen tahzib al-akhlagq (pembinaan
akhlak) yang bertujuan membentuk masyarakat beradab. Menurutnya, ‘“hikmah
penetapan ibadah tidak akan sempurna kecuali ibadah tersebut memancarkan nilai
keadilan, kasih sayang, dan kebersamaan di tengah manusia.®’” Sementara al-Raysiini
menekankan bahwa ibadah adalah “madrasah maqasidiyyah” yang mendidik manusia
agar menyadari keseimbangan antara haqq Allah dan haqq al- ‘ibad.*

Salah satu aspek paling mendalam dari penetapan ibadah dalam Islam adalah
keterkaitannya dengan magdasid al-syari‘ah tujuan-tujuan universal yang melandasi
seluruh hukum Islam. Para ulama usul seperti al-Syatibi, al-Ghazali, dan Tahir ibn ‘ Asyiir
sepakat bahwa maqasid mencakup lima penjagaan pokok: hifz al-din, al-nafs, al- ‘aql, al-
nasl, al-mal. Setiap bentuk ibadah memiliki hubungan yang erat dengan tujuan-tujuan ini.
Salah menjaga agama (hifz al-din), karena ia mengingatkan manusia akan kehadiran
Allah dan membentengi dari kemungkaran, sebagaimana firman-Nya:

Sadlly lesdl e g5 B 5

Artinya:

“Sesungguhnya salat itu mencegah dari perbuatan keji dan mungkar.” (QS. Al-

‘Ankabiit/29: 45)

Sawm menjaga jiwa (hifz al-nafs), dengan menumbuhkan kesabaran,
pengendalian diri, dan empati terhadap sesama. Zakat menjaga harta (kifz al-mal), karena
ia membersihkan kekayaan dari sifat tamak dan mewujudkan keadilan sosial. Haji
menjaga ukhuwah (%ifz al-ummah), mengajarkan kesetaraan dan persatuan lintas bangsa.
Maka, seluruh ibadah dalam Islam sejatinya merupakan sistem spiritual yang
menegakkan magqasid secara aplikatif dalam kehidupan manusia®*,

30 Al-Zuhayli, Al-Figh Al-Islami Wa Adillatuhu, h. 271.

81 Tahir ibn ‘Asyiir, Maqasid Al-Syari‘ah Al-Islamiyyah (Tunis: Dar al-Su’iidi, 1998), h. 182.

32 Ahmad al-Raysiini, Nazariyyat Al-Magadsid ‘inda Al-Imam Al-Syatibi (Al-Qahirah: Dar al-
Kalimah, 1995), h. 201.

3 RI, Al-Qur’an Dan Terjemahnya, h. 401.

34 Ibrahim ibn Miisa Al-Syatibi, Al-Muwafagat Fi Usiil Al-Syari‘dh (Beirut: Dar Ibn ‘Affan,
1997), h. 8.

22 | M. Fadli, Lomba Sultan, Rahmatiah
Hikmah Penetapan Ibadah dalam Perspektif Teologi dan Fikih Islam



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mem i 2
doi: 10.36701/qgiblah.v5i1.2762

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB

Al-Ghazali dalam lhya’ ‘Ulum al-Din menegaskan bahwa ibadah bukan sekadar
jalan menuju surga, tetapi proses transformasi jiwa menuju al-insan al-kamil (manusia
paripurna). la menulis:

P 55 e ool el o w51 Lt e oS G

Artinya:

“Sesungguhnya ibadah diwajibkan untuk menyucikan jiwa dan membersihkan

hati dari kotoran dunia.”

Pandangan ini kemudian dikembangkan oleh Ibn Qayyim al-Jawziyyah dalam
Madarij al-Salikin, yang menilai ibadah sebagai sayr wa sulik perjalanan spiritual yang
menaikkan manusia dari sekadar taat formal menuju kedekatan hakiki dengan Allah.®

Dalam konteks sosial, Wahbah al-ZuhaylT mengaitkan maqasid ibadah dengan
pembangunan masyarakat berkeadaban (mujtama‘ salih). la berpendapat bahwa ibadah
yang benar akan melahirkan keseimbangan antara dimensi individual dan sosial. Salah
mengokohkan moralitas personal, sementara zakat dan sawm menegakkan solidaritas dan
empati. la menulis:

37 Sy ae. 20 ze af oo 0o s 22 % a8 A%
qw\mwjjc@:@\éY&}ﬁbé\gw\uv\

Artinya:

“Ibadah yang sejati adalah yang melahirkan keadilan di masyarakat dan kasih

sayang di antara manusia.”

Dengan demikian, ibadah berfungsi sebagai fondasi etika publik dan
pembangunan sosial yang berkeadilan. Yusuf al-Qaradawi dalam Al- ‘Ibadah fi al-Islam
juga menegaskan hal senada. la menyebut ibadah sebagai madrasah tadribiyyah (sekolah
latihan moral) yang melatih manusia dalam disiplin, tanggung jawab, dan kesucian hati.
Menurutnya, umat Islam akan kehilangan ruh spiritualnya jika ibadah hanya dimaknai
sebagai kewajiban legalistik tanpa kesadaran sosial. Karenanya, ia menawarkan
pendekatan tawazuni (keseimbangan) antara dimensi ta ‘abbudiyyah dan ijtima ‘iyyah,
agar ibadah tidak terputus dari realitas kehidupan.

Pandangan ulama kontemporer seperti Tahir ibn ‘Asyiir dan Ahmad al-Raysiini
memperluas horizon ini dengan memandang ibadah sebagai proyek peradaban
magqasidiyyah. Ibn ‘Asyiir menulis bahwa ibadah memiliki fungsi tagwim al-insan —
membentuk manusia sebagai makhluk bermartabat yang sadar akan tanggung jawab
sosialnya. Al-Raysiini menambahkan bahwa maqasid ibadah mencakup nilai kebebasan
spiritual, kemerdekaan moral, dan penguatan akhlak publik. Dengan kata lain, ibadah
dalam Islam bukan hanya menghubungkan manusia dengan Tuhan, tetapi juga
menegakkan tatanan nilai di tengah masyarakat.

2. Relevansi Ibadah bagi Kehidupan Kontemporer

35 Al-Ghazali, lhya’ ‘Uliim Al-Din, h. 45.
% Ibn Qayyim al-Jawziyyah, Madarij Al-Salikin, h. 110.
37 Al-Zuhayli, Al-Figh Al-Islami Wa Adillatuhu, h. 279.

23 | M. Fadli, Lomba Sultan, Rahmatiah
Hikmah Penetapan Ibadah dalam Perspektif Teologi dan Fikih Islam



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mem i 2
doi: 10.36701/qgiblah.v5i1.2762

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB

Ibadah dalam Islam tidak hanya dimaksudkan sebagai bentuk pengabdian ritual,
melainkan juga sebagai mekanisme pembentukan kesadaran spiritual yang mendalam.
Dalam tatanan kehidupan modern yang sarat dengan tekanan materialisme dan
disorientasi moral, ibadah hadir sebagai poros keseimbangan batin manusia. Melalui
ibadah, manusia diingatkan kembali pada hakikat eksistensinya sebagai makhluk yang
memiliki keterikatan metafisis dengan Pencipta. Al-Qur’an mengisyaratkan bahwa
ketenangan sejati hanya dapat diperoleh dengan mengingat Allah:

S s 40 2

Artinya:

“Ketahuilah, hanya dengan mengingat Allah hati menjadi tenteram”3® (QS. Al

Ra‘d/13: 28)

Ayat ini menegaskan bahwa spiritualitas bukan sekadar aktivitas batin, tetapi
energi transenden yang memulihkan keseimbangan psikis manusia di tengah hiruk-pikuk
dunia modern. Dimensi spiritual ibadah tidak dapat dilepaskan dari orientasi tauhid.
Ketika seseorang melaksanakan ibadah, ia sesungguhnya sedang meneguhkan kembali
relasi rubiibiyyah bahwa Allah adalah pengatur segala kehidupan dan w/ithiyyah bahwa
hanya Allah yang layak disembah. Hal ini menjadikan ibadah sebagai bentuk deklarasi
eksistensial tentang kebebasan spiritual: kebebasan dari dominasi hawa nafsu, kebebasan
dari ketergantungan pada dunia, dan kebebasan dari perbudakan terhadap sesama
manusia. Dalam kerangka ini, ibadah mengandung dimensi pembebasan moral (moral
liberation), yang menumbuhkan otonomi jiwa di bawah kendali nilai-nilai llahi.

Dalam kehidupan sosial, ibadah juga memainkan peran yang lebih luas sebagai
pengikat moral kolektif. Salat berjamaah melatih disiplin dan solidaritas; zakat
menegakkan keadilan ekonomi; puasa melatih kesabaran dan empati sosial; dan haji
menghapus sekat ras, warna, serta status sosial.*® Ibadah-ibadah tersebut tidak berhenti
pada aspek ritual, melainkan membentuk etika publik (public piety) yang menata
kehidupan sosial dalam kerangka keadilan dan kasih sayang. Sebagaimana firman Allah
Swit.:

"°

sleayis J3alu 346 & &

Artinya:

“Sesungguhnya Allah memerintahkan (kamu) untuk berlaku adil dan berbuat

ihsan.*® (QS. Al-Nahl/16: 90)

Dari ayat ini dapat dipahami bahwa ibadah sejati tidak terpisah dari keadilan dan
ihsan; keduanya menjadi cermin keberterimaan ibadah dalam ranah sosial.

Pandangan ini memperkaya pemahaman klasik yang cenderung menempatkan
ibadah sebagai aktivitas ritual yang berdiri sendiri. Jika dalam karya-karya seperti Al-
Majmii * dan Al-Mughnt fokus utama terletak pada tata cara ibadah dan syarat sahnya,
maka dalam pembacaan kontemporer, ibadah dilihat sebagai sistem pendidikan moral dan

% RI, Al-Qur’an Dan Terjemahnya, h. 252.
39 Jasser Auda, Maqasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law (London, n.d.), Cet IIl. h. 98.
4RI, Al-Qur’an Dan Terjemahnya, h. 277.

24 | M. Fadli, Lomba Sultan, Rahmatiah
Hikmah Penetapan Ibadah dalam Perspektif Teologi dan Fikih Islam



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mem i 2
doi: 10.36701/qgiblah.v5i1.2762

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB

sosial. Nilai spiritualnya tidak hanya diukur dari ketepatan rukun dan syarat, tetapi juga
dari dampak etik yang ditimbulkannya. Dengan demikian, ibadah menjadi laboratorium
moral, tempat manusia berlatih menghadirkan nilai-nilai transenden di tengah interaksi
sosial.

Dalam konteks kehidupan global yang dilanda krisis moral dan spiritual, ibadah
memiliki potensi sebagai terapi eksistensial. Banyak individu modern kehilangan makna
hidup karena keterputusan antara keberagamaan formal dan kehidupan sehari-hari.
Melalui ibadah, Islam menawarkan integrasi antara kesalehan individual dan tanggung
jawab sosial. Aktivitas seperti salah dan dzikrullah, ketika dihayati secara benar,
menumbuhkan kesadaran diri (self-awareness) dan keseimbangan emosional (emotional
harmony). Dalam hal ini, ibadah tidak hanya menjadi jalan menuju Allah, tetapi juga
media penyembuhan psikis dan sosial.

Ibadah juga merepresentasikan sistem etika fungsional yang dapat diaplikasikan
dalam ruang profesional dan sosial modern. Disiplin waktu dalam salah menumbuhkan
etos kerja, keteraturan, dan tanggung jawab; semangat pengorbanan dalam zakat
melahirkan empati ekonomi; serta nilai kesetaraan dalam hajj menumbuhkan kesadaran
multikultural dan inklusif. Ibadah dengan demikian membentuk character habitus yang
memengaruhi perilaku publik. Di sinilah Islam menawarkan konsep spiritualitas yang
rasional dan produktif bukan sekadar kontemplatif, tetapi juga transformatif.

Lebih jauh, ibadah menghadirkan paradigma keseimbangan antara ta ‘abbudiyyah
dan ‘imarah al-ard antara penghambaan dan pembangunan. Ibadah bukanlah pelarian
dari realitas dunia, melainkan sarana untuk menata dunia berdasarkan nilai ilahiah.
Dengan menempatkan ibadah sebagai pusat kesadaran spiritual dan etika sosial, Islam
menolak dikotomi antara dunia dan akhirat. Maka, kesempurnaan ibadah tidak hanya
diukur dari intensitas dzikir, tetapi juga dari kontribusi terhadap kemaslahatan umat.
Rasulullah bersabda:

41 %y ossaF Gros0 4

Artinya:

“Sebaik-baik manusia adalah yang paling bermanfaat bagi manusia lainnya.” (HR.

al-Tabarani)

Hadis ini memperlihatkan bahwa spiritualitas Islam selalu berorientasi pada
kemanfaatan sosial ibadah yang sejati adalah yang menumbuhkan kebaikan di tengah
masyarakat.

Dalam kerangka akademik yang lebih luas, pemahaman terhadap ibadah seperti
ini menegaskan bahwa Islam memiliki konsep spiritualitas yang integral, adaptif, dan
kontekstual. Ibadah bukan hanya gerak simbolik menuju Allah, tetapi juga sistem nilai
yang dapat memandu manusia di tengah perubahan sosial. Perspektif ini membuka ruang
bagi reinterpretasi teologis dan fikihiyyah terhadap ibadah: bahwa penghambaan tidak
hanya diukur dari ritualitas, tetapi juga dari sejauh mana ibadah tersebut menumbuhkan
kemanusiaan, tanggung jawab, dan kesadaran sosial. Ibadah, dengan demikian, menjadi

41 Sulayman ibn Ahmad Al-Tabarani, Al-Mu jam Al-Kabir (Kaira: Maktabah Ibn Taymiyyah,
n.d.), no. 5786.

25 | M. Fadli, Lomba Sultan, Rahmatiah
Hikmah Penetapan Ibadah dalam Perspektif Teologi dan Fikih Islam



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mem i 2
doi: 10.36701/qgiblah.v5i1.2762

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB

jembatan antara langit dan bumi, antara dzikrullah dan kerja, antara kesalehan pribadi dan
kemaslahatan publik.

KESIMPULAN

Penelitian ini menegaskan bahwa ibadah dalam Islam merupakan sistem
penghambaan yang dibangun atas integrasi antara dimensi teologis dan kerangka fikih
yang saling menguatkan, sehingga melahirkan pemahaman ibadah yang utuh dan
komprehensif. Dari sisi teologi, ibadah berfungsi sebagai aktualisasi tauhid yang
menanamkan kesadaran ketuhanan, membimbing manusia menuju penyucian jiwa,
penguatan iman, dan keterikatan spiritual dengan Allah Swt.; sedangkan dari perspektif
fikih, ibadah diformulasikan sebagai tatanan hukum yang terstruktur melalui rukun,
syarat, dan kaifiyyah yang berperan mendidik kedisiplinan, keteraturan, dan tanggung
jawab moral. Penelitian ini menemukan bahwa konsepsi ibadah tidak terbatas pada
praktik ritual semata, melainkan mencakup dimensi sosial yang luas, sehingga setiap
aktivitas bernilai kebaikan dapat bernilai ibadah apabila dilandasi niat yang benar dan
orientasi kemaslahatan. Pendekatan maqasid al-syari‘ah memperlihatkan bahwa seluruh
ibadah mengandung tujuan mendasar dalam menjaga agama, jiwa, akal, keturunan, dan
harta, sekaligus berfungsi membangun tatanan sosial yang adil, empatik, dan
berkeadaban. Dalam konteks masyarakat modern, ibadah terbukti memiliki relevansi
signifikan sebagai sarana pembentukan kesalehan integral yang menyatukan spiritualitas
personal dengan etika sosial. Dengan demikian, penelitian ini menyimpulkan bahwa
hikmah penetapan ibadah tidak berhenti pada dimensi kepatuhan normatif, tetapi terletak
pada daya transformasinya dalam membentuk pribadi beriman dan masyarakat bermoral.
Temuan ini sekaligus menegaskan pentingnya pengembangan kajian ibadah berbasis
maqasid sebagai fondasi penguatan spiritualitas sosial dan etika publik Islam di era
kontemporer.

DAFTAR PUSTAKA

Ahmad al-Raystuni. Nazariyyat Al-Magqasid ‘inda Al-Imam Al-Syatibi. Al-Qahirah: Dar
al-Kalimah, 1995.

Al-Bukhari, Muhammad ibn Isma‘il. Sahih Al-Bukhari. Edited by Dar Tawq Al-Najah.
Beirut: Dar Ibn Kathir, 2000.

Al-Ghazali, Aba Hamid. lhya’ ‘Uliim Al-Din. Cet. 1. Beirut: Dar al-Ma‘rifah, n.d.

Al-Juwayni, ‘Abd al-Malik ibn ‘Abdullah. Al-Irsyad Ila Qawati ‘ Al-Adillah F1 Usil Al-
I‘Tigad. Beirut: Dar al-Kutub al-‘IImiyyah, 1995.

Al-Nawawi1. Al-Majmii* Syarh Al-Muhazzab. Beirut: Dar al-Fikr, 2000.

Al-Qaradawi, Yasuf. Al- ‘Tbadah Ft Al-Islam. Beirut: Mu’assasah al-Risalah, 1994.

Al-Raghib al-Asfahani. Mufradat Alfaz Al-Qur’an. Damaskus: Dar al-Qalam, 2009.

Al-Suyuti. Al-Asybah Wa Al-Naza 'ir. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1998.

Al-Syatibi, Ibrahtm ibn Musa. Al-Muwafaqat Fi Usil Al-Syari‘Ah. Beirut: Dar Ibn
‘Affan, 1997.

Al-Tabarani, Sulayman ibn Ahmad. Al-Mu ‘jam Al-Kabir. Kaira: Maktabah Ibn
Taymiyyah, n.d.

Al-Zuhayli, Wahbah. Al-Figh Al-Isiami Wa Adillatuhu. Dimasyq: Dar al-Fikr, 1989.

26 | M. Fadli, Lomba Sultan, Rahmatiah
Hikmah Penetapan Ibadah dalam Perspektif Teologi dan Fikih Islam



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mem i 2
doi: 10.36701/qgiblah.v5i1.2762 ‘
JURNAL

STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB
s

Auda, Jasser. Magasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law. London, n.d.

Fakhr al-Din al-Razi. Mafatih Al-Ghayb. Beirut: Dar Thya’ al-Turath al-‘Arabi, 1999.

Ibn Qayyim al-Jawziyyah. Madarij Al-Salikin. Beirut: Dar al-Kitab al-‘Arabi, 1996.

Ibn Qudamah. Al-Mughni. Riyadh: Dar ‘Alam al-Kutub, 1997.

Ibn Taymiyyah. Majmii * Al-Fatawa. Riyadh: Maktabah al-Rushd, 2022,

Muslim, Muslim ibn al-Hajjaj. Sakih Muslim. Beirut: Dar Thya’ al-Turath al-‘Arabi, n.d.

RI, Kementerian Agama. Al-Qur’an Dan Terjemahnya. Jakarta: Lajnah Pentashihan
Mushaf al-Qur’an, n.d.

Tahir ibn ‘Asytir. Maqasid Al-Syart ‘ah Al-Islamiyyah. Tunis: Dar al-Su’td, 1998.

27 | M. Fadli, Lomba Sultan, Rahmatiah
Hikmah Penetapan Ibadah dalam Perspektif Teologi dan Fikih Islam



