
56 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin 
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer 

 

AL-QIBLAH: 
Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 
https://journal.stiba.ac.id/index.php/qiblah/index 

Vol. 5, No. 1 (2026) 

p. 56-80 

doi: 
10.36701/qiblah.v5i1.2794 

 

Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldūn: 

Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam 

Kontemporer 
The Concept of Production in Ibn Khaldūn's Thought: Theoretical Analysis and Its Relevance 

for Contemporary Islamic Economics 

 

Azwara, Muslimin H. Karab, Askar Patahuddinc 

   
aInstitut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia; Email: azwar.iskandar@gmail.com 
bUniversitas Islam Negeri (UIN) Alauddin, Makassar, Indonesia; Email: musliminkara@uin-alauddin.ac.id 
cInstitut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia; Email: askarpatahuddin@stiba.ac.id 

Article Info  Abstract 

Received: 23 October 2025 
Revised: 26 November 2025 

Accepted: 27 November 2025 

Published: 29 Januari 2026 

 
Keywords: 

Ibn Khaldūn, production, 

Islamic economics, halal 

industry, ʿumrān 
 

Kata kunci: 

Ibn Khaldūn, produksi, 

ekonomi Islam, industri halal, 
‘umrān 

 This study aims to describe the concept of production in Ibn Khaldūn’s 
thought, analyze its philosophical, normative, and historical foundations, and 

evaluate its relevance to the development of contemporary Islamic economics, 

particularly the halal industry. The study employs a qualitative-descriptive 

approach based on library research, using content analysis of Ibn Khaldūn’s 
Muqaddimah and related literature to examine the concept of production 

within the context of the modern economy. The findings indicate that, in Ibn 

Khaldūn’s perspective, production is an integral part of civilization (‘umrān) 

and is not merely understood as a technical process, but also as a social 
activity involving human labor, division of labor, social solidarity 

(‘asabiyyah), and institutional strengthening. His concept of production is 

rooted in Sharīʿah values such as justice and maṣlaḥah, and is shaped by 

historical and political experiences that form a comprehensive view of the 
relationship between state stability, productive capacity, and societal welfare. 

Furthermore, the study highlights that Ibn Khaldūn’s thought remains highly 

relevant to contemporary Islamic economics. Its principles can serve as a 

foundation for strengthening the halal industry through improving human 
capital quality, institutional governance, halal certification, access to Islamic 

finance, and equitable fiscal policies. Therefore, Ibn Khaldūn’s concept of 

production offers a rich and applicable analytical framework for sustainable 

Islamic economic development. The implication is that this framework can be 
used as a conceptual basis for formulating policies and strategies for 

sustainable and socially oriented halal industry development. 

 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan mendeskripsikan konsep produksi dalam pemikiran 

Ibn Khaldūn, menganalisis dasar filosofis, normatif, dan historisnya, serta 

mengevaluasi relevansinya bagi pengembangan ekonomi Islam kontemporer, 

khususnya industri halal. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-
deskriptif berbasis studi kepustakaan dengan analisis isi terhadap Muqaddimah 

Ibn Khaldūn dan literatur terkait untuk mengkaji konsep produksi dalam 

konteks ekonomi modern. Hasil penelitian menunjukkan bahwa produksi 

dalam perspektif Ibn Khaldūn merupakan bagian integral dari peradaban 
(‘umrān) dan tidak hanya dipahami sebagai proses teknis, tetapi juga sebagai 

aktivitas sosial yang melibatkan kerja manusia, pembagian kerja, solidaritas 

sosial (‘asabiyyah), dan penguatan institusi. Konsep produksinya berakar pada 

nilai-nilai syariah seperti keadilan dan maslahah, serta dipengaruhi oleh 
pengalaman historis-politik yang membentuk pandangan komprehensif 

mengenai hubungan antara stabilitas negara, kemampuan produksi, dan 

mailto:musliminkara@uin-alauddin.ac.id
mailto:askarpatahuddin@stiba.ac.id


AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794 

 

 

57 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin 
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer 

kesejahteraan masyarakat. Selain itu, penelitian ini menegaskan bahwa 
pemikiran Ibn Khaldūn mempunyai relevansi besar bagi ekonomi Islam 

kontemporer. Prinsip-prinsipnya dapat menjadi dasar dalam memperkuat 

industri halal melalui peningkatan kualitas modal manusia, tata kelola institusi, 

sertifikasi halal, akses pembiayaan syariah, serta kebijakan fiskal yang 

berkeadilan. Oleh karena itu, konsep produksi Ibn Khaldūn menawarkan 

kerangka analitis yang kaya dan aplikatif bagi pembangunan ekonomi Islam 

yang berkelanjutan. Implikasinya, kerangka produksi Ibn Khaldūn dapat 

dijadikan landasan konseptual dalam perumusan kebijakan dan strategi 
pembangunan industri halal yang berkelanjutan dan berorientasi pada 

kemaslahatan sosial. 

 

 

How to cite:  
Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin, “Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldūn: Analisis Teoretis dan 

Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer”, AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab, Vol. 5, No. 1 

(2026): 56-80. doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794. 
 

 
This work is licensed under a Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International (CC BY-NC-SA 4.0) 
 

 

PENDAHULUAN 
Perdebatan dan pembangunan ilmu ekonomi Islam kontemporer tidak dapat 

dipisahkan dari akar-akar intelektualnya1. Studi terhadap pemikiran tokoh-tokoh klasik 

bukan sekadar tindakan historiografis—mengenang dan mengutip—melainkan upaya 

kritis dan kreatif untuk menambang konsep, metode, dan prinsip normatif yang masih 

relevan atau dapat direkontekstualisasikan ke dalam realitas ekonomi masa kini2. Dalam 

kerangka pengembangan ilmu pengetahuan, yang menuntut tradisi berpikir mendalam 

dan kontribusi orisinal, kajian terhadap pemikiran klasik menjadi sumber epistemik 

penting untuk memperkaya teori, menyempurnakan metodologi, dan memperkuat 

landasan normatif praktik ekonomi Islam. 

Salah satu tokoh klasik yang menonjol dalam tradisi keilmuan ini adalah Ibn 

Khaldūn (732–808 H / 1332–1406 M). Karya monumentalnya, Muqaddimah Ibn 

Khaldūn, menempatkan dirinya bukan hanya sebagai sejarawan tetapi juga sebagai 

pemikir sosial-ekonomi yang merumuskan kategori-kategori analitis tentang masyarakat, 

politik, dan ekonomi yang — meskipun lahir pada konteks abad ke-14 — memperlihatkan 

kedalaman pemikiran yang sering dianggap meramalkan beberapa konsep ekonomi 

modern3. Dari gagasan tentang ʿaṣabiyyah (solidaritas sosial), siklus kebangkitan dan 

kemunduran peradaban, hingga analisis tentang pasar, tenaga kerja, spesialisasi, dan 

pajak, Ibn Khaldūn menawarkan kerangka yang kaya untuk memahami bagaimana proses 

produksi berinteraksi dengan struktur sosial, institusi politik, dan dinamika sejarah4. 

 
1 Ahmad Afan Zaini, “Ekonomi Islam Dalam Konsep Ontologi, Epistemologi Dan Aksiologi,” 

AL-MAQASHID: Journal of Economics and Islamic Business 1, no. 1 (2021): 42–50. 
2 Nandang Ihwanudin and M Burhanudin, “Relavansi Pemikiran Ekonomi Hamka (1908-1981) 

Dalam Tafsir Al-Azhar Dengan Ekonomi Islam Di Indonesia,” Eco-Iqtishodi: Jurnal Ilmiah Ekonomi Dan 

Keuangan Syariah 1, no. 2 (2020): 97–115. 
3 Choirul Huda, “Pemikiran Ekonomi Bapak Ekonomi Islam; Ibnu Khaldun,” Economica: Jurnal 

Ekonomi Islam 4, no. 1 (2013): 103–24. 
4 Kotimah Kotimah and Nurul A’yun, “Konsep Pemikiran Ekonomi Islam Ibnu Khaldun,” IJMA 

(Indonesian Journal of Management and Accounting) 4, no. 2 (2023): 428–37. 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794 

 

 

58 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin 
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer 

Konsep produksi dalam pemikiran Ibn Khaldūn perlu dipandang lebih luas 

daripada sekadar transformasi input menjadi output. Bagi Ibn Khaldūn, produksi terkait 

erat dengan kemajuan peradaban (ʿumrān): kemampuan suatu masyarakat menghasilkan 

barang dan jasa mencerminkan tingkat spesialisasi tenaga kerja, keterampilan (ṣinā‘ah), 

jaringan perdagangan, stabilitas politik, dan aturan-aturan sosial yang memungkinkan 

aktivitas ekonomi berlangsung efisien5. Artinya, produksi bukan hanya fenomena teknis-

ekonomis, melainkan juga fenomena sosial-institusional. Ibn Khaldūn menekankan 

pentingnya pembagian kerja, pengembangan keterampilan, keamanan dan keadilan fiskal 

(kebijakan pajak), serta peran negara dalam menciptakan kondisi yang kondusif bagi 

kegiatan ekonomi — semua unsur ini memiliki implikasi langsung terhadap kualitas dan 

kuantitas produksi. 

Konteks kontemporer di mana kajian ini ditempatkan — khususnya 

perkembangan pesat industri halal di Indonesia dan dunia — menjadikan analisis tentang 

produksi dari perspektif Ibn Khaldūn sangat relevan. Industri halal bukan hanya soal 

kepatuhan terhadap standar syariah pada tingkat produk; ia melibatkan rantai nilai (value 

chain) yang kompleks: pasokan bahan baku, proses produksi, sertifikasi, distribusi, 

pemasaran, dan tata kelola lembaga 6. Keberlanjutan dan kredibilitas industri halal sangat 

tergantung pada kualitas keterampilan tenaga kerja, jaringan perdagangan, kepastian 

hukum, integritas lembaga sertifikasi, serta kebijakan publik yang mendukung 

pertumbuhan usaha mikro, kecil, menengah, dan skala industri. Di sinilah pijakan-pijakan 

konseptual Ibn Khaldūn — khususnya mengenai peran spesialisasi, institusi, dan 

legitimasi politik dalam mendorong produksi dan perdagangan — dapat memberi 

wawasan berharga untuk membingkai strategi pengembangan industri halal yang lebih 

berkelanjutan dan berkeadilan. 

Selain relevansi praktis tersebut, kajian terkait hal ini (pandangan Ibn Khaldūn) 

juga menyentuh aspek metodologis dan epistemologis: integrasi ilmu dan Islamisasi 

pengetahuan. Islamisasi pengetahuan tidak sekadar menerjemahkan istilah atau 

memasukkan ayat-ayat teks ke dalam teori modern; ia menuntut rekonstruksi kritis 

terhadap konsep-konsep ilmiah sehingga selaras dengan kerangka nilai Islam tanpa 

kehilangan ketelitian metodologis ilmiah. Dalam konteks ini, mengkaji Ibn Khaldūn 

bukan berarti melakukan nostalgik tradisional, melainkan membaca ulang warisan 

pemikirannya dengan lensa kritis yang mampu mengekstraksi prinsip-prinsip universal 

(mis. peran institusi, etika produksi, distribusi kesejahteraan) sekaligus menyesuaikannya 

dengan dinamika ekonomi modern — misalnya industri halal, ekonomi kreatif Muslim, 

dan kebijakan publik yang pro-keadilan.  

Beberapa kajian terdahulu telah mengkaji pemikiran ekonomi Ibn Khaldūn 

memiliki yang relevansi yang signifikan dalam konteks ekonomi modern. Dalam kajian 

yang dilakukan oleh Ahmad M. Mafrudlo et al.7, ditemukan bahwa keadilan dan 

 
5 Catur Wahyudi and Anton Bawono, “Konsep Produksi Dan Uang Menurut Ibnu Kholdun Dan 

Relevansinya Pada Perekonomian Di Indonesia,” Innovative: Journal Of Social Science Research 4, no. 6 

(2024): 5867–80. 
6 Syahidah Rahmah, Sri Wahyuni, and Nur Yusaerah, “Strengthening The Halal Value Chain 

Ecosystem in Era Society 5.0,” Al-Mashrafiyah: Jurnal Ekonomi, Keuangan, Dan Perbankan Syariah 7, 

no. 2 (2023): 1–12, https://doi.org/https://doi.org/10.24252/al-mashrafiyah.v7i2.38490. 
7 Ahmad M Mafrudlo et al., “Economic Development Theory of Ibnu Khaldun: Interrelation 

Between Justice and Umran Al-Alam,” Share Jurnal Ekonomi Dan Keuangan Islam 13, no. 1 (2024): 43–

70, https://doi.org/10.22373/share.v13i1.20552. 



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794 

 

 

59 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin 
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer 

pengelolaan sumber daya yang berkelanjutan adalah dua komponen kunci yang dijelaskan 

oleh Ibn Khaldūn untuk mencapai pembangunan ekonomi yang optimal. Keadilan 

berperan penting dalam menciptakan stabilitas sosial, yang pada gilirannya dapat 

mendukung pertumbuhan ekonomi. Selain itu, pemikiran Ibn Khaldūn juga mencakup 

analisis komprehensif tentang hubungan antara faktor-faktor politik dan ekonomi. 

Syahdatul Maulida dan Aam S. Rusydiana8 menunjukkan bahwa Ibn Khaldūn 

mengembangkan sebuah sistem ekonomi yang terintegrasi, di mana keadilan dan struktur 

pasar memainkan peranan penting. Hal ini berkontribusi pada pengembangan pemikiran 

ekonomi Islam yang menjadi fondasi bagi banyak teori ekonomi modern. Dalam konteks 

ini, pemikiran beliau tidak hanya merupakan gambaran sejarah, tetapi juga memberikan 

solusi bagi masalah kontemporer seperti ketidaksetaraan sosial dan sistem perpajakan 

yang efisien9. 

Selanjutnya, kajian yang dilakukan oleh Siti K. Rizkiah dan Abdelkader Chachi10 

menggambarkan enam pilar utama dalam teori ekonomi Ibn Khaldūn yang tetap relevan 

dalam praktik ekonomi modern. Kehadiran pemikiran tersebut dalam diskusi ekonomi 

kontemporer menunjukkan bahwa karya-karya beliau masih memiliki nilai praktik yang 

kuat, meskipun konteks dan bentuk mata uang telah berubah secara drastis. Dalam kajian 

Ulil Amri11, disebutkan bahwa kontribusi Ibn Khaldūn dalam bidang ekonomi tidak 

hanya mencakup analisis teoretis, tetapi juga menyoroti pentingnya nilai-nilai moral 

dalam pembangunan ekonomi yang berkelanjutan. Seperti yang dijelaskan oleh Amri, 

kesinambungan antara praktik ekonomi dan prinsip-prinsip etis yang diajukan oleh Ibn 

Khaldūn menjadi landasan dalam mendesain sistem ekonomi yang adil dan efisien. 

Pemikiran beliau berfungsi sebagai jembatan antara nilai-nilai Islam dengan solusi ilmiah 

untuk isu-isu yang dihadapi dalam ekonomi global saat ini. 

Berbagai penelitian terdahulu tersebut menegaskan relevansi pemikiran ekonomi 

Ibn Khaldūn terhadap isu-isu modern seperti keadilan, keberlanjutan, dan relasi politik–

ekonomi. Namun, kajian-kajian tersebut masih menyisakan sejumlah research gap 

penting. Penelitian sebelumnya lebih banyak membahas aspek normatif dan makro, tetapi 

belum menggali secara mendalam konsep produksi dalam pemikiran Ibn Khaldūn, 

padahal ia memuat analisis penting tentang kerja, keterampilan, pembagian kerja, dan 

produktivitas. Selain itu, dimensi moral dan etika yang sering disorot belum dihubungkan 

secara konkret dengan praktik produksi kontemporer, termasuk industri halal dan 

manajemen rantai pasok. 

Kajian yang membahas pilar ekonomi Ibn Khaldūn hingga kini umumnya 

masih bersifat deskriptif-konseptual dan belum menerjemahkannya ke dalam model 

produksi yang operasional maupun kerangka kebijakan yang relevan bagi tantangan 

pembangunan ekonomi modern. Padahal, dalam konteks ekonomi global saat ini—yang 

ditandai oleh ketimpangan sosial, krisis tata kelola, dan tuntutan pembangunan 

 
8 Syahdatul Maulida and Aam S Rusydiana, “Mapping the Literature on Ibn Khaldun’s 

Contribution to Economics,” Ieh 2, no. 1 (2023), https://doi.org/10.58968/ieh.v2i1.264. 
9 Syafitri Jaida, Salsabila Balqis, and Rauf Margana, “Pemikiran Ekonomi Pada Masa Ibnu 

Khaldun,” Pajamkeu 2, no. 3 (2025): 75–84, https://doi.org/10.61132/pajamkeu.v2i3.1262. 
10 Siti K Rizkiah and Abdelkader Chachi, “The Relevance of Ibn Khaldun’s Economic Thought in 

the Contemporary World,” Turkish Journal of Islamic Economics 7, no. 2 (2020): 70–90, 

https://doi.org/10.26414/a074. 
11 Ulil Amri, “Analysis Study of Ibnu Khaldun’s Islamic Economic Thought,” Indonesian Journal 

of Multidisciplinary Sciences (Ijoms) 1, no. 2 (2022): 141–52, https://doi.org/10.59066/ijoms.v1i2.212. 



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794 

 

 

60 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin 
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer 

berkelanjutan—diperlukan landasan konseptual ekonomi yang tidak hanya efisien secara 

teknis, tetapi juga berakar pada nilai keadilan dan kemaslahatan. Lebih jauh, belum 

terdapat penelitian yang secara komprehensif menempatkan produksi sebagai poros 

pembangunan dalam Muqaddimah melalui pendekatan interdisipliner yang 

mengintegrasikan dimensi ekonomi, sosial, politik, dan budaya. Oleh karena itu, kajian 

tentang konsep produksi dalam pemikiran ekonomi Ibn Khaldūn menjadi urgen dan 

penting untuk dilakukan guna mengisi kekosongan akademik tersebut, sekaligus 

menawarkan pembacaan konseptual dan aplikatif yang mampu memperkaya khazanah 

teori ekonomi Islam serta memberikan dasar normatif dan strategis bagi perumusan 

kebijakan pembangunan industri, khususnya industri halal, yang berkelanjutan dan 

berorientasi pada kemaslahatan sosial. 

Berdasarkan uraian di atas, penelitian ini memiliki beberapa tujuan yang 

bersifat deskriptif, analitis, sekaligus evaluatif, yakni: 

1. Mendeskripsikan pemikiran Ibn Khaldūn tentang produksi. 

Tujuan ini menekankan pada penggambaran komprehensif mengenai bagaimana Ibn 

Khaldūn mendefinisikan, menjelaskan, serta menempatkan produksi dalam kerangka 

besar teori sosial-ekonomi. 

2. Menganalisis dasar-dasar filosofis, normatif, dan historis konsep produksi Ibn 

Khaldūn. 

Tujuan ini berfokus pada upaya memahami fondasi pemikiran Ibn Khaldūn, baik dari 

segi filsafat peradaban, nilai-nilai syariah, maupun realitas sejarah yang 

mempengaruhi konstruksi teorinya tentang produksi. 

3. Mengevaluasi relevansi konsep produksi Ibn Khaldūn dengan dinamika ekonomi 

Islam kontemporer, khususnya dalam konteks industri halal. 

Tujuan ini diarahkan untuk menguji sejauh mana konsep produksi Ibn Khaldūn dapat 

diaplikasikan pada kondisi saat ini, serta bagaimana prinsip-prinsipnya dapat 

memperkuat kerangka konseptual dan kebijakan praktis dalam pembangunan 

ekonomi Islam dan pengembangan industri halal yang berkelanjutan. 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan manfaat dalam berbagai aspek, baik 

teoritis, praktis, maupun akademis. Dari sisi teoritis, makalah ini berkontribusi 

memperkaya khazanah literatur ekonomi Islam, khususnya yang berhubungan dengan 

pemikiran tokoh klasik. Pemikiran Ibn Khaldūn yang tertuang dalam al-Muqaddimah 

bukan hanya memiliki nilai historis, tetapi juga menyimpan gagasan konseptual yang 

relevan dengan teori-teori ekonomi modern. Dengan demikian, kajian ini dapat 

membantu memperluas cakrawala teori ekonomi Islam dengan menjembatani warisan 

intelektual klasik dan kebutuhan kontemporer. Dari sisi praktis, makalah ini diharapkan 

memberikan perspektif baru bagi pengembangan konsep produksi dalam industri halal di 

era modern. Industri halal, yang semakin menjadi salah satu sektor strategis dalam 

ekonomi global, membutuhkan landasan konseptual yang kuat, tidak hanya dari sisi 

teknis dan regulatif, tetapi juga dari sisi etika, nilai, dan prinsip keadilan. Gagasan Ibn 

Khaldūn mengenai faktor produksi, peran tenaga kerja, keterampilan, perdagangan, serta 

pentingnya kebijakan publik dapat dijadikan inspirasi dan kerangka acuan dalam 

merancang strategi pembangunan industri halal yang lebih berkelanjutan. Adapun dari 

sisi akademis, makalah ini dapat berfungsi sebagai referensi dalam kajian Studi Naskah 

Pemikiran Ekonomi Islam di tingkat doktoral. Dengan menghadirkan analisis yang 

mendalam dan sistematis atas pemikiran Ibn Khaldūn, makalah ini diharapkan dapat 

menjadi bahan rujukan yang bermanfaat bagi para mahasiswa, dosen, maupun peneliti 



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794 

 

 

61 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin 
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer 

yang berminat mengkaji lebih jauh pemikiran ekonomi Islam klasik dalam kaitannya 

dengan dinamika kontemporer. 

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah kualitatif-deskriptif 

dengan pendekatan library research12. Penelitian kualitatif dipilih karena fokus kajian ini 

adalah analisis pemikiran tokoh melalui telaah teks dan literatur, bukan melalui 

pengumpulan data lapangan. Pendekatan deskriptif digunakan untuk memaparkan 

konsep-konsep utama pemikiran Ibn Khaldūn secara sistematis, sementara library 

research memungkinkan penulis menelusuri sumber-sumber klasik maupun kontemporer 

yang relevan. 

Sumber data utama dalam kajian ini adalah karya monumental Ibn Khaldūn, yaitu 

Muqaddimah Ibn Khaldūn13, yang berisi refleksi filosofis, historis, dan ekonomi 

mengenai masyarakat dan peradaban. Selain itu, makalah ini juga menggunakan sumber 

data sekunder berupa buku, jurnal ilmiah, dan artikel akademik yang membahas 

pemikiran Ibn Khaldūn maupun tema produksi dalam perspektif ekonomi Islam. Untuk 

teknik analisis, makalah ini menggunakan metode analisis isi (content analysis)14, yakni 

dengan menelaah isi teks secara mendalam untuk mengidentifikasi, mengklasifikasikan, 

dan menginterpretasi gagasan-gagasan utama Ibn Khaldūn mengenai produksi. Analisis 

ini dipadukan dengan pendekatan historis, guna memahami konteks sosial-politik yang 

mempengaruhi pemikirannya; filosofis, untuk menggali dasar nilai dan kerangka 

berpikirnya; serta komparatif, untuk menilai relevansi pemikiran Ibn Khaldūn dengan 

ekonomi Islam modern dan perkembangan industri halal kontemporer. 

 

PEMBAHASAN 
A. Pemikiran Ibn Khaldūn tentang Produksi 

Pembahasan ini menempatkan konsep produksi dalam kerangka pemikiran sosial-

ekonomi Ibn Khaldūn sebagai bagian integral dari teori peradaban (ʿumrān). Bagi Ibn 

Khaldūn, produksi bukan sekadar transformasi teknis input menjadi output; ia adalah 

fenomena multi-dimensi yang melibatkan aspek manusiawi (keterampilan, organisasi), 

institusional (peran negara, hukum, pajak), dan historis (kondisi sosial-politik yang 

berubah-ubah). Di bawah ini dijabarkan pemahaman Ibn Khaldūn mengenai definisi 

produksi, faktor-faktor yang memengaruhinya, serta prinsip-prinsip normatif yang 

menjadi landasan praktik produksi menurutnya. 

 

1. Biografi Singkat dan Pemikiran Ekonomi Ibn Khaldūn 

 ‘Abd al-Raḥmān ibn Muḥammad ibn Khaldūn al-Ḥaḍramī, lahir di Tunis pada 

tahun 732 H/1332 M. Ia berasal dari keluarga Andalus yang bermula dari Sevilla. Ia 

menimba ilmu dari sejumlah besar ulama Andalus yang berhijrah ke Tunis. Pada masa 

mudanya, ia tertarik untuk bergabung dalam birokrasi Bani Marin di Fez, sehingga ia 

berkesempatan menjalin hubungan dengan Menteri Lisān al-Dīn Ibn al-Khaṭīb selama 

masa pengasingan Ibn al-Khaṭīb bersama rajanya di Maghrib. Persahabatan antara 

 
12 Nur Hikmatul Auliya et al., Metode Penelitian Kualitatif & Kuantitatif (Makassar: CV. Pustaka 

Ilmu, 2020), 

https://www.researchgate.net/publication/340021548_Buku_Metode_Penelitian_Kualitatif_Kuantitatif. 
13 Abdurrahman Ibn Khaldūn, Muqaddimah Ibn Khaldūn, ed. Abdullāh Muḥammad Al-Darwīsy, 

1st ed. (Dimasyq: Dār Ya’rib, 2004), https://archive.org/details/diwan_20170911_2151/ خلدون ابن مقدمة - 

 .page/n3/mode/2up/الاول الجزء
14 Margrit Schreier, Qualitative Content Analysis in Practice (Sage publications, 2012). 



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794 

 

 

62 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin 
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer 

keduanya berkembang sangat erat, sebagaimana tampak jelas dalam biografi khusus yang 

ditulis Ibn al-Khaṭīb tentang dirinya dalam karyanya al-Iḥāṭah fī Akhbār Gharnāṭah15.  

Nama “Ibn Khaldūn” berasal dari nama kakeknya yang kesembilan, al-Khalid, 

sementara leluhurnya, Khalid ibn Usman, bermukim di Carmona, Andalusia, pada abad 

ke-8. Dari keturunannya lahir Banu Khaldun, yang melahirkan sejarawan besar 

Abdurrahman Ibn Khaldūn 16. 

Latar belakang keluarga Ibn Khaldūn yang berasal dari kalangan elit turut 

memengaruhi perjalanan intelektual dan politiknya. Ia tumbuh di lingkungan yang 

berperan aktif dalam urusan pemerintahan dan intelektual. Menurut Choirul Huda17, 

ambisi sosial dan politiknya mendorong Ibn Khaldūn untuk terlibat dalam berbagai 

konflik politik di Spanyol dan Afrika Utara. Secara genealogis, ia bersilsilah hingga Wail 

bin Hajar, salah satu sahabat Nabi Muhammad saw. Keluarganya berasal dari Hadramaut, 

dan ayahnya, Abu Abdullah Muhammad, juga pernah aktif dalam dunia politik sebelum 

kemudian beralih fokus pada pendidikan dan tasawuf. Ia meninggal akibat wabah pes di 

Afrika Utara pada 749 H/1348 M, meninggalkan lima anak, termasuk Ibn Khaldūn yang 

saat itu berusia 18 tahun (Maleha, 2016). 

Meskipun Ibn Khaldūn terlibat secara intens dalam kehidupan politik—baik di 

istana Bani Marin di Fez maupun dinasti Hafshiyah di Tunis—ia akhirnya menarik diri 

dari dunia politik setelah sahabatnya, Ibn al-Khaṭīb, terbunuh di penjara. Ia merasa jenuh 

dengan hiruk-pikuk politik, sehingga memilih mengasingkan diri dari kehidupan publik. 

Ia menyendiri selama empat tahun (776–780 H) di Qal‘at Bani Salāmah, wilayah Oran, 

Aljazair bagian barat. Dalam masa khalwat tersebut ia menulis al-Muqaddimah, yang 

kemudian terkenal sebagai Muqaddimah Ibn Khaldūn. Tentang karyanya itu, ia berkata, 

“Di sana mengalirlah limpahan kata dan makna ke dalam pikiranku, hingga 

menghasilkan intisari dan kesimpulan sebagaimana yang kutemukan dalam khalwat 

itu.”18 

Setelah itu, Ibn Khaldūn menjalani masa panjang perjalanan ilmiah yang 

membawanya ke Syam dan Mesir. Di Mesir, ia beberapa kali menjabat sebagai Qāḍī al-

Quḍāt mazhab Mālikī. Kebetulan pula ia berada di Damaskus ketika kota itu dikepung 

oleh pemimpin Mongol, Tīmūr Lank. Ia berhasil keluar dari kota dan menemui Tīmūr 

Lank untuk memohon kepadanya agar menyelamatkan Damaskus19. 

Sebagai Qadi Mesir, ia mendapat gelar Wali al-Din dan kemudian lebih dikenal 

dengan sebutan “Ibn Khaldūn” 20.  Keluarga besar Ibn Khaldūn menetap di Tunisia 

setelah meninggalkan Spanyol akibat tekanan penguasa Kristen. Mereka hidup terhormat 

di bawah naungan Dinasti Hafsiyah. Ibn Khaldūn tumbuh sebagai bagian dari kelas atas 

pada masa ketika peradaban Islam sedang mengalami kemunduran pasca penghancuran 

Baghdad oleh bangsa Mongol pada tahun 1258 M. 

 
15 ‘Abd al-Raḥmān Ibn Khaldūn, Dīwān Al-Mubtada’ Wa Al-Khabar Fī Tārīkh Al-‘Arab Wa Al-

Barbar Wa Man ‘Āṣarahum Min Dhawī Al-Sya’n Al-Akbar (Bairūt: Dār al-Fikr, 1981). 
16 Nova Yanti Maleha, “Studi Pemikiran Ibn Khaldun Tentang Ekonomi Islam,” Ekonomica 

Sharia: Jurnal Pemikiran Dan Pengembangan Ekonomi Syariah 2, no. 1 (2016): 39–48. 
17 Huda, “Pemikiran Ekonomi Bapak Ekonomi Islam; Ibnu Khaldun.” 
18 Ibn Khaldūn, Dīwān Al-Mubtada’ Wa Al-Khabar Fī Tārīkh Al-‘Arab Wa Al-Barbar Wa Man 

‘Āṣarahum Min Dhawī Al-Sya’n Al-Akbar. 
19 Ibn Khaldūn. 
20 Zainab Al-Khudhairi, Filsafat Sejarah Ibn Khaldun, Terj, ed. Ahmad Rofi’Usmani (Bandung: 

Pustaka, 1987). 



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794 

 

 

63 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin 
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer 

Jauh sebelum lahirnya para ekonom besar Eropa, Ibn Khaldūn telah 

memperkenalkan berbagai konsep ekonomi fundamental. Ia membahas tentang 

pembagian kerja, teori nilai kerja, teori populasi, dan peran negara dalam ekonomi, jauh 

sebelum Adam Smith, Ricardo, Malthus, atau Keynes mengemukakan gagasan serupa 21. 

Pemikirannya dituangkan dalam karya monumental Muqaddimah (1377 M), yang 

menjadi fondasi ilmu sosial dan ekonomi Islam. Dalam karya tersebut, ia menegaskan 

bahwa kemakmuran suatu masyarakat bergantung pada keseimbangan antara produksi, 

distribusi, dan solidaritas sosial. 

Selama masa hidupnya, Ibn Khaldūn sempat bermukim di Gal’at Ibn Salamah 

(1375–1378 M), tempat ia menulis Muqaddimah, volume pertama dari karya sejarah 

besarnya. Setelah kembali ke Tunisia pada 1378 M, ia menjadi guru besar hukum hingga 

akhirnya menetap di Kairo sampai wafatnya pada 17 Maret 1406 M 22. 

Sebagai sejarawan, sosiolog, dan ekonom Muslim, Ibn Khaldūn memberikan 

kontribusi besar dalam memahami interaksi antara ekonomi, politik, dan masyarakat. Ia 

menekankan bahwa ekonomi merupakan fondasi peradaban, dan kehancuran ekonomi 

biasanya menjadi awal kehancuran suatu negara. Ia juga mengembangkan teori siklus 

ekonomi, di mana setiap peradaban mengalami fase pertumbuhan, kemakmuran, dan 

kemunduran. Menurutnya, kemakmuran dapat menyebabkan kemalasan dan kemewahan, 

yang pada akhirnya melemahkan produktivitas dan mempercepat kehancuran. 

Dalam pandangan fiskalnya, Ibn Khaldūn menentang pajak yang berlebihan 

karena dianggap menurunkan semangat kerja dan produktivitas masyarakat. Ia 

menegaskan pentingnya keseimbangan antara kepentingan negara dan kesejahteraan 

rakyat. Pandangannya ini menunjukkan kedalaman analisisnya terhadap kebijakan 

ekonomi dan dampaknya terhadap stabilitas sosial 23. 

Ibn Khaldūn membahas berbagai aspek ekonomi, termasuk nilai, pembagian 

kerja, harga, hukum permintaan dan penawaran, konsumsi, produksi, modal, tenaga kerja, 

dan tahapan perkembangan ekonomi. Dalam Muqaddimah, ia menjelaskan bahwa 

manusia tidak dapat memenuhi kebutuhannya sendiri tanpa bantuan orang lain, karena 

setiap kegiatan produksi memerlukan kerja sama dan spesialisasi. 

Relevansinya terhadap perekonomian Indonesia saat ini dapat dilihat dari teori 

produksinya. Produksi menurut Ibn Khaldūn adalah aktivitas manusia yang memerlukan 

usaha, pengorbanan, dan kerja kolektif untuk menghasilkan manfaat material maupun 

spiritual. Produksi dalam Islam dipandang sebagai upaya mengembangkan sumber daya 

halal untuk kesejahteraan masyarakat dan peningkatan derajat manusia. Hal ini sejalan 

dengan prinsip efisiensi modern yang menekankan penggunaan sumber daya secara 

optimal untuk mencapai kemakmuran sosial 24. 

 

 
21 Khairil Henry, “Konsep Ekonomi Ibnu Khaldun Dan Relevansinya Dengan Teori Ekonomi 

Modern (Studi Analisis Konsep Ekonomi Dalam Kitab Muqaddimah),” Al-Fikra: Jurnal Ilmiah Keislaman 

19, no. 1 (2020). 
22 Bahrul Ulum, “Kontribusi Ibnu Khaldun Terhadap Perkembangan Ekonomi Islam,” Iqtishodia: 

Jurnal Ekonomi Syariah 1, no. 2 (2016): 17–32. 
23 Wahyudi and Bawono, “Konsep Produksi Dan Uang Menurut Ibnu Kholdun Dan Relevansinya 

Pada Perekonomian Di Indonesia.” 
24 Wahyudi and Bawono. 



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794 

 

 

64 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin 
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer 

2. Definisi Produksi Menurut Ibn Khaldūn 

Paradigma pemikiran ekonomi Islam Ibn Khaldūn sangat erat kaitannya dengan 

latar belakang sejarah dan pandangan hidupnya. Menurut Ibn Khaldūn 25: 

تِّهِّ وىأىطْوىارِّهِّ مِّنْ لىدُنْ نشُُوئِّهِّ إِّ لَى شىد ِّهِّ إِّلَى كِّبَىِّهِّ  وُنهُُ فِِّ حىالَى لطَّبْعِّ إِّلَى مىا يقُِّيتُهُ وىيَى نسىانى مُفْتىقِّرٌ بِِّ  إِّنَّ الإِّ
Artinya:  

“Sesungguhnya manusia secara fitrahnya membutuhkan sesuatu yang dapat 

menghidupinya dan mencukupinya dalam berbagai keadaan dan tahap kehidupannya, 

sejak masa pertumbuhannya hingga mencapai kedewasaan dan usia tua.” 

Ibn Khaldūn 26 menjelaskan bahwa manusia pada hakikatnya makhluk yang 

membutuhkan (faqīr), sedangkan hanya Allah-lah yang Mahakaya, sebagaimana 

disebutkan dalam Q.S. Muhammad ayat 48. Oleh karena itu, Allah memberikan 

kesempatan kepada manusia untuk memanfaatkan segala yang ada di langit dan di bumi, 

sebagaimana firman-Nya dalam Q.S. al-Jāṡiyah [45]:13, 

قوَْمٍ يَّتفََكَّرُ  يٰتٍ ل ِ نْهُ ۗاِنَّ فيِْ ذٰلِكَ لَْٰ ا فىِ السَّمٰوٰتِ وَمَا فىِ الَْْرْضِ جَمِيْعاً م ِ رَ لَكُمْ مَّ  وْنَ  وَسَخَّ
Terjemahnya: 

“Dia telah menundukkan (pula) untukmu apa yang ada di langit dan apa yang ada di bumi 

semuanya (sebagai rahmat) dari-Nya. Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar 

terdapat tanda-tanda (kebesaran Allah) bagi kaum yang berpikir.” 

Alam beserta isinya—matahari, bulan, laut, hewan, tumbuhan, dan tanah—

diciptakan untuk dimanfaatkan manusia secara proporsional dan bertanggung jawab. 

Setiap manusia memiliki hak yang sama untuk memanfaatkan sumber daya alam 

tersebut. Hak milik seseorang tidak boleh diambil oleh orang lain tanpa adanya pertukaran 

yang sah. Oleh karena itu, jika seseorang ingin memperoleh sesuatu dari orang lain, maka 

ia harus melakukannya melalui transaksi ekonomi yang adil. Ketika manusia sudah 

mencapai kemampuan untuk berusaha, ia akan bekerja dan memanfaatkan potensinya 

untuk mendapatkan rezeki yang telah disediakan Allah, sebagaimana firman-Nya dalam 

Q.S. al-‘Ankabūt [29]:17,  

اِليَْهِ ترُْجَعوُْنَ   زْقَ وَاعْبدُُوْهُ وَاشْكُرُوْا لَهٗ ۗ ِ الر ِ  فاَبْتغَوُْا عِنْدَ اللّٰه
Terjemahnya: 

“Maka, mintalah rezeki dari sisi Allah, sembahlah Dia, dan bersyukurlah kepada-Nya. 

Hanya kepada-Nya kamu akan dikembalikan. 

Ibn Khaldūn 27 memandang kegiatan ekonomi bukan hanya sebagai aktivitas 

individu, tetapi juga sebagai bagian dari interaksi sosial. Ekonomi, menurutnya, 

dipengaruhi oleh kehidupan sosial dan sekaligus memengaruhinya. Ia menegaskan bahwa 

manusia tidak dapat hidup mandiri tanpa kerja sama sosial, karena kemampuan individu 

saja tidak cukup untuk memenuhi kebutuhan hidup. Oleh sebab itu, kerja sama, 

pembagian tugas, dan spesialisasi menjadi hal penting dalam meningkatkan 

produktivitas. 

Melalui pembagian kerja, produktivitas meningkat karena adanya saling 

ketergantungan dan koordinasi antarindividu. Menurut Ibn Khaldūn, kerja sama dan 

spesialisasi ini akan tumbuh optimal dalam masyarakat yang berpenduduk padat. Agar 

 
25 Ibn Khaldūn, Muqaddimah Ibn Khaldūn. 
26 Ibn Khaldūn. 
27 Ibn Khaldūn. 



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794 

 

 

65 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin 
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer 

kerja sama tersebut berjalan secara luas, dibutuhkan faktor pendorong berupa rasa 

solidaritas dan kesetiakawanan (‘aṣabiyyah) di antara manusia 28. 

Bagi Ibn Khaldūn 29, pemenuhan kebutuhan ekonomi tidak dapat dipisahkan dari 

teori-teori utama seperti teori produksi, nilai, distribusi, dan siklus ekonomi. Semua teori 

ini saling terkait dan membentuk satu kesatuan sistem ekonomi yang utuh dan koheren, 

yang sekaligus mencerminkan pandangan sejarah ekonomi dalam pemikiran Ibn 

Khaldūn. Oleh karena itu, pembahasan tentang konsep produksi menurut Ibn Khaldūn 

berfokus pada pemahaman manusia sebagai makhluk sosial yang diberi kemampuan dan 

tanggung jawab untuk mengelola sumber daya alam secara adil, produktif, dan 

berlandaskan nilai-nilai ketuhanan. 

 

3. Konsep Produksi dalam Perspektif Ibn Khaldūn 

Dalam rangka menelusuri seluk beluk konsep produksi Ibn Khaldūn, maka yang 

menjadi fokus adalah: 

a. Tabiat Manusia dalam Produksi 

 Ibn Khaldūn (2011) mengatakan, 

رىةٌ، فىهِّيى  الْبىشى رِّ مُن ْتىشِّ ، وىأىيْدِّي  فِّ لىهُ مِّنى الَِّسْتِّخْلَى  ُ نسىانِّ مىبْسُوطىةٌ عىلىى الْعىامِّلِّ وىمىا فِّيهِّ مَِِّّا جىعىلى اللََّّ  وىيىدُ الإِّ
 مُشْتَىِّكىةٌ 

Artinya:  

““Tangan manusia terbentang atas pekerjaan dan apa yang ada di dalamnya sebagai 

bagian dari amanah kekhalifahan yang Allah berikan kepadanya. Tangan-tangan manusia 

tersebar, maka semuanya saling berperan dan berbagi.” 

 Kalimat ini mengandung makna filosofis yang selaras dengan konsep kerja sama 

sosial (‘umrān) dalam pandangan Ibn Khaldūn — bahwa manusia saling membutuhkan 

dalam aktivitas ekonomi dan peradaban. 

Ibn Khaldūn30 menegaskan hal ini dengan mengatakan, 

َّ بِّهِّ عىلىيْهِّ  نْسىانِّ وىامْتَى ُ سُبْحىانىهُ وىت ىعىالَى خىلىقى جَىِّيعى مىا فِِّ الْعىالَىِّ لِّلِّْْ  وىاللَّ ه
Artinya:  

“Dan Allah Subḥānahu wa Ta‘ālā menciptakan seluruh yang ada di alam untuk manusia, 

dan Dia menganugerahkan (nikmat itu) kepadanya.” 

Pandangan ini menunjukkan bahwa manusia memiliki kedudukan yang istimewa 

dibandingkan makhluk hidup lainnya karena kemampuannya untuk berusaha mencari 

penghidupan dan menggunakan berbagai cara untuk memenuhi kebutuhan hidupnya. Ibn 

Khaldūn menegaskan pandangan antropologis dan teologis yang menjadi dasar pemikiran 

ekonominya: bahwa seluruh ciptaan di alam semesta diciptakan sebagai sarana bagi 

manusia untuk memenuhi kebutuhannya dan mengemban amanah kekhalifahan. 

Pernyataan ini mengandung pengakuan bahwa manusia adalah makhluk yang bergantung 

(faqīr) kepada Allah, namun sekaligus diberi tanggung jawab untuk mengelola, 

memakmurkan, dan menjaga keseimbangan alam secara adil dan beretika. Dari 

pandangannya ini, dipahami bahwa produksi dan aktivitas ekonomi tidak hanya dipahami 

 
28 Ibn Khaldūn. 
29 Ibn Khaldūn. 
30 Ibn Khaldūn. 



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794 

 

 

66 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin 
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer 

sebagai usaha duniawi untuk mencari keuntungan, tetapi juga sebagai ibadah dan 

manifestasi syukur atas nikmat Allah.  

Dalam hal ini, Ibn Khaldūn 31 juga menyatakan: 

 وىقىدْ  يَىْصُلُ  لىهُ  ذهلِّكى  بِّغىيِّْ  سىعْيٍ، كىالْمىطىرِّ  الْمُصْلِّحِّ  لِّلز ِّرىاعىةِّ  وىأىمْثىالِّهِّ، إِّلََّ  أىنََّّىا مىعى  ذهلِّكى  تىكُونُ  مُعِّينىةً، وىلَى 
 بدَُّ  مِّنْ  سىعْيِّهِّ  مىعىهىا 

Artinya:  

“Kadang hal itu dapat diperoleh tanpa usaha darinya, seperti turunnya hujan yang 

bermanfaat bagi pertanian dan hal-hal serupa; namun demikian, semua itu hanyalah 

sebagai penolong, dan tetap diperlukan adanya usaha dari dirinya bersama dengan (sebab-

sebab itu).” 

Oleh karena itu, tenaga kerja manusia merupakan faktor utama dalam proses 

produksi karena perannya sangat penting dalam menciptakan laba dan akumulasi modal. 

Baik ketika sumber produksi berasal dari keterampilan tangan maupun dari hewan, 

tanaman, atau mineral, peran manusia tetap menjadi kunci. Tanpa tenaga kerja manusia, 

tidak akan ada hasil atau manfaat yang dapat diperoleh. Manusia harus berproduksi untuk 

memenuhi kebutuhan hidupnya, sebab setiap hasil produksi bersumber dari tenaga 

manusia itu sendiri 32. 

 

b. Organisasi Sosial dari Produksi 

Aktivitas produksi memiliki makna penting bagi manusia karena menjadi cara 

untuk mempertahankan hidup dan memperoleh penghidupan. Manusia hanya bisa 

bertahan dengan mengandalkan tenaganya sendiri. Walaupun semua rezeki berasal dari 

Allah, namun tenaga manusia tetap menjadi unsur penting dalam kehidupan. Selain itu, 

manusia tidak dapat bekerja sendirian. Seperti dikatakan Ibn Khaldūn 33, 

ارِّ  عىلىيْهِّ، عىلىى قىانوُنٍ  مُت ىعىارىفٍوىمُسىمًّى  قْتِّدى لَِّ يلى  الر ِّزْقِّ  وىكىسْبىهُ  إِّمَّا أىنْ  يىكُونى  بِِّىخْذِّهِّ  مِّنْ  يىدِّ  الْغىيِّْ  وىانتِّْزىاعِّهِّ  بِِّ  إِّنَّ  تَىْصِّ
بىايىةً   مىغْرىمًا وىجِّ

Artinya:  

“Sesungguhnya memperoleh rezeki dan penghasilan bisa dilakukan dengan 

mengambilnya dari tangan orang lain dan merebutnya dengan kekuasaan atasnya, 

berdasarkan suatu aturan yang dikenal, yang disebut sebagai pajak atau pungutan.” 

Kalimat ini menggambarkan analisis Ibn Khaldūn tentang salah satu bentuk 

perolehan rezeki, yaitu yang bersumber dari pajak atau pungutan yang diatur oleh 

kekuasaan. 

Pernyataan ini menggambarkan bahwa manusia saling membutuhkan satu sama 

lain. Tidak seorang pun mampu memproduksi seluruh kebutuhannya sendiri. Untuk 

bertahan hidup, manusia harus mengorganisasikan tenaga dan kemampuannya bersama 

orang lain. Dengan memadukan modal, keterampilan, dan kerja sama, bahkan kegiatan 

produksi paling sederhana pun membutuhkan partisipasi banyak orang serta dukungan 

pengetahuan dan teknologi yang berkembang seiring peradaban 34. 

 
31 Ibn Khaldūn. 
32 Ibn Khaldūn. 
33 Ibn Khaldūn. 
34 Ibn Khaldūn. 



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794 

 

 

67 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin 
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer 

Setiap produk memerlukan serangkaian aktivitas yang membutuhkan alat dan 

keahlian tertentu. Oleh karena itu, organisasi sosial tenaga kerja menjadi sangat penting, 

terutama melalui spesialisasi pekerjaan. Hanya dengan pembagian kerja dan 

penyederhanaan tugas, seseorang bisa menjadi ahli dan menghasilkan barang serta jasa 

berkualitas tinggi. 

Melalui spesialisasi dan kerja sama sosial, produktivitas manusia meningkat 

berlipat ganda. Hasil produksi gabungan dari banyak orang jauh lebih besar daripada jika 

mereka bekerja secara individual. Surplus produksi yang tercipta dapat digunakan untuk 

perdagangan, sehingga memperluas kesejahteraan masyarakat. 

Kerja sama kolektif memungkinkan kebutuhan banyak orang terpenuhi lebih dari 

sekadar cukup, dan bahkan menghasilkan kelebihan yang bisa ditukar dengan kebutuhan 

lain. Karena itu, Ibn Khaldūn menekankan pentingnya organisasi sosial dalam produksi 

melalui pembagian kerja yang terarah. Spesialisasi inilah yang menjadi sumber 

peningkatan produktivitas dan kesejahteraan, serta menjadi dasar terciptanya surplus dan 

perdagangan antarsesama produsen 35. 

 

c. Organisasi Internasional dari Produksi 

Sebagaimana terdapat pembagian kerja di tingkat nasional, demikian pula terdapat 

pembagian kerja secara internasional. Pembagian kerja antarnegara tidak hanya 

bergantung pada sumber daya alam, tetapi lebih ditentukan oleh keterampilan dan 

keahlian penduduknya. Ibn Khaldūn menyebutkan bahwa kemampuan dan keterampilan 

manusia adalah kunci utama dalam keberhasilan produksi. Ibn Khaldūn 36 berkata, 

ىمْثىالِّهِّ  كِّتىابىةً  َّ  لَى  يىكُونُ  إِّلََّ  مِّنى  الكىسْبِّ  .وىذىلِّكى  لِِّ نسىانِّ ، وىلىكِّنَّ  العىمىلى  الإِّ  وىتُسىمَّى مُعِّينىةً  مىوىاد   فِِّ  أىمْرِّ  الإِّنسىانِّ
ىهىارىاتِّ  فِِّ  مىوىاد ِّ  غىيِّْ  مُعِّينىةٍ 

نىاعىاتٍ، وىتىصىر فىاتٍ، إِّلَى  أىنْ  تىكُونى  جَىِّيعُ  الم يكىةً، وىتِِّىارىةً، وىصِّ يىاطىةً، وىحِّ  وىخِّ
Artinya:  

“Bahan-bahan yang ada di alam disebut sebagai alat bantu (mu‘īnah) dalam urusan 

manusia, namun pekerjaan manusia itu sendiri tidak terwujud kecuali melalui usaha 

(kasb). Usaha itu tampak dalam berbagai keterampilan seperti menulis, menjahit, 

menenun, berdagang, membuat barang, dan berbagai bentuk aktivitas lainnya, hingga 

semua keterampilan manusia pada hakikatnya bekerja dengan bahan-bahan yang pada 

dasarnya belum bermanfaat tanpa adanya usaha manusia.” 

Ibn Khaldūn menegaskan bahwa alam menyediakan bahan mentah, tetapi nilai 

ekonomi dan manfaatnya baru muncul melalui kerja manusia. Semua keterampilan dan 

profesi manusia adalah bentuk pengolahan bahan-bahan tersebut melalui daya cipta dan 

usaha, yang menjadi sumber utama kemakmuran dan pembangunan peradaban. Dari 

pernyataan tersebut dapat dipahami bahwa setiap bidang keahlian memerlukan orang 

yang ahli di dalamnya. Semakin banyak jenis keahlian, semakin banyak pula orang yang 

terlibat dan menguasai bidang tersebut. Kelompok-kelompok profesional ini lambat laun 

membentuk identitas dan karakter tersendiri. Seiring waktu, dengan pengalaman yang 

berulang, keahlian mereka semakin matang dan berakar kuat dalam masyarakat.  

 
35 Ibn Khaldūn. 
36 Ibn Khaldūn. 



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794 

 

 

68 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin 
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer 

Dalam kitabnya, Dīwān al-Mubtada’ wa al-Khabar fī Tārīkh al-‘Arab wa al-

Barbar wa Man ‘Āṣarahum min Dhawī al-Sya’n al-Akbar, ia menyebutkan para ahli 

hikmah seperti al-Ḥarīrī dan lainnya, yaitu 37: 

 وصناعة وفلَحة وتِارة  إمارة المعاش
Artinya:  

“Mata pencaharian itu terdiri dari pemerintahan (imārah), perdagangan (tijārah), 

pertanian (filāḥah), dan keterampilan atau industri (ṣinā‘ah).” 

Ibn Khaldūn 38 mengatakan,  

الجبايات  أحوال من شيء تقد م وقد ذكرها إلَ بنا حاجة فلَ للمعاش طبيعي   بمذهب فليست الإمارة  فأم ا 
الفلَحة أم ا للمعاش طبيعي ة وجوه  فهي والت جارة والص ناعة الفلَحة وأم ا .الث ان الفصل فِ وأهلها الس لطاني ة 
فِ  تنسب ولهذا علم ولَ نظر إلَ تَتاج لَ فطري ة  وطبيعي ة بسيطة هي إذ بِلذ ات كل ها عليها متقد مة فهي 

ا إلَ إشارة عليها والقائم معل مها وأن ه البشر أب  آدم  إلَ  الخليقة . الط بيعة إلَ  وأنسبها المعاش وجوه  أقدم  أنَّ 
ا عنها ومتأخ رة  ثانيتها فهي الص نائع وأم ا  يوجد  لَ ولهذا  والِنظار الِفكار  فيها تصرف وعلمي ة مرك بة لِنَّ 
الث ان الِب  إدريس إلَ  نسبت المعنى هذا  ومن .عنه وثان البدو عن متأخ ر هو ال ذي الحضر أهل فِ إلَ   غالبا 
الكسب فِ  طبيعة كانت وإن الت جارة وأم ا .تعالَ الله من بِلوحي البشر من بعده لمن مستنبطها فإن ه للخليقة 
ا ومذاهبها طرقها من فالِكثر  لتحصل والبيع  الش راء فِ  القيمتين بين ما على الحصول فِ  تَي لَت هي إنّ 
ليس أن ه إلَ   المقامرة بِب من أن ه لما [١] المكاسبة فيه الش رع أبِح ولذلك .الفضلة تلك من الكسب فائدة 

 أعلم والله  .بِلمشروعي ة اختص   فلهذا  مج انا الغي المال أخذ
Artinya: 

“Adapun pemerintahan (imārah) bukanlah cara alami untuk memperoleh penghidupan, 

maka kita tidak perlu membahasnya lebih jauh. Sebelumnya telah dijelaskan sebagian 

keadaan mengenai pajak-pajak pemerintahan dan para pengelolanya dalam pasal kedua. 

Sedangkan pertanian (filāḥah), keterampilan/industri (ṣinā‘ah), dan perdagangan 

(tijārah) merupakan cara-cara alami dalam mencari penghidupan. Pertanian menempati 

urutan pertama secara esensial, karena ia bersifat sederhana dan alami, tidak 

membutuhkan pemikiran atau ilmu. Oleh sebab itu, ia dinisbatkan kepada Nabi Ādam — 

bapak seluruh manusia — yang disebut sebagai pengajarnya dan pelaksana pertama 

pekerjaan ini. Hal itu menunjukkan bahwa pertanian adalah bentuk penghidupan yang 

paling awal dan paling sesuai dengan fitrah manusia. Adapun keterampilan atau industri 

(ṣinā‘āt) menempati posisi kedua dan muncul setelahnya, karena ia bersifat kompleks dan 

ilmiah, memerlukan pemikiran dan perencanaan. Oleh karena itu, ia umumnya ditemukan 

di kalangan masyarakat kota (ahl al-ḥaḍar), yang datang setelah masyarakat pedesaan 

(ahl al-badw). Dari sisi inilah keterampilan dinisbatkan kepada Nabi Idrīs — bapak kedua 

umat manusia — karena ia yang pertama kali memperkenalkannya kepada manusia 

melalui wahyu dari Allah Ta‘ālā. Sedangkan perdagangan (tijārah), meskipun termasuk 

 
37 Ibn Khaldūn, Dīwān Al-Mubtada’ Wa Al-Khabar Fī Tārīkh Al-‘Arab Wa Al-Barbar Wa Man 

‘Āṣarahum Min Dhawī Al-Sya’n Al-Akbar. 
38 Ibn Khaldūn, Muqaddimah Ibn Khaldūn. 



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794 

 

 

69 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin 
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer 

cara alami dalam mencari penghasilan, kebanyakan metode dan praktiknya adalah upaya 

untuk memperoleh keuntungan dari selisih nilai antara harga beli dan harga jual, sehingga 

keuntungan itu menjadi hasil dari kelebihan tersebut. Karena alasan inilah syariat 

membolehkan aktivitas perdagangan, meski secara bentuk mirip dengan pertaruhan 

(muqāmarah), sebab dalam perdagangan tidak ada pengambilan harta orang lain secara 

cuma-cuma. Oleh karena itu, ia memiliki keabsahan secara syar‘i. Dan Allah-lah yang 

Maha Mengetahui.” 

 Dalam kutipan ini, Ibn Khaldūn menegaskan bahwa tiga sektor utama 

penghidupan manusia—pertanian, industri, dan perdagangan—merupakan fondasi alami 

ekonomi dan pilar pembangunan peradaban. Pertanian menjadi yang paling dasar karena 

bersumber dari kebutuhan pokok dan fitrah manusia; industri lahir dari pengembangan 

akal dan teknologi yang menandai kemajuan peradaban; sedangkan perdagangan menjadi 

sarana pertukaran nilai dan distribusi kesejahteraan. Pandangan ini menunjukkan bahwa 

ekonomi yang seimbang harus bertumpu pada produktivitas riil (real economy), bukan 

spekulasi, dan bahwa kemajuan ekonomi harus berjalan seiring dengan moralitas, ilmu 

pengetahuan, dan kerja keras. Dalam konteks ekonomi Islam modern, konsep ini sejalan 

dengan prinsip maqāṣid al-syarī‘ah yang menuntut keseimbangan antara efisiensi, 

keadilan sosial, dan keberlanjutan sumber daya. 

Semakin besar jumlah penduduk yang produktif dengan keterampilan-

keterampilan, semakin tinggi pula tingkat produksi. Tingkat kemakmuran dan aktivitas 

ekonomi suatu kota—baik besar maupun kecil—ditentukan oleh ukuran dan kemajuan 

peradabannya. Ketika surplus barang dihasilkan dan diekspor, kemakmuran kota 

meningkat karena sisa surplus tersebut dapat memenuhi kebutuhan lebih dari jumlah 

penduduk dan kembali kepada mereka dalam bentuk keuntungan yang dapat 

diinvestasikan. Namun, semakin tinggi tingkat kemakmuran, semakin besar pula 

permintaan terhadap barang dan jasa. Meningkatnya kemewahan hidup memicu 

bertambahnya kebutuhan terhadap produk-produk bernilai tinggi, sehingga muncul 

keahlian-keahlian baru yang berfokus pada barang-barang mewah. Di kota yang 

berperadaban maju, keterampilan dan tenaga kerja menjadi mahal karena meningkatnya 

permintaan dan standar hidup penduduknya. Tingginya biaya tenaga kerja di kota-kota 

besar disebabkan oleh tiga hal: pertama, meningkatnya kebutuhan karena gaya hidup 

mewah; kedua, para pekerja industri memberikan nilai tinggi pada keahlian dan jasa 

mereka; dan ketiga, banyaknya orang kaya yang memiliki daya beli besar sehingga 

memperluas permintaan terhadap barang dan jasa. 

Dari sini, Ibn Khaldūn mengembangkan teori yang menjelaskan interaksi antara 

permintaan dan penawaran. Permintaan menciptakan penawaran, yang pada gilirannya 

menimbulkan permintaan baru. Proses ini menunjukkan perkembangan ekonomi yang 

bersifat kumulatif, dipengaruhi oleh kekuatan modal dan infrastruktur intelektual suatu 

negara. Semakin maju sebuah bangsa, semakin banyak pula modal intelektual dan 

kemampuan organisasinya. Para tenaga ahli tertarik untuk datang dan menetap di negara 

tersebut, yang kemudian semakin memperkuat pertumbuhan intelektual dan ekonomi 39. 

Menurut Ibn Khaldūn 40, faktor produksi terpenting adalah tenaga kerja, 

sementara hambatan terbesar bagi pembangunan adalah keterbatasan tenaga kerja 

terampil. Proses kumulatif tersebut mencerminkan teori ekonomi tentang pembangunan. 

 
39 Ibn Khaldūn. 
40 Ibn Khaldūn. 



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794 

 

 

70 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin 
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer 

Keahlian hanya dapat berkembang dengan adanya pendidikan dan lingkungan peradaban 

yang stabil. Suatu keahlian akan berakar kuat dalam masyarakat yang telah lama 

berperadaban, dan kualitasnya akan meningkat seiring dengan besarnya permintaan. 

Oleh karena itu, Ibn Khaldūn membangun sebuah teori ekonomi pembangunan 

yang berlandaskan interaksi antara permintaan dan penawaran serta pentingnya 

pengembangan modal manusia. Landasan pemikirannya terletak pada pembagian kerja 

sosial dan internasional, yang pada akhirnya menciptakan proses kumulatif—di mana 

negara-negara kaya semakin makmur, sedangkan negara-negara miskin cenderung 

tertinggal. 

Teori ini menjadi cikal bakal teori perdagangan internasional, yang menganalisis 

hubungan pertukaran antara negara kaya dan miskin, kecenderungan ekspor-impor, 

pengaruh struktur ekonomi terhadap pertumbuhan, dan peran penting modal intelektual 

dalam pembangunan. Inti teori produksi Ibn Khaldūn berpijak pada peran sentral tenaga 

kerja manusia sebagai sumber utama kemakmuran. 

 

4. Faktor-faktor yang Memengaruhi Konsep Produksi Ibn Khaldūn 

Ibn Khaldūn menegaskan bahwa cara untuk memperoleh rezeki yang telah 

disediakan Allah Swt. adalah dengan bekerja secara nyata. Adapun alat atau sarana yang 

digunakan untuk bekerja sepenuhnya bergantung pada kemampuan masing-masing 

individu, baik dari segi fisik maupun finansial. Intinya, seseorang harus berusaha secara 

konkret—baik dengan tenaga sendiri, bantuan hewan, penggunaan mesin, maupun 

melibatkan tenaga kerja lain. Semakin tinggi tingkat produktivitas seseorang, semakin 

besar pula nilai (qīmah) atau keuntungan yang diperoleh. Sebaliknya, jika seseorang tidak 

berusaha untuk mengembangkan pendapatannya atau mengelola modalnya dengan cara 

yang produktif, maka ia tidak akan mendapatkan manfaat apa pun dari usahanya 41. 

Dari sini terlihat bahwa Ibn Khaldūn mengembangkan teori bisnis yang berpijak 

pada sunnatullāh, yakni bekerja sesuai dengan hukum-hukum alam dan realitas 

kehidupan. Bekerja dalam pandangan ini berarti melakukan aktivitas nyata, mengerahkan 

tenaga dan pikiran, serta melakukan transaksi yang jelas dan nyata bentuknya. Dengan 

cara demikian, aktivitas ekonomi akan terhindar dari spekulasi, penipuan, dan 

kecurangan, karena semuanya berbasis pada kerja dan pertukaran yang riil. 

Untuk membangun semangat kerja sama dalam skala yang lebih luas, Ibn Khaldūn 

menyatakan bahwa dibutuhkan faktor pendorong sosial yang mengikat hubungan 

antarmanusia. Faktor pendorong tersebut adalah “ʿAṣabiyyah” atau rasa kesetiakawanan 

kelompok (group feeling), yang menjadi dasar munculnya kolaborasi dan kekuatan sosial 

dalam kegiatan ekonomi. 

Selain itu, menurut Ibn Khaldūn 42, untuk mencapai keberhasilan dalam bidang 

ekonomi tidak dapat dilepaskan dari keterkaitan antara teori-teori ekonomi lainnya, 

seperti teori produksi, teori nilai, teori distribusi, dan teori siklus ekonomi. Seluruh teori 

tersebut saling berhubungan secara logis dan membentuk satu kerangka ekonomi yang 

utuh dan koheren, yang menjadi dasar bagi pemikiran sejarah ekonomi Ibn Khaldūn. 

 

 
41 Ibn Khaldūn. 
42 Ibn Khaldūn. 



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794 

 

 

71 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin 
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer 

B. Dasar Filosofis, Normatif, dan Historis Konsep Produksi Ibn Khaldūn 

Untuk memahami gagasan Ibn Khaldūn tentang produksi secara utuh, tidak cukup 

hanya membaca pernyataan-pernyataannya tentang tenaga kerja, perdagangan, atau 

pajak. Pemikiran ekonomi Ibn Khaldūn berakar pada sebuah kerangka pemikiran yang 

lebih luas: sebuah filsafat sosial tentang hakikat manusia dan peradaban (ilm al-ʿumrān), 

landasan normatif yang berorientasi pada prinsip-prinsip Islam, serta pengalaman historis 

konkret yang membentuk observasi dan generalisasinya. Pada bagian ini akan dielaborasi 

ketiga fondasi tersebut — filosofis, normatif, dan historis — dan ditunjukkan bagaimana 

tiap fondasi berkontribusi membentuk cara Ibn Khaldūn melihat produksi. 

 

1. Dasar Filosofis 

Secara filosofis Ibn Khaldūn memandang manusia sebagai makhluk sosial yang 

kebutuhan dan kecenderungannya mendorong pembentukan struktur sosial, kerja 

kolektif, dan institusi. Kerja (ʿamal) bagi Ibn Khaldūn bukan sekadar aktivitas fisik; ia 

merupakan manifestasi kecakapan manusia untuk memenuhi kebutuhan dan membentuk 

hubungan sosial ekonomi. Dari sudut ini, produksi muncul sebagai ekspresi sifat manusia 

yang saling bergantung: kebutuhan individu memicu spesialisasi, dan spesialisasi 

melahirkan tukar-menukar barang dan jasa. 

Ibn Khaldūn mengembangkan apa yang bisa disebut filsafat sosial historis—usaha 

merumuskan hukum-hukum umum yang mengatur naik-turunnya ʿumrān. Dalam 

kerangka ini produksi tidak berdiri sendiri melainkan terhubung erat dengan: 

• ʿAsabiyyah (solidaritas sosial): Solidaritas kelompok adalah motor pembentukan 

organisasi kerja kolektif; solidaritas yang kuat memungkinkan pembentukan 

struktur produksi berskala besar (mis. pembentukan kota, manufaktur 

terorganisir). 

• Pembagian kerja dan spesialisasi: Ibn Khaldūn jelas mengamati bahwa pembagian 

kerja meningkatkan produktivitas dan nilai tambah; spesialisasi muncul karena 

interaksi sosial dan kebutuhan pasar. 

• Kausalitas historis dan siklus: Produksi menjadi salah satu variabel yang 

mengikuti siklus peradaban—pada fase kebangkitan, produktivitas meningkat, 

modal mengakumulasi, dan kehidupan intelektual berkembang; pada fase 

kemunduran, penurunan produksi disertai hilangnya keterampilan, 

melangsingnya pasar, dan melemahnya institusi. 

Secara metodologis, Ibn Khaldūn mendekati fenomena ekonomi dengan 

kombinasi observasi empiris dan penalaran teoritis—ia mencari sebab sosial-historis 

bukan sekadar menerima narasi kronologis. Pendekatan ini menjadikan pandangannya 

tentang produksi bersifat dinamis: produksi dipahami sebagai hasil interaksi antara sifat 

manusia, struktur sosial, dan kondisi historis. 

 

2. Dasar Normatif 

Meskipun pendekatannya sering digambarkan sebagai sosiologis-historis, 

pemikiran Ibn Khaldūn tetap berakar pada nilai-nilai Islam. Hal ini tampak pada 

penekanannya terhadap prinsip keadilan, kejujuran dalam muamalah, dan orientasi 

terhadap kemaslahatan umum (maslahah). Beberapa aspek normatif yang relevan: 

• Kejujuran dan kepastian hukum dalam transaksi: Tanpa kepercayaan dan 

kepastian hukum, biaya transaksi naik dan pasar melemah; norma keagamaan 



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794 

 

 

72 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin 
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer 

yang melarang penipuan dan menuntut amanah berfungsi sebagai fondasi moral 

pasar yang efisien. 

• Keadilan distributif: Ibn Khaldūn khawatir terhadap ketimpangan yang ekstrem—

ia mengamati bahwa akumulasi kekayaan tanpa mekanisme distribusi yang 

memadai dapat melemahkan solidaritas sosial dan merusak kapasitas produksi 

jangka panjang. 

• Kebijakan fiskal yang adil: Dari perspektif normatif, negara memiliki kewajiban 

menjaga keseimbangan antara pengumpulan pendapatan publik dan tidak 

membebani produsen sedemikian hingga aktivitas produksi tertekan. 

Jika dikaitkan dengan maqāṣid (tujuan-tujuan syariah), produksi berkaitan 

langsung dengan beberapa tujuan utama: pelestarian harta (ḥifẓ al-māl), jiwa (ḥifẓ al-nafs) 

melalui penyediaan nafkah, akal (ḥifẓ al-‘aql) melalui dukungan pendidikan/training 

profesi, dan kemaslahatan sosial. Dengan demikian, produksi yang ideal menurut prinsip 

Islam bukan hanya efisien secara ekonomi tetapi juga berkontribusi pada perlindungan 

hak-hak dasar dan kesejahteraan masyarakat. Ibn Khaldūn, walaupun tidak merujuk 

secara eksplisit istilah-istilah maqasid yang baku dalam literatur kontemporer, 

menempatkan moralitas dan tujuan sosial-agama sebagai kriteria evaluasi praktik 

ekonomi. 

Ibn Khaldūn memandang penghargaan sosial terhadap keterampilan dan profesi 

sebagai penting untuk mempertahankan serta mengembangkan kapasitas produksi. Etika 

kerja—ketelitian, keahlian, dan penghormatan terhadap profesi—mendorong kualitas 

output dan kesinambungan transmisi pengetahuan. Prinsip-prinsip ini menjadi dasar 

normatif bagi pembinaan tenaga kerja dan pendidikan vokasional. 

 

3. Dasar Historis 

Gagasan-gagasannya tentang produksi lahir dari pengalaman empiris yang kaya. 

Ibn Khaldūn hidup dan bergerak di kawasan Maghreb dan Andalusia pada abad ke-14, 

masa yang ditandai oleh pergolakan politik, fragmentasi dinasti, perpindahan populasi, 

dan perubahan pola perdagangan. Kariernya sebagai pejabat, hakim, diplomat, dan 

pengembara memberikan akses langsung pada realitas birokrasi, pajak, perdagangan, dan 

lembaga sosial yang kemudian ia analisis. 

Beberapa fenomena historis yang membentuk pemikiran Ibn Khaldūn antara lain: 

• Ketidakstabilan politik dan perang internal: Perang, pergantian dinasti, dan 

perebutan kekuasaan menimbulkan ketidakpastian yang mengganggu produksi 

dan perdagangan—fenomena ini menegaskan baginya pentingnya keamanan dan 

pemerintahan yang stabil untuk kehidupan ekonomi. 

• Perubahan demografis dan wabah: Peristiwa-peristiwa yang menyebabkan 

penurunan populasi (mis. epidemi, kelaparan) berdampak pada penurunan tenaga 

kerja terampil dan kapasitas produksi—hal ini memperkuat observasinya tentang 

hubungan antara kondisi demografis dan produktivitas ekonomi. 

• Perubahan pola perdagangan: Perdagangan lintas wilayah (trans-Sahara, 

Mediterania) menentukan spesialisasi wilayah, akses bahan baku, dan pasar bagi 

produk; gangguan pada rute-rute tersebut mengubah pola produksi lokal dan 

regional. 

• Praktik fiskal dan administrasi negara: Pengalaman administrasi negara 

mengajarkannya bahwa praktik pengumpulan pajak yang tidak bijak atau 



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794 

 

 

73 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin 
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer 

pemerintahan yang boros dapat mengikis dasar ekonomi, sehingga menumbuhkan 

teori tentang batas efektifitas pemaksaan fiskal. 

Karena ia bukan sekadar pengamat dari kejauhan—melainkan pelaku dalam arena 

politik dan administrasi—Ibn Khaldūn mampu menguji hipotesisnya terhadap praktik 

nyata. Observasi tentang bagaimana pajak tinggi mendorong penurunan aktivitas 

produksi, atau bagaimana kemewahan penguasa melemahkan solidaritas kelompok 

penguasa, bukan hanya spekulasi filosofis melainkan generalisasi yang lahir dari 

pengalaman empiris dan catatan historis. 

Filosofi Ibn Khaldūn (antropologi sosial dan teori siklus peradaban) memberikan 

kerangka umum: produksi adalah unsur dinamis dalam kehidupan peradaban. Landasan 

normatif (nilai-nilai Islam, prinsip keadilan, maqāṣid) menempatkan produksi dalam 

tujuan etis dan sosial: produksi baik bila menegakkan kemaslahatan dan keadilan. 

Konteks historis menjelaskan mengapa Ibn Khaldūn menekankan peran institusi, 

keamanan, dan kebijakan fiskal: karena kondisi-kondisi tersebut nyata-nyata 

mempengaruhi kapasitas produksi pada zamannya. 

 

 

Tabel 1. Dasar Filosofis, Normatif, dan Historis Konsep Produksi Ibn Khaldūn 

 
Aspek 

Dasar 
Pokok Gagasan 

Faktor Kunci / 

Konsep Utama 
Implikasi terhadap Produksi 

1. Filosofis 

Manusia sebagai 

makhluk sosial 

yang saling 

bergantung; kerja 

(‘amal) adalah 

ekspresi 

kemanusiaan dan 

dasar pembentukan 

struktur sosial. 

• ‘Asabiyyah 

(solidaritas sosial) 

• Pembagian kerja & 

spesialisasi 

• Siklus peradaban 

(naik-turun 

‘umrān) 

• Pendekatan 

empiris-teoritis 

Produksi lahir dari kerja sama 

sosial, meningkat melalui 

spesialisasi, dan dipengaruhi 

dinamika sosial-historis. 

Produktivitas mencerminkan 

kekuatan solidaritas dan 

kematangan peradaban. 

2. Normatif 

Berakar pada nilai-

nilai Islam: 

keadilan, kejujuran, 

dan kemaslahatan 

(maslahah). 

Produksi harus 

memenuhi tujuan 

syariah (maqāṣid). 

• Keadilan distributif 

• Kejujuran & 

kepastian hukum 

• Kebijakan fiskal 

adil 

• Pelestarian harta, 

jiwa, akal, dan 

kemaslahatan 

sosial 

Produksi bernilai ibadah bila 

adil, transparan, dan 

bermanfaat bagi masyarakat. 

Menjadi sarana mewujudkan 

kesejahteraan dan 

keberlanjutan ekonomi. 

3. Historis 

Berasal dari 

pengalaman empiris 

Ibn Khaldūn di 

Maghreb–

Andalusia abad ke-

14; ia mengamati 

pengaruh kondisi 

sosial-politik 

terhadap ekonomi. 

• Ketidakstabilan 

politik & perang 

• Perubahan 

demografi & wabah 

• Pola perdagangan 

lintas wilayah 

• Praktik fiskal & 

administrasi negara 

Produksi bergantung pada 

stabilitas politik, tenaga kerja, 

dan kebijakan negara. 

Pemerintahan yang adil dan 

aman mendorong 

produktivitas dan kemajuan 

ekonomi. 



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794 

 

 

74 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin 
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer 

 

Kesimpulannya, konsep produksi menurut Ibn Khaldūn adalah produk sintesis 

antara observasi empiris yang tajam, kerangka filosofis tentang manusia dan peradaban, 

serta norma-norma religio-etis yang menuntun evaluasi praktik ekonomi. Pemahaman ini 

menempatkan produksi sebagai fenomena multidimensional yang memerlukan perhatian 

pada aspek teknis, kelembagaan, dan moral — sebuah perspektif yang kaya dan relevan 

bagi mereka yang hendak merekontekstualisasikan warisan klasik untuk menjawab 

tantangan ekonomi modern, termasuk pengembangan industri halal dan kebijakan 

ekonomi berkeadilan. 

 

C. Relevansi Konsep Produksi Ibn Khaldūn dengan Ekonomi Islam Kontemporer 

Pembacaan ulang pemikiran Ibn Khaldūn terhadap produksi membuka peluang 

untuk memperkaya kerangka teori dan praktik ekonomi Islam kontemporer. Gagasan-

gagasannya yang mengaitkan produksi dengan struktur sosial, kualitas institusi, etika, dan 

siklus peradaban memberikan lensa analitik yang komprehensif untuk menangani 

persoalan produktivitas, pemerataan, dan keberlanjutan — tiga isu sentral dalam 

pembangunan ekonomi modern dan pengembangan industri halal. Di bawah ini diuraikan 

kontribusi konseptual Ibn Khaldūn terhadap teori produksi Islam kontemporer, 

keterkaitannya dengan prinsip efisiensi-keadilan-keberlanjutan, penerapan prinsip 

wasatiyyah pada pengelolaan sumber daya, serta implikasi nyata bagi tata kelola rantai 

nilai halal dan kebijakan publik. 

 

1. Produksi dalam Pembangunan Ekonomi Islam Modern 

Ibn Khaldūn menawarkan beberapa kontribusi pemikiran yang relevan bagi teori 

produksi dalam konteks ekonomi Islam modern: 

1. Pendekatan multidimensi — Produksi dipahami tidak hanya sebagai fungsi teknis 

(modal, tenaga kerja, teknologi) tetapi juga sebagai produk hubungan sosial, 

kualitas institusi, dan pola sejarah. Pendekatan ini mendorong analisis produksi 

yang holistik: memperhitungkan modal manusia (human capital), modal sosial 

(trust, jejaring), dan kualitas tata kelola (governance) sebagai variabel determinan 

produktivitas. 

2. Peran spesialisasi dan pembagian kerja — Ide tentang peningkatan nilai tambah 

melalui spesialisasi relevan untuk strategi industrialisasi dan pengembangan 

rantai nilai, termasuk untuk perusahaan mikro, kecil, dan menengah (UMKM) 

dalam ekosistem halal. 

3. Sensitivitas terhadap insentif fiskal dan kebijakan — Observasi Ibn Khaldūn 

mengenai dampak pajak dan kebijakan pemerintah terhadap motivasi produksi 

memperkaya pembahasan policy-design dalam ekonomi Islam: bagaimana 

merancang instrumen fiskal yang tidak mengikis insentif produksi tetapi tetap 

memenuhi kewajiban publik dan keadilan sosial. 

4. Dimensi etis dalam efisiensi — Ibn Khaldūn mengintegrasikan nilai-nilai moral 

(kejujuran, keadilan) ke dalam penilaian praktik ekonomi, sehingga efisiensi tidak 

dilepaskan dari tujuan kemaslahatan (maslahah). 

Keterkaitan dengan prinsip efisiensi, keadilan, dan keberlanjutan: 

• Efisiensi: Melalui penekanan pada spesialisasi, pendidikan keterampilan, dan 

perbaikan institusi pasar, Ibn Khaldūn menyarankan faktor-faktor yang 

meningkatkan efisiensi produksi. Namun, efisiensi yang dimaksudnya tidak 



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794 

 

 

75 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin 
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer 

bersifat sempit—harus mencakup efisiensi transaksi (mengurangi biaya karena 

kepastian hukum) dan efisiensi alokasi sumber daya melalui perdagangan yang 

efektif. 

• Keadilan: Ibn Khaldūn memperingatkan agar akumulasi kekayaan tidak 

menimbulkan ketimpangan ekstrim yang merusak kohesi sosial. Oleh karena itu, 

kebijakan produksi harus mempertimbangkan distribusi manfaat, perlindungan 

tenaga kerja, dan mekanisme redistribusi yang adil—selaras dengan prinsip-

prinsip maqāṣid al-syarī‘ah yang menempatkan pelestarian harta dan 

kemaslahatan sebagai tujuan. 

• Keberlanjutan: Pandangannya terhadap pengelolaan sumber daya dan siklus 

peradaban mengandung pelajaran tentang pentingnya praktik produksi yang tidak 

merusak lingkungan sosial dan alam: eksploitasi berlebihan atau kebijakan jangka 

pendek yang mengorbankan kapasitas produksi masa depan berpotensi memicu 

kemunduran ekonomi. 

 

2. Produksi dan Prinsip Wasatiyyah (Moderasi Ekonomi) 

Wasatiyyah (moderasi) sebagai prinsip etis-ekonomi menuntut keseimbangan 

antara eksploitasi dan konservasi sumber daya. Dari perspektif Ibn Khaldūn, siklus 

kebangkitan-kemunduran peradaban terjadi bila keseimbangan ini terganggu — 

misalnya, ketika kekuasaan dan kemewahan mengarah pada pemborosan atau ketika 

pengumpulan pajak yang tidak bijak merusak produktivitas. Dalam konteks modern, 

wasatiyyah mengimplikasikan: 

• Penggunaan sumber daya yang berkelanjutan: strategi produksi harus 

memperhitungkan kapasitas regeneratif lingkungan (sustainable yield) serta 

dampak jangka panjang terhadap ekosistem dan basis produksi masyarakat lokal. 

• Kebijakan yang menghindari ekstremitas: tidak laissez-faire sepenuhnya yang 

mengabaikan perlindungan sosial, juga tidak kebijakan koersif yang menekan 

insentif ekonomi. 

Wasatiyyah menegaskan bahwa produksi tidak boleh menjadi tujuan hedonistik 

mayor — aspek spiritual (nilai, etika, tujuan sosial) harus melekat pada praktik produksi. 

Secara praktis, hal ini menuntut: 

• Etika produksi: tanggung jawab produsen atas kualitas, kejujuran dalam labelisasi 

(terutama relevan untuk halal), dan kesejahteraan pekerja. 

• Orientasi tujuan: produksi diarahkan pada pemenuhan kebutuhan masyarakat dan 

peningkatan kualitas hidup, bukan sekadar akumulasi kekayaan. 

• Pendidikan nilai: memasukkan aspek etika dan tanggung jawab sosial dalam 

pelatihan tenaga kerja dan manajemen perusahaan. 

 

3. Implikasi bagi Industri Halal 

Industri halal menghadapi sejumlah tantangan dalam konteks globalisasi: 

fragmentasi rantai pasokan lintas negara, tekanan efisiensi yang mendorong outsourcing, 

risiko produk non-halal atau palsu memasuki pasar, beban biaya sertifikasi untuk 

UMKM, dan kebutuhan penyesuaian standar antara yurisdiksi. Tantangan ini menuntut 

pendekatan tata kelola yang kuat, transparan, dan etis. 

Relevansi prinsip Ibn Khaldūn untuk tata kelola rantai nilai halal: 

• Pentingnya institusi yang andal: Konsistensi standar halal memerlukan lembaga 

sertifikasi yang kredibel, mekanisme penegakan hukum, dan sistem audit yang 



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794 

 

 

76 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin 
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer 

menurunkan biaya transaksi dan meningkatkan kepercayaan. Ibn Khaldūn 

menekankan peran institusi dalam memfasilitasi produksi dan perdagangan—

prinsip ini relevan untuk membangun infrastruktur regulatif halal yang efektif. 

• Perkuatan modal manusia dan keterampilan: Spesialisasi dan peningkatan 

keterampilan di sektor produksi halal (mis. teknologi pengolahan, manajemen 

mutu, R&D produk halal) meningkatkan nilai tambah dan daya saing 

internasional. Ibn Khaldūn menekankan transfer keterampilan melalui tradisi dan 

magang; adaptasi modernnya adalah program vokasional, pelatihan sertifikasi 

halal, dan inkubasi usaha. 

• Peran jejaring sosial dan asosiasi produsen (asabiyyah modern): Kekuatan 

komunitas dan asosiasi produsen dapat menjadi mekanisme pengawasan mutu, 

berbagi informasi pasar, dan bargaining power terhadap pemasok/ pembeli — 

mirip fungsi guild yang diamati Ibn Khaldūn. 

• Kebijakan fiskal yang proporsional: Untuk mendukung UMKM halal, kebijakan 

pajak dan insentif harus dirancang agar tidak menekan skala usaha tetapi 

mendorong formalitas, investasi, dan inovasi. Ibn Khaldūn mengingatkan bahwa 

pajak berlebih merusak insentif produksi. 

• Ketertautan etika dan standar maqāṣid: Produksi halal harus memenuhi syariah 

substantif (kehalalan produk) dan tujuan syariah (perlindungan konsumen, 

keadilan tenaga kerja, kesejahteraan masyarakat). Pendekatan Ibn Khaldūn yang 

mengaitkan ekonomi dengan tujuan etis mempertegas bahwa halal bukan sekadar 

label, tetapi bagian dari tata nilai produksi. 

Berdasarkan sintesis gagasan Ibn Khaldūn, beberapa rekomendasi kebijakan dan 

praktik bisnis untuk penguatan industri halal dapat dirumuskan: 

1. Penguatan institusi sertifikasi dan penegakan hukum: Membangun standar 

harmonis, memperkuat kapasitas audit, dan memberi sanksi tegas terhadap 

pelanggaran untuk menjaga reputasi pasar halal. 

2. Fasilitasi akses modal inklusif: Skema pembiayaan syariah mikro dan kredit 

produktif yang memperhatikan masa awal usaha, sehingga UMKM dapat 

berinvestasi dalam peningkatan kapasitas produksi halal. 

3. Investasi pada pendidikan dan transfer keterampilan: Program magang, pusat 

pelatihan halal, dan kerjasama universitas–industri untuk membangun tenaga 

kerja terampil. 

4. Pengembangan infrastruktur rantai nilai: Logistik, fasilitas pengolahan, cold 

chain, dan pasar digital untuk meningkatkan efisiensi distribusi produk halal. 

5. Kebijakan fiskal pro-produksi: Tarif dan insentif yang mendorong formalisasi 

usaha dan upgrading teknologi tanpa membebani pelaku usaha kecil. 

6. Penguatan jejaring produsen dan asosiasi industri: Mengadopsi model ‘guild’ 

modern untuk standardisasi praktik dan penguatan bargaining power. 

7. Integrasi prinsip maqāṣid dalam regulasi: Menjadikan tujuan syariah 

(perlindungan harta, jiwa, akal, keturunan, kehormatan) sebagai indikator evaluasi 

kebijakan industri halal, misalnya dalam perlindungan konsumen dan 

ketenagakerjaan. 

Secara ringkas, relevansi Ibn Khaldūn untuk ekonomi Islam kontemporer dan 

industri halal terletak pada kapasitas teorinya untuk menggabungkan analisis teknis 

(spesialisasi, modal, perdagangan) dengan analisis kelembagaan dan etis (keamanan, 

kebijakan fiskal, keadilan). Pendekatan holistik ini sangat bernilai saat menghadapi 



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794 

 

 

77 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin 
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer 

masalah modern: globalisasi rantai pasok, kebutuhan standardisasi halal internasional, 

tekanan efisiensi yang sering mengesampingkan keadilan, dan tantangan keberlanjutan 

lingkungan. Merekontekstualisasikan prinsip-prinsip Ibn Khaldūn—dalam bentuk 

kebijakan, praktik bisnis, dan program penguatan kapasitas—dapat membantu 

merumuskan strategi pembangunan industri halal yang tidak hanya kompetitif, tetapi juga 

adil, etis, dan berkelanjutan. 

 

KESIMPULAN 

Dari uraian yang telah dibahas, dapat disimpulkan beberapa hal. Pertama, 

pemikiran Ibn Khaldūn tentang produksi menempatkan aktivitas ekonomi sebagai bagian 

integral dari peradaban manusia (ʿumrān) yang berlandaskan nilai-nilai ketuhanan. 

Produksi bagi Ibn Khaldūn bukan hanya proses teknis mengubah sumber daya menjadi 

barang dan jasa, melainkan juga aktivitas sosial yang melibatkan tenaga kerja, organisasi, 

dan kerja sama kolektif yang didorong oleh rasa solidaritas (‘aṣabiyyah). Tenaga kerja 

manusia menjadi faktor utama dalam menciptakan nilai, keuntungan, dan kemakmuran, 

sementara spesialisasi dan pembagian kerja berperan penting dalam meningkatkan 

produktivitas serta memperluas kesejahteraan masyarakat. Ibn Khaldūn juga menegaskan 

adanya hubungan timbal balik antara produksi, distribusi, nilai, dan siklus ekonomi yang 

membentuk sistem ekonomi terpadu. Teori produksinya menegaskan pentingnya kerja 

nyata, kolaborasi sosial, dan pengembangan keterampilan manusia sebagai pilar 

pembangunan ekonomi yang berkelanjutan dan berkeadilan dalam tatanan sosial yang 

berperadaban. 

Kedua, konsep produksi Ibn Khaldūn berakar pada filsafat sosial tentang manusia 

sebagai makhluk kolektif yang bergantung pada kerja sama, pembagian kerja, dan 

solidaritas (ʿasabiyyah). Landasan normatifnya bersumber dari nilai-nilai Islam seperti 

keadilan, kejujuran dalam muamalah, dan orientasi pada maslahah yang sejalan dengan 

maqāṣid al-syarī‘ah. Sementara itu, pengalaman historisnya—sebagai pejabat, diplomat, 

dan saksi pergolakan politik-ekonomi di Maghreb dan Andalusia—membentuk 

pemahaman empiris tentang hubungan erat antara stabilitas politik, kebijakan fiskal, 

demografi, dan kapasitas produksi. Dengan demikian, konsep produksi Ibn Khaldūn 

adalah hasil sintesis antara filsafat sosial-historis, norma Islam, dan observasi empiris, 

menjadikannya kerangka analisis yang komprehensif dan relevan lintas zaman. 

Ketiga, pemikiran Ibn Khaldūn tentang produksi memiliki relevansi besar bagi 

ekonomi Islam modern, terutama dalam pembangunan industri halal. Pendekatan 

multidimensinya menekankan keterkaitan produksi dengan modal manusia, kualitas 

institusi, dan nilai-nilai etis, sehingga mampu menjawab isu efisiensi, keadilan, dan 

keberlanjutan. Prinsip wasatiyyah mengarahkan agar produksi tidak bersifat eksploitatif 

atau hedonistik, melainkan seimbang, berorientasi pada kebutuhan masyarakat, dan 

menjaga kelestarian sumber daya. Dalam konteks industri halal, ide Ibn Khaldūn 

memberi dasar untuk penguatan institusi sertifikasi, pengembangan keterampilan, akses 

pembiayaan syariah, serta kebijakan fiskal yang adil. Dengan demikian, kerangka Ibn 

Khaldūn dapat dijadikan acuan strategis dalam merancang kebijakan publik dan tata 

kelola industri halal yang kompetitif secara global, sekaligus berlandaskan keadilan sosial 

dan maqāṣid al-syarī‘ah. 

Implikasi penelitian ini menunjukkan bahwa kerangka produksi Ibn Khaldūn 

dapat dijadikan landasan konseptual dalam perumusan kebijakan pembangunan ekonomi 



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794 

 

 

78 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin 
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer 

Islam yang berkelanjutan, terutama dalam merancang strategi penguatan industri halal 

yang tidak hanya kompetitif secara ekonomi, tetapi juga berorientasi pada keadilan sosial 

dan pencapaian maqāṣid al-syarīʿah. Keterbatasan penelitian ini terletak pada sifatnya 

yang konseptual dan berbasis kajian kepustakaan, sehingga belum menguji secara empiris 

penerapan konsep produksi Ibn Khaldūn dalam konteks industri halal kontemporer. Oleh 

karena itu, penelitian selanjutnya disarankan untuk mengembangkan model operasional 

atau kerangka kebijakan berbasis pemikiran Ibn Khaldūn yang diuji melalui pendekatan 

empiris, studi kasus, atau analisis kebijakan, baik pada tingkat nasional maupun sektoral, 

guna memperkuat kontribusi praktis pemikiran klasik Islam terhadap pembangunan 

ekonomi modern. 

Selanjutnya, berdasarkan kesimpulan di atas, terdapat beberapa saran yang dapat 

diajukan: 

1. Pengembangan Teori dan Literatur 

Kajian tentang Ibn Khaldūn hendaknya terus dikembangkan dalam konteks ekonomi 

Islam modern. Para akademisi perlu menggali kembali pemikiran klasik ini secara 

lebih komprehensif agar menjadi rujukan teoritis yang memperkaya khazanah 

literatur ekonomi Islam, khususnya terkait produksi. 

2. Integrasi Ilmu dan Nilai Syariah 

Pemikiran Ibn Khaldūn menegaskan pentingnya integrasi antara aspek teknis 

produksi dan prinsip etika syariah. Oleh karena itu, dalam praktik ekonomi 

kontemporer, terutama industri halal, diperlukan model pengelolaan yang tidak 

hanya berorientasi pada efisiensi dan keuntungan, tetapi juga menjunjung tinggi 

keadilan, keberlanjutan, dan kemaslahatan umat. 

3. Penguatan Institusi dan Kebijakan Publik 

Dalam konteks implementasi, pemerintah dan lembaga terkait diharapkan 

menjadikan gagasan Ibn Khaldūn sebagai inspirasi dalam merumuskan kebijakan 

ekonomi. Stabilitas politik, kebijakan fiskal yang adil, serta dukungan kelembagaan 

terhadap industri halal perlu menjadi prioritas agar produksi dapat mendorong 

kemakmuran sekaligus menjaga keberlangsungan peradaban. 

4. Penerapan pada Industri Halal Global 

Industri halal yang kini berkembang secara internasional dapat mengambil manfaat 

dari prinsip Ibn Khaldūn, khususnya mengenai keseimbangan (wasatiyyah) dan 

distribusi manfaat. Dengan demikian, industri halal tidak hanya menjadi instrumen 

ekonomi, tetapi juga representasi nilai-nilai Islam yang mampu memberikan 

kontribusi nyata terhadap pembangunan global yang berkeadilan. 

5. Relevansi dalam Pendidikan Tinggi 

Sebagai bagian dari Islamisasi pengetahuan, studi pemikiran Ibn Khaldūn sebaiknya 

menjadi materi penting dalam kurikulum pendidikan tinggi ekonomi Islam. Hal ini 

dapat membantu melahirkan generasi akademisi dan praktisi yang mampu 

memadukan warisan pemikiran klasik dengan tuntutan modernitas. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
 

Al-Khudhairi, Zainab. Filsafat Sejarah Ibn Khaldun, Terj. Edited by Ahmad 

Rofi’Usmani. Bandung: Pustaka, 1987. 

Amri, Ulil. “Analysis Study of Ibnu Khaldun’s Islamic Economic Thought.” Indonesian 



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794 

 

 

79 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin 
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer 

Journal of Multidisciplinary Sciences (Ijoms) 1, no. 2 (2022): 141–52. 

https://doi.org/10.59066/ijoms.v1i2.212. 

Auliya, Nur Hikmatul, Helmina Andriani, Roushandy Asri Fardani, Jumari Ustiawaty, 

Evi Fatmi Utami, Dhika Juliana Sukmana, and Ria Rahmatul Istiqomah. Metode 

Penelitian Kualitatif & Kuantitatif. Makassar: CV. Pustaka Ilmu, 2020. 

https://www.researchgate.net/publication/340021548_Buku_Metode_Penelitian_K

ualitatif_Kuantitatif. 

Henry, Khairil. “Konsep Ekonomi Ibnu Khaldun Dan Relevansinya Dengan Teori 

Ekonomi Modern (Studi Analisis Konsep Ekonomi Dalam Kitab Muqaddimah).” 

Al-Fikra: Jurnal Ilmiah Keislaman 19, no. 1 (2020). 

Huda, Choirul. “Pemikiran Ekonomi Bapak Ekonomi Islam; Ibnu Khaldun.” Economica: 

Jurnal Ekonomi Islam 4, no. 1 (2013): 103–24. 

Ibn Khaldūn, ‘Abd al-Raḥmān. Dīwān Al-Mubtada’ Wa Al-Khabar Fī Tārīkh Al-‘Arab 

Wa Al-Barbar Wa Man ‘Āṣarahum Min Dhawī Al-Sya’n Al-Akbar. Bairūt: Dār al-

Fikr, 1981. 

Ibn Khaldūn, Abdurrahman. Muqaddimah Ibn Khaldūn. Edited by Abdullāh Muḥammad 

Al-Darwīsy. 1st ed. Dimasyq: Dār Ya’rib, 2004. 

https://archive.org/details/diwan_20170911_2151/ الجزء - خلدون ابن مقدمة  

 .page/n3/mode/2up/الاول

Ihwanudin, Nandang, and M Burhanudin. “Relavansi Pemikiran Ekonomi Hamka (1908-

1981) Dalam Tafsir Al-Azhar Dengan Ekonomi Islam Di Indonesia.” Eco-Iqtishodi: 

Jurnal Ilmiah Ekonomi Dan Keuangan Syariah 1, no. 2 (2020): 97–115. 

Jaida, Syafitri, Salsabila Balqis, and Rauf Margana. “Pemikiran Ekonomi Pada Masa Ibnu 

Khaldun.” Pajamkeu 2, no. 3 (2025): 75–84. 

https://doi.org/10.61132/pajamkeu.v2i3.1262. 

Kotimah, Kotimah, and Nurul A’yun. “Konsep Pemikiran Ekonomi Islam Ibnu Khaldun.” 

IJMA (Indonesian Journal of Management and Accounting) 4, no. 2 (2023): 428–

37. 

Mafrudlo, Ahmad M, Zuhratul A Mansur, Mustofa Mustofa, and Yadi Janwari. 

“Economic Development Theory of Ibnu Khaldun: Interrelation Between Justice 

and Umran Al-Alam.” Share Jurnal Ekonomi Dan Keuangan Islam 13, no. 1 (2024): 

43–70. https://doi.org/10.22373/share.v13i1.20552. 

Maleha, Nova Yanti. “Studi Pemikiran Ibn Khaldun Tentang Ekonomi Islam.” 

Ekonomica Sharia: Jurnal Pemikiran Dan Pengembangan Ekonomi Syariah 2, no. 

1 (2016): 39–48. 

Maulida, Syahdatul, and Aam S Rusydiana. “Mapping the Literature on Ibn Khaldun’s 

Contribution to Economics.” Ieh 2, no. 1 (2023). 

https://doi.org/10.58968/ieh.v2i1.264. 

Rahmah, Syahidah, Sri Wahyuni, and Nur Yusaerah. “Strengthening The Halal Value 

Chain Ecosystem in Era Society 5.0.” Al-Mashrafiyah: Jurnal Ekonomi, Keuangan, 

Dan Perbankan Syariah 7, no. 2 (2023): 1–12. 

https://doi.org/https://doi.org/10.24252/al-mashrafiyah.v7i2.38490. 

Rizkiah, Siti K, and Abdelkader Chachi. “The Relevance of Ibn Khaldun’s Economic 

Thought in the Contemporary World.” Turkish Journal of Islamic Economics 7, no. 

2 (2020): 70–90. https://doi.org/10.26414/a074. 

Schreier, Margrit. Qualitative Content Analysis in Practice. Sage publications, 2012. 

Ulum, Bahrul. “Kontribusi Ibnu Khaldun Terhadap Perkembangan Ekonomi Islam.” 



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794 

 

 

80 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin 
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer 

Iqtishodia: Jurnal Ekonomi Syariah 1, no. 2 (2016): 17–32. 

Wahyudi, Catur, and Anton Bawono. “Konsep Produksi Dan Uang Menurut Ibnu 

Kholdun Dan Relevansinya Pada Perekonomian Di Indonesia.” Innovative: Journal 

Of Social Science Research 4, no. 6 (2024): 5867–80. 

Zaini, Ahmad Afan. “Ekonomi Islam Dalam Konsep Ontologi, Epistemologi Dan 

Aksiologi.” AL-MAQASHID: Journal of Economics and Islamic Business 1, no. 1 

(2021): 42–50. 
 


