— AL-QIBL AH: Vol. 5, No. 1 (2026)

AL-QIBLAH ] p- 56-80
—_— Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab doi-
oanBanAsAAras_ https://journal.stiba.ac.id/index.php/qiblah/index 10.36701/qiblah.v5i1.2794

Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldin:
Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam

Kontemporer

The Concept of Production in Ibn Khaldin's Thought: Theoretical Analysis and Its Relevance
for Contemporary Islamic Economics

Azwar®, Muslimin H. Kara®, Askar Patahuddin®

“Institut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia; Email: azwar.iskandar@gmail.com
bUniversitas Islam Negeri (UIN) Alauddin, Makassar, Indonesia; Email: musliminkara@uin-alauddin.ac.id
Institut Agama Islam STIBA Makassar, Indonesia; Email: askarpatahuddin@stiba.ac.id

Article Info

Received: 23 October 2025
Revised: 26 November 2025
Accepted: 27 November 2025
Published: 29 Januari 2026

Keywords:

1bn Khaldiin, production,
Islamic economics, halal
industry, ‘umran

Kata kunci:

Ibn Khaldin, produksi,
ekonomi Islam, industri halal,
‘umran

Abstract

This study aims to describe the concept of production in Ibn Khaldin’s
thought, analyze its philosophical, normative, and historical foundations, and
evaluate its relevance to the development of contemporary Islamic economics,
particularly the halal industry. The study employs a qualitative-descriptive
approach based on library research, using content analysis of Ibn Khaldiin’s
Mugqaddimah and related literature to examine the concept of production
within the context of the modern economy. The findings indicate that, in Ibn
Khaldin’s perspective, production is an integral part of civilization (‘umran)
and is not merely understood as a technical process, but also as a social
activity involving human labor, division of labor, social solidarity
(‘asabiyyah), and institutional strengthening. His concept of production is
rooted in Shart‘ah values such as justice and maslahah, and is shaped by
historical and political experiences that form a comprehensive view of the
relationship between state stability, productive capacity, and societal welfare.
Furthermore, the study highlights that Ibn Khaldiin’s thought remains highly
relevant to contemporary Islamic economics. Its principles can serve as a
foundation for strengthening the halal industry through improving human
capital quality, institutional governance, halal certification, access to Islamic
finance, and equitable fiscal policies. Therefore, Ibn Khaldiin’s concept of
production offers a rich and applicable analytical framework for sustainable
Islamic economic development. The implication is that this framework can be
used as a conceptual basis for formulating policies and strategies for
sustainable and socially oriented halal industry development.

Abstrak

Penelitian ini bertujuan mendeskripsikan konsep produksi dalam pemikiran
Ibn Khaldiin, menganalisis dasar filosofis, normatif, dan historisnya, serta
mengevaluasi relevansinya bagi pengembangan ekonomi Islam kontemporer,
khususnya industri halal. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif-
deskriptif berbasis studi kepustakaan dengan analisis isi terhadap Muqaddimah
Ibn Khaldin dan literatur terkait untuk mengkaji konsep produksi dalam
konteks ekonomi modern. Hasil penelitian menunjukkan bahwa produksi
dalam perspektif Ibn Khaldiin merupakan bagian integral dari peradaban
(‘umran) dan tidak hanya dipahami sebagai proses teknis, tetapi juga sebagai
aktivitas sosial yang melibatkan kerja manusia, pembagian kerja, solidaritas
sosial (‘asabiyyah), dan penguatan institusi. Konsep produksinya berakar pada
nilai-nilai syariah seperti keadilan dan maslahah, serta dipengaruhi oleh
pengalaman historis-politik yang membentuk pandangan komprehensif
mengenai hubungan antara stabilitas negara, kemampuan produksi, dan

56 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer


mailto:musliminkara@uin-alauddin.ac.id
mailto:askarpatahuddin@stiba.ac.id

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB
—

kesejahteraan masyarakat. Selain itu, penelitian ini menegaskan bahwa
pemikiran Ibn Khaldin mempunyai relevansi besar bagi ekonomi Islam
kontemporer. Prinsip-prinsipnya dapat menjadi dasar dalam memperkuat
industri halal melalui peningkatan kualitas modal manusia, tata kelola institusi,
sertifikasi halal, akses pembiayaan syariah, serta kebijakan fiskal yang
berkeadilan. Oleh karena itu, konsep produksi Ibn Khaldiin menawarkan
kerangka analitis yang kaya dan aplikatif bagi pembangunan ekonomi Islam
yang berkelanjutan. Implikasinya, kerangka produksi Ibn Khaldiin dapat
dijadikan landasan konseptual dalam perumusan kebijakan dan strategi
pembangunan industri halal yang berkelanjutan dan berorientasi pada
kemaslahatan sosial.

How to cite:

Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin, “Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldiin: Analisis Teoretis dan
Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer”, AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab, Vol. 5, No. 1
(2026): 56-80. doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794.

This work islicensed under a Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International (CC BY-NC-SA 4.0)

PENDAHULUAN

Perdebatan dan pembangunan ilmu ekonomi Islam kontemporer tidak dapat
dipisahkan dari akar-akar intelektualnya'. Studi terhadap pemikiran tokoh-tokoh klasik
bukan sekadar tindakan historiografis—mengenang dan mengutip—melainkan upaya
kritis dan kreatif untuk menambang konsep, metode, dan prinsip normatif yang masih
relevan atau dapat direkontekstualisasikan ke dalam realitas ekonomi masa kini2. Dalam
kerangka pengembangan ilmu pengetahuan, yang menuntut tradisi berpikir mendalam
dan kontribusi orisinal, kajian terhadap pemikiran klasik menjadi sumber epistemik
penting untuk memperkaya teori, menyempurnakan metodologi, dan memperkuat
landasan normatif praktik ekonomi Islam.

Salah satu tokoh klasik yang menonjol dalam tradisi keilmuan ini adalah Ibn
Khaldin (732-808 H / 1332-1406 M). Karya monumentalnya, Mugaddimah Ibn
Khaldiin, menempatkan dirinya bukan hanya sebagai sejarawan tetapi juga sebagai
pemikir sosial-ekonomi yang merumuskan kategori-kategori analitis tentang masyarakat,
politik, dan ekonomi yang — meskipun lahir pada konteks abad ke-14 — memperlihatkan
kedalaman pemikiran yang sering dianggap meramalkan beberapa konsep ekonomi
modern®. Dari gagasan tentang ‘asabiyyah (solidaritas sosial), siklus kebangkitan dan
kemunduran peradaban, hingga analisis tentang pasar, tenaga kerja, spesialisasi, dan
pajak, Ibn Khaldiin menawarkan kerangka yang kaya untuk memahami bagaimana proses
produksi berinteraksi dengan struktur sosial, institusi politik, dan dinamika sejarah?.

! Ahmad Afan Zaini, “Ekonomi Islam Dalam Konsep Ontologi, Epistemologi Dan Aksiologi,”
AL-MAQASHID: Journal of Economics and Islamic Business 1, no. 1 (2021): 42-50.

2 Nandang Thwanudin and M Burhanudin, “Relavansi Pemikiran Ekonomi Hamka (1908-1981)
Dalam Tafsir Al-Azhar Dengan Ekonomi Islam Di Indonesia,” Eco-Igtishodi: Jurnal Ilmiah Ekonomi Dan
Keuangan Syariah 1, no. 2 (2020): 97-115.

3 Choirul Huda, “Pemikiran Ekonomi Bapak Ekonomi Islam; Ibnu Khaldun,” Economica: Jurnal
Ekonomi Islam 4, no. 1 (2013): 103-24.

4 Kotimah Kotimah and Nurul A’yun, “Konsep Pemikiran Ekonomi Islam Ibnu Khaldun,” LJMA
(Indonesian Journal of Management and Accounting) 4, no. 2 (2023): 428-37.

57 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB
—

Konsep produksi dalam pemikiran Ibn Khaldin perlu dipandang lebih luas
daripada sekadar transformasi input menjadi output. Bagi Ibn Khaldiin, produksi terkait
erat dengan kemajuan peradaban ( ‘umran): kemampuan suatu masyarakat menghasilkan
barang dan jasa mencerminkan tingkat spesialisasi tenaga kerja, keterampilan (sind ‘ah),
jaringan perdagangan, stabilitas politik, dan aturan-aturan sosial yang memungkinkan
aktivitas ekonomi berlangsung efisien®. Artinya, produksi bukan hanya fenomena teknis-
ekonomis, melainkan juga fenomena sosial-institusional. Ibn Khaldiin menekankan
pentingnya pembagian kerja, pengembangan keterampilan, keamanan dan keadilan fiskal
(kebijakan pajak), serta peran negara dalam menciptakan kondisi yang kondusif bagi
kegiatan ekonomi — semua unsur ini memiliki implikasi langsung terhadap kualitas dan
kuantitas produksi.

Konteks kontemporer di mana kajian ini ditempatkan — khususnya
perkembangan pesat industri halal di Indonesia dan dunia — menjadikan analisis tentang
produksi dari perspektif Ibn Khaldiin sangat relevan. Industri halal bukan hanya soal
kepatuhan terhadap standar syariah pada tingkat produk; ia melibatkan rantai nilai (value
chain) yang kompleks: pasokan bahan baku, proses produksi, sertifikasi, distribusi,
pemasaran, dan tata kelola lembaga 6. Keberlanjutan dan kredibilitas industri halal sangat
tergantung pada kualitas keterampilan tenaga kerja, jaringan perdagangan, kepastian
hukum, integritas lembaga sertifikasi, serta kebijakan publik yang mendukung
pertumbuhan usaha mikro, kecil, menengah, dan skala industri. Di sinilah pijakan-pijakan
konseptual Ibn Khaldin — khususnya mengenai peran spesialisasi, institusi, dan
legitimasi politik dalam mendorong produksi dan perdagangan — dapat memberi
wawasan berharga untuk membingkai strategi pengembangan industri halal yang lebih
berkelanjutan dan berkeadilan.

Selain relevansi praktis tersebut, kajian terkait hal ini (pandangan Ibn Khaldiin)
juga menyentuh aspek metodologis dan epistemologis: integrasi ilmu dan Islamisasi
pengetahuan. Islamisasi pengetahuan tidak sekadar menerjemahkan istilah atau
memasukkan ayat-ayat teks ke dalam teori modern; ia menuntut rekonstruksi kritis
terhadap konsep-konsep ilmiah sehingga selaras dengan kerangka nilai Islam tanpa
kehilangan ketelitian metodologis ilmiah. Dalam konteks ini, mengkaji Ibn Khaldiin
bukan berarti melakukan nostalgik tradisional, melainkan membaca ulang warisan
pemikirannya dengan lensa kritis yang mampu mengekstraksi prinsip-prinsip universal
(mis. peran institusi, etika produksi, distribusi kesejahteraan) sekaligus menyesuaikannya
dengan dinamika ekonomi modern — misalnya industri halal, ekonomi kreatif Muslim,
dan kebijakan publik yang pro-keadilan.

Beberapa kajian terdahulu telah mengkaji pemikiran ekonomi Ibn Khaldin
memiliki yang relevansi yang signifikan dalam konteks ekonomi modern. Dalam kajian
yang dilakukan oleh Ahmad M. Mafrudlo et al.’, ditemukan bahwa keadilan dan

5 Catur Wahyudi and Anton Bawono, “Konsep Produksi Dan Uang Menurut Ibnu Kholdun Dan
Relevansinya Pada Perekonomian Di Indonesia,” Innovative: Journal Of Social Science Research 4, no. 6
(2024): 5867-80.

¢ Syahidah Rahmah, Sri Wahyuni, and Nur Yusaerah, “Strengthening The Halal Value Chain
Ecosystem in Era Society 5.0,” Al-Mashrafiyah: Jurnal Ekonomi, Keuangan, Dan Perbankan Syariah 7,
no. 2 (2023): 1-12, https://doi.org/https://doi.org/10.24252/al-mashrafiyah.v7i2.38490.

7 Ahmad M Mafrudlo et al., “Economic Development Theory of Ibnu Khaldun: Interrelation
Between Justice and Umran Al-Alam,” Share Jurnal Ekonomi Dan Keuangan Islam 13, no. 1 (2024): 43—
70, https://doi.org/10.22373/share.v13i1.20552.

58 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB
—

pengelolaan sumber daya yang berkelanjutan adalah dua komponen kunci yang dijelaskan
oleh Ibn Khaldiin untuk mencapai pembangunan ekonomi yang optimal. Keadilan
berperan penting dalam menciptakan stabilitas sosial, yang pada gilirannya dapat
mendukung pertumbuhan ekonomi. Selain itu, pemikiran Ibn Khaldin juga mencakup
analisis komprehensif tentang hubungan antara faktor-faktor politik dan ekonomi.
Syahdatul Maulida dan Aam S. Rusydiana® menunjukkan bahwa Ibn Khaldiin
mengembangkan sebuah sistem ekonomi yang terintegrasi, di mana keadilan dan struktur
pasar memainkan peranan penting. Hal ini berkontribusi pada pengembangan pemikiran
ekonomi Islam yang menjadi fondasi bagi banyak teori ekonomi modern. Dalam konteks
ini, pemikiran beliau tidak hanya merupakan gambaran sejarah, tetapi juga memberikan
solusi bagi masalah kontemporer seperti ketidaksetaraan sosial dan sistem perpajakan
yang efisien’.

Selanjutnya, kajian yang dilakukan oleh Siti K. Rizkiah dan Abdelkader Chachi'®
menggambarkan enam pilar utama dalam teori ekonomi Ibn Khaldiin yang tetap relevan
dalam praktik ekonomi modern. Kehadiran pemikiran tersebut dalam diskusi ekonomi
kontemporer menunjukkan bahwa karya-karya beliau masih memiliki nilai praktik yang
kuat, meskipun konteks dan bentuk mata uang telah berubah secara drastis. Dalam kajian
Ulil Amri!!, disebutkan bahwa kontribusi Ibn Khaldiin dalam bidang ekonomi tidak
hanya mencakup analisis teoretis, tetapi juga menyoroti pentingnya nilai-nilai moral
dalam pembangunan ekonomi yang berkelanjutan. Seperti yang dijelaskan oleh Amri,
kesinambungan antara praktik ekonomi dan prinsip-prinsip etis yang diajukan oleh Ibn
Khaldiin menjadi landasan dalam mendesain sistem ekonomi yang adil dan efisien.
Pemikiran beliau berfungsi sebagai jembatan antara nilai-nilai Islam dengan solusi ilmiah
untuk isu-isu yang dihadapi dalam ekonomi global saat ini.

Berbagai penelitian terdahulu tersebut menegaskan relevansi pemikiran ekonomi
Ibn Khaldun terhadap isu-isu modern seperti keadilan, keberlanjutan, dan relasi politik—
ekonomi. Namun, kajian-kajian tersebut masih menyisakan sejumlah research gap
penting. Penelitian sebelumnya lebih banyak membahas aspek normatif dan makro, tetapi
belum menggali secara mendalam konsep produksi dalam pemikiran Ibn Khaldin,
padahal ia memuat analisis penting tentang kerja, keterampilan, pembagian kerja, dan
produktivitas. Selain itu, dimensi moral dan etika yang sering disorot belum dihubungkan
secara konkret dengan praktik produksi kontemporer, termasuk industri halal dan
manajemen rantai pasok.

Kajian yang membahas pilar ekonomi Ibn Khaldiin hingga kini umumnya
mastih bersifat deskriptif-konseptual dan belum menerjemahkannya ke dalam model
produksi yang operasional maupun kerangka kebijakan yang relevan bagi tantangan
pembangunan ekonomi modern. Padahal, dalam konteks ekonomi global saat ini—yang
ditandai oleh ketimpangan sosial, krisis tata kelola, dan tuntutan pembangunan

8 Syahdatul Maulida and Aam S Rusydiana, “Mapping the Literature on Ibn Khaldun’s
Contribution to Economics,” leh 2, no. 1 (2023), https://doi.org/10.58968/ich.v2i1.264.

o Syafitri Jaida, Salsabila Balgis, and Rauf Margana, “Pemikiran Ekonomi Pada Masa Ibnu
Khaldun,” Pajamkeu 2, no. 3 (2025): 75—84, https://doi.org/10.61132/pajamkeu.v2i3.1262.

10'Siti K Rizkiah and Abdelkader Chachi, “The Relevance of Ibn Khaldun’s Economic Thought in
the Contemporary World,” Turkish Journal of Islamic Economics 7, no. 2 (2020): 70-90,
https://doi.org/10.26414/a074.

' Ulil Amri, “Analysis Study of Ibnu Khaldun’s Islamic Economic Thought,” Indonesian Journal
of Multidisciplinary Sciences (I[joms) 1, no. 2 (2022): 141-52, https://doi.org/10.59066/ijoms.v1i2.212.

59 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB
—

berkelanjutan—diperlukan landasan konseptual ekonomi yang tidak hanya efisien secara
teknis, tetapi juga berakar pada nilai keadilan dan kemaslahatan. Lebih jauh, belum
terdapat penelitian yang secara komprehensif menempatkan produksi sebagai poros
pembangunan dalam Mugaddimah melalui pendekatan interdisipliner yang
mengintegrasikan dimensi ekonomi, sosial, politik, dan budaya. Oleh karena itu, kajian
tentang konsep produksi dalam pemikiran ekonomi Ibn Khaldiin menjadi urgen dan
penting untuk dilakukan guna mengisi kekosongan akademik tersebut, sekaligus
menawarkan pembacaan konseptual dan aplikatif yang mampu memperkaya khazanah
teori ekonomi Islam serta memberikan dasar normatif dan strategis bagi perumusan
kebijakan pembangunan industri, khususnya industri halal, yang berkelanjutan dan
berorientasi pada kemaslahatan sosial.
Berdasarkan uraian di atas, penelitian ini memiliki beberapa tujuan yang
bersifat deskriptif, analitis, sekaligus evaluatif, yakni:
1. Mendeskripsikan pemikiran Ibn Khaldiin tentang produksi.
Tujuan ini menekankan pada penggambaran komprehensif mengenai bagaimana Ibn
Khaldiin mendefinisikan, menjelaskan, serta menempatkan produksi dalam kerangka
besar teori sosial-ekonomi.
2. Menganalisis dasar-dasar filosofis, normatif, dan historis konsep produksi Ibn
Khaldun.
Tujuan ini berfokus pada upaya memahami fondasi pemikiran Ibn Khaldiin, baik dari
segi filsafat peradaban, nilai-nilai syariah, maupun realitas sejarah yang
mempengaruhi konstruksi teorinya tentang produksi.
3. Mengevaluasi relevansi konsep produksi Ibn Khaldin dengan dinamika ekonomi
Islam kontemporer, khususnya dalam konteks industri halal.
Tujuan ini diarahkan untuk menguji sejauh mana konsep produksi Ibn Khaldiin dapat
diaplikasikan pada kondisi saat ini, serta bagaimana prinsip-prinsipnya dapat
memperkuat kerangka konseptual dan kebijakan praktis dalam pembangunan
ekonomi Islam dan pengembangan industri halal yang berkelanjutan.

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan manfaat dalam berbagai aspek, baik
teoritis, praktis, maupun akademis. Dari sisi teoritis, makalah ini berkontribusi
memperkaya khazanah literatur ekonomi Islam, khususnya yang berhubungan dengan
pemikiran tokoh klasik. Pemikiran Ibn Khaldiin yang tertuang dalam al-Mugaddimah
bukan hanya memiliki nilai historis, tetapi juga menyimpan gagasan konseptual yang
relevan dengan teori-teori ekonomi modern. Dengan demikian, kajian ini dapat
membantu memperluas cakrawala teori ekonomi Islam dengan menjembatani warisan
intelektual klasik dan kebutuhan kontemporer. Dari sisi praktis, makalah ini diharapkan
memberikan perspektif baru bagi pengembangan konsep produksi dalam industri halal di
era modern. Industri halal, yang semakin menjadi salah satu sektor strategis dalam
ekonomi global, membutuhkan landasan konseptual yang kuat, tidak hanya dari sisi
teknis dan regulatif, tetapi juga dari sisi etika, nilai, dan prinsip keadilan. Gagasan Ibn
Khaldiin mengenai faktor produksi, peran tenaga kerja, keterampilan, perdagangan, serta
pentingnya kebijakan publik dapat dijadikan inspirasi dan kerangka acuan dalam
merancang strategi pembangunan industri halal yang lebih berkelanjutan. Adapun dari
sisi akademis, makalah ini dapat berfungsi sebagai referensi dalam kajian Studi Naskah
Pemikiran Ekonomi Islam di tingkat doktoral. Dengan menghadirkan analisis yang
mendalam dan sistematis atas pemikiran Ibn Khaldiin, makalah ini diharapkan dapat
menjadi bahan rujukan yang bermanfaat bagi para mahasiswa, dosen, maupun peneliti

60 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB
—

yang berminat mengkaji lebih jauh pemikiran ekonomi Islam klasik dalam kaitannya
dengan dinamika kontemporer.

Metode yang digunakan dalam penelitian ini adalah kualitatif-deskriptif
dengan pendekatan library research'?. Penelitian kualitatif dipilih karena fokus kajian ini
adalah analisis pemikiran tokoh melalui telaah teks dan literatur, bukan melalui
pengumpulan data lapangan. Pendekatan deskriptif digunakan untuk memaparkan
konsep-konsep utama pemikiran Ibn Khaldin secara sistematis, sementara library
research memungkinkan penulis menelusuri sumber-sumber klasik maupun kontemporer
yang relevan.

Sumber data utama dalam kajian ini adalah karya monumental Ibn Khaldin, yaitu
Muqaddimah Ibn Khaldiin®®, yang berisi refleksi filosofis, historis, dan ekonomi
mengenai masyarakat dan peradaban. Selain itu, makalah ini juga menggunakan sumber
data sekunder berupa buku, jurnal ilmiah, dan artikel akademik yang membahas
pemikiran Ibn Khaldtin maupun tema produksi dalam perspektif ekonomi Islam. Untuk
teknik analisis, makalah ini menggunakan metode analisis isi (content analysis)'*, yakni
dengan menelaah isi teks secara mendalam untuk mengidentifikasi, mengklasifikasikan,
dan menginterpretasi gagasan-gagasan utama Ibn Khaldiin mengenai produksi. Analisis
ini dipadukan dengan pendekatan historis, guna memahami konteks sosial-politik yang
mempengaruhi pemikirannya; filosofis, untuk menggali dasar nilai dan kerangka
berpikirnya; serta komparatif, untuk menilai relevansi pemikiran Ibn Khaldiin dengan
ekonomi Islam modern dan perkembangan industri halal kontemporer.

PEMBAHASAN

A. Pemikiran Ibn Khaldun tentang Produksi

Pembahasan ini menempatkan konsep produksi dalam kerangka pemikiran sosial-
ekonomi Ibn Khaldiin sebagai bagian integral dari teori peradaban ( ‘umran). Bagi Ibn
Khaldiin, produksi bukan sekadar transformasi teknis input menjadi output; ia adalah
fenomena multi-dimensi yang melibatkan aspek manusiawi (keterampilan, organisasi),
institusional (peran negara, hukum, pajak), dan historis (kondisi sosial-politik yang
berubah-ubah). Di bawah ini dijabarkan pemahaman Ibn Khaldiin mengenai definisi
produksi, faktor-faktor yang memengaruhinya, serta prinsip-prinsip normatif yang
menjadi landasan praktik produksi menurutnya.

1. Biografi Singkat dan Pemikiran Ekonomi Ibn Khaldiin

‘Abd al-Rahman ibn Muhammad ibn Khaldiin al-Hadrami, lahir di Tunis pada
tahun 732 H/1332 M. Ia berasal dari keluarga Andalus yang bermula dari Sevilla. Ia
menimba ilmu dari sejumlah besar ulama Andalus yang berhijrah ke Tunis. Pada masa
mudanya, ia tertarik untuk bergabung dalam birokrasi Bani Marin di Fez, sehingga ia
berkesempatan menjalin hubungan dengan Menteri Lisan al-Din Ibn al-Khatib selama
masa pengasingan Ibn al-Khatib bersama rajanya di Maghrib. Persahabatan antara

12 Nur Hikmatul Auliya et al., Metode Penelitian Kualitatif & Kuantitatif (Makassar: CV. Pustaka
Imu, 2020),
https://www.researchgate.net/publication/340021548 Buku Metode Penelitian Kualitatif Kuantitatif.

13 Abdurrahman Ibn Khaldiin, Mugaddimah Ibn Khaldiin, ed. Abdullah Muhammad Al-Darwisy,
Ist ed. (Dimasyq: Dar Ya’rib, 2004), https://archive.org/details/diwan 20170911 2151/Ae3a il oysals -
¢ 3l Js¥V/page/n3/mode/2up.

14 Margrit Schreier, Qualitative Content Analysis in Practice (Sage publications, 2012).

61 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB
—

keduanya berkembang sangat erat, sebagaimana tampak jelas dalam biografi khusus yang
ditulis Ibn al-Khatib tentang dirinya dalam karyanya al-Ihatah fi Akhbar Gharnatah®.

Nama “Ibn Khaldiin” berasal dari nama kakeknya yang kesembilan, al-Khalid,
sementara leluhurnya, Khalid ibn Usman, bermukim di Carmona, Andalusia, pada abad
ke-8. Dari keturunannya lahir Banu Khaldun, yang melahirkan sejarawan besar
Abdurrahman Ibn Khaldiin '¢.

Latar belakang keluarga Ibn Khaldin yang berasal dari kalangan elit turut
memengaruhi perjalanan intelektual dan politiknya. Ia tumbuh di lingkungan yang
berperan aktif dalam urusan pemerintahan dan intelektual. Menurut Choirul Huda'?,
ambisi sosial dan politiknya mendorong Ibn Khaldiin untuk terlibat dalam berbagai
konflik politik di Spanyol dan Afrika Utara. Secara genealogis, ia bersilsilah hingga Wail
bin Hajar, salah satu sahabat Nabi Muhammad saw. Keluarganya berasal dari Hadramaut,
dan ayahnya, Abu Abdullah Muhammad, juga pernah aktif dalam dunia politik sebelum
kemudian beralih fokus pada pendidikan dan tasawuf. Ia meninggal akibat wabah pes di
Afrika Utara pada 749 H/1348 M, meninggalkan lima anak, termasuk Ibn Khaldtn yang
saat itu berusia 18 tahun (Maleha, 2016).

Meskipun Ibn Khaldin terlibat secara intens dalam kehidupan politik—baik di
istana Bani Marin di Fez maupun dinasti Hafshiyah di Tunis—ia akhirnya menarik diri
dari dunia politik setelah sahabatnya, Ibn al-Khatib, terbunuh di penjara. Ia merasa jenuh
dengan hiruk-pikuk politik, sehingga memilih mengasingkan diri dari kehidupan publik.
[a menyendiri selama empat tahun (776—780 H) di Qal‘at Bani Salamah, wilayah Oran,
Aljazair bagian barat. Dalam masa khalwat tersebut ia menulis al-Mugaddimah, yang
kemudian terkenal sebagai Muqaddimah Ibn Khaldiin. Tentang karyanya itu, ia berkata,
“Di sana mengalirlah limpahan kata dan makna ke dalam pikiranku, hingga
menghasilkan intisari dan kesimpulan sebagaimana yang kutemukan dalam khalwat
itu. 1%

Setelah itu, Ibn Khaldiin menjalani masa panjang perjalanan ilmiah yang
membawanya ke Syam dan Mesir. Di Mesir, ia beberapa kali menjabat sebagai Qadi al-
Qudat mazhab Maliki. Kebetulan pula ia berada di Damaskus ketika kota itu dikepung
oleh pemimpin Mongol, Timiir Lank. Ia berhasil keluar dari kota dan menemui Timr
Lank untuk memohon kepadanya agar menyelamatkan Damaskus'®.

Sebagai Qadi Mesir, ia mendapat gelar Wali al-Din dan kemudian lebih dikenal
dengan sebutan “Ibn Khaldiin” ?°. Keluarga besar Ibn Khaldiin menetap di Tunisia
setelah meninggalkan Spanyol akibat tekanan penguasa Kristen. Mereka hidup terhormat
di bawah naungan Dinasti Hafsiyah. Ibn Khaldiin tumbuh sebagai bagian dari kelas atas
pada masa ketika peradaban Islam sedang mengalami kemunduran pasca penghancuran
Baghdad oleh bangsa Mongol pada tahun 1258 M.

15 ¢Abd al-Rahman Ibn Khaldiin, Diwan Al-Mubtada’ Wa Al-Khabar Fi Tarikh Al-‘Arab Wa Al-
Barbar Wa Man ‘Asarahum Min Dhawt Al-Sya’n Al-Akbar (Bairiit: Dar al-Fikr, 1981).

16 Nova Yanti Maleha, “Studi Pemikiran Ibn Khaldun Tentang Ekonomi Islam,” Ekonomica
Sharia: Jurnal Pemikiran Dan Pengembangan Ekonomi Syariah 2, no. 1 (2016): 39-48.

17 Huda, “Pemikiran Ekonomi Bapak Ekonomi Islam; Ibnu Khaldun.”

18 Ibn Khaldiin, Diwdan Al-Mubtada’ Wa Al-Khabar Fi Tarikh Al-‘Arab Wa Al-Barbar Wa Man
‘Asarahum Min Dhawi Al-Sya’'n Al-Akbar.

19 Tbn Khaldiin.

20 Zainab Al-Khudhairi, Filsafat Sejarah Ibn Khaldun, Terj, ed. Ahmad Rofi’Usmani (Bandung;
Pustaka, 1987).

62 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB
—

Jauh sebelum lahirnya para ekonom besar Eropa, Ibn Khaldin telah
memperkenalkan berbagai konsep ekonomi fundamental. Ia membahas tentang
pembagian kerja, teori nilai kerja, teori populasi, dan peran negara dalam ekonomi, jauh
sebelum Adam Smith, Ricardo, Malthus, atau Keynes mengemukakan gagasan serupa 2!.
Pemikirannya dituangkan dalam karya monumental Muqaddimah (1377 M), yang
menjadi fondasi ilmu sosial dan ekonomi Islam. Dalam karya tersebut, ia menegaskan
bahwa kemakmuran suatu masyarakat bergantung pada keseimbangan antara produksi,
distribusi, dan solidaritas sosial.

Selama masa hidupnya, Ibn Khaldin sempat bermukim di Gal’at Ibn Salamah
(1375-1378 M), tempat ia menulis Mugaddimah, volume pertama dari karya sejarah
besarnya. Setelah kembali ke Tunisia pada 1378 M, ia menjadi guru besar hukum hingga
akhirnya menetap di Kairo sampai wafatnya pada 17 Maret 1406 M 2.

Sebagai sejarawan, sosiolog, dan ekonom Muslim, Ibn Khaldiin memberikan
kontribusi besar dalam memahami interaksi antara ekonomi, politik, dan masyarakat. Ta
menekankan bahwa ekonomi merupakan fondasi peradaban, dan kehancuran ekonomi
biasanya menjadi awal kehancuran suatu negara. la juga mengembangkan teori siklus
ekonomi, di mana setiap peradaban mengalami fase pertumbuhan, kemakmuran, dan
kemunduran. Menurutnya, kemakmuran dapat menyebabkan kemalasan dan kemewahan,
yang pada akhirnya melemahkan produktivitas dan mempercepat kehancuran.

Dalam pandangan fiskalnya, Ibn Khaldiin menentang pajak yang berlebihan
karena dianggap menurunkan semangat kerja dan produktivitas masyarakat. Ia
menegaskan pentingnya keseimbangan antara kepentingan negara dan kesejahteraan
rakyat. Pandangannya ini menunjukkan kedalaman analisisnya terhadap kebijakan
ekonomi dan dampaknya terhadap stabilitas sosial %>

Ibn Khaldiin membahas berbagai aspek ekonomi, termasuk nilai, pembagian
kerja, harga, hukum permintaan dan penawaran, konsumsi, produksi, modal, tenaga kerja,
dan tahapan perkembangan ekonomi. Dalam Mugqgaddimah, ia menjelaskan bahwa
manusia tidak dapat memenuhi kebutuhannya sendiri tanpa bantuan orang lain, karena
setiap kegiatan produksi memerlukan kerja sama dan spesialisasi.

Relevansinya terhadap perekonomian Indonesia saat ini dapat dilihat dari teori
produksinya. Produksi menurut Ibn Khaldtin adalah aktivitas manusia yang memerlukan
usaha, pengorbanan, dan kerja kolektif untuk menghasilkan manfaat material maupun
spiritual. Produksi dalam Islam dipandang sebagai upaya mengembangkan sumber daya
halal untuk kesejahteraan masyarakat dan peningkatan derajat manusia. Hal ini sejalan
dengan prinsip efisiensi modern yang menekankan penggunaan sumber daya secara
optimal untuk mencapai kemakmuran sosial %%,

21 Khairil Henry, “Konsep Ekonomi Ibnu Khaldun Dan Relevansinya Dengan Teori Ekonomi
Modern (Studi Analisis Konsep Ekonomi Dalam Kitab Muqaddimah),” Al-Fikra: Jurnal lImiah Keislaman
19, no. 1 (2020).

22 Bahrul Ulum, “Kontribusi Ibnu Khaldun Terhadap Perkembangan Ekonomi Islam,” Igtishodia:
Jurnal Ekonomi Syariah 1, no. 2 (2016): 17-32.

23 Wahyudi and Bawono, “Konsep Produksi Dan Uang Menurut Ibnu Kholdun Dan Relevansinya
Pada Perekonomian Di Indonesia.”

24 Wahyudi and Bawono.

63 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB
—

2. Definisi Produksi Menurut Ibn Khaldan
Paradigma pemikiran ekonomi Islam Ibn Khaldiin sangat erat kaitannya dengan
latar belakang sejarah dan pandangan hidupnya Menurut Ibn Khaldiin 2°

078 d) odd 1) 45,85 040 s oj\}b\, NE R R F PR c.ub Saas Sy &)
Artinya:
“Sesungguhnya manusia secara fitrahnya membutuhkan sesuatu yang dapat
menghidupinya dan mencukupinya dalam berbagai keadaan dan tahap kehidupannya,
sejak masa pertumbuhannya hingga mencapai kedewasaan dan usia tua.”

Ibn Khaldiin * menjelaskan bahwa manusia pada hakikatnya makhluk yang
membutuhkan (fagir), sedangkan hanya Allah-lah yang Mahakaya, sebagaimana
disebutkan dalam Q.S. Muhammad ayat 48. Oleh karena itu, Allah memberikan
kesempatan kepada manusia untuk memanfaatkan segala yang ada di langit dan di bumi,
sebagaimana ﬁrman—Nya dalam Q.S. al-Jasiyah [45]:13,

u})Ss.u }SIL_IJYJJ@L)FMAMUAJY\@Lﬁjt_}w\éueﬁja.u}
Terjemahnya:
“Dia telah menundukkan (pula) untukmu apa yang ada di langit dan apa yang ada di bumi
semuanya (sebagai rahmat) dari-Nya. Sesungguhnya pada yang demikian itu benar-benar
terdapat tanda-tanda (kebesaran Allah) bagi kaum yang berpikir.”

Alam beserta isinya—matahari, bulan, laut, hewan, tumbuhan, dan tanah—
diciptakan untuk dimanfaatkan manusia secara proporsional dan bertanggung jawab.

Setiap manusia memiliki hak yang sama untuk memanfaatkan sumber daya alam
tersebut. Hak milik seseorang tidak boleh diambil oleh orang lain tanpa adanya pertukaran
yang sah. Oleh karena itu, jika seseorang ingin memperoleh sesuatu dari orang lain, maka
ia harus melakukannya melalui transaksi ekonomi yang adil. Ketika manusia sudah
mencapai kemampuan untuk berusaha, ia akan bekerja dan memanfaatkan potensinya
untuk mendapatkan rezeki yang telah disediakan Allah, sebagaimana firman-Nya dalam
Q.S. al-*Ankabut [29]:17,

G5aa 8 dlfal 15800 5 8538 5 5 A Sie 13518
Terjemahnya:
“Maka, mintalah rezeki dari sisi Allah, sembahlah Dia, dan bersyukurlah kepada-Nya.
Hanya kepada-Nya kamu akan dikembalikan.

Ibn Khaldiin 2’ memandang kegiatan ekonomi bukan hanya sebagai aktivitas
individu, tetapi juga sebagai bagian dari interaksi sosial. Ekonomi, menurutnya,
dipengaruhi oleh kehidupan sosial dan sekaligus memengaruhinya. Ia menegaskan bahwa
manusia tidak dapat hidup mandiri tanpa kerja sama sosial, karena kemampuan individu
saja tidak cukup untuk memenuhi kebutuhan hidup. Oleh sebab itu, kerja sama,
pembagian tugas, dan spesialisasi menjadi hal penting dalam meningkatkan
produktivitas.

Melalui pembagian kerja, produktivitas meningkat karena adanya saling
ketergantungan dan koordinasi antarindividu. Menurut Ibn Khaldiin, kerja sama dan
spesialisasi ini akan tumbuh optimal dalam masyarakat yang berpenduduk padat. Agar

25 Ibn Khaldiin, Mugaddimah Ibn Khaldiin.
26 Tbn Khaldiin.
27 Ibn Khaldiin.

64 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB
—

kerja sama tersebut berjalan secara luas, dibutuhkan faktor pendorong berupa rasa
solidaritas dan kesetiakawanan ( ‘asabiyyah) di antara manusia >3

Bagi Ibn Khaldiin %°, pemenuhan kebutuhan ekonomi tidak dapat dipisahkan dari
teori-teori utama seperti teori produksi, nilai, distribusi, dan siklus ekonomi. Semua teori
ini saling terkait dan membentuk satu kesatuan sistem ekonomi yang utuh dan koheren,
yang sekaligus mencerminkan pandangan sejarah ekonomi dalam pemikiran Ibn
Khaldin. Oleh karena itu, pembahasan tentang konsep produksi menurut Ibn Khaldiin
berfokus pada pemahaman manusia sebagai makhluk sosial yang diberi kemampuan dan
tanggung jawab untuk mengelola sumber daya alam secara adil, produktif, dan
berlandaskan nilai-nilai ketuhanan.

3. Konsep Produksi dalam Perspektif Ibn Khaldan

Dalam rangka menelusuri seluk beluk konsep produksi Ibn Khaldiin, maka yang
menjadi fokus adalah:
a. Tabiat Manusia dalam Produksi

Ibn Khaldiin (2011) mengatakan,

s et 20 el (oY) e B das G s g LD e i oty
Artinya:

““Tangan manusia terbentang atas pekerjaan dan apa yang ada di dalamnya sebagai
bagian dari amanah kekhalifahan yang Allah berikan kepadanya. Tangan-tangan manusia
tersebar, maka semuanya saling berperan dan berbagi.”

Kalimat ini mengandung makna filosofis yang selaras dengan konsep kerja sama
sosial (‘umran) dalam pandangan Ibn Khaldiin — bahwa manusia saling membutuhkan
dalam aktivitas ekonomi dan peradaban.

Ibn Khaldiin*® menegaskan hal ini dengan mengatakan,

&ww\/dww;w\du@&t}y“““ 2 g

Artinya:
“Dan Allah Subhanahu wa Ta ‘ald menciptakan seluruh yang ada di alam untuk manusia,
dan Dia menganugerahkan (nikmat itu) kepadanya.”

Pandangan ini menunjukkan bahwa manusia memiliki kedudukan yang istimewa
dibandingkan makhluk hidup lainnya karena kemampuannya untuk berusaha mencari
penghidupan dan menggunakan berbagai cara untuk memenuhi kebutuhan hidupnya. Ibn
Khaldiin menegaskan pandangan antropologis dan teologis yang menjadi dasar pemikiran
ekonominya: bahwa seluruh ciptaan di alam semesta diciptakan sebagai sarana bagi
manusia untuk memenuhi kebutuhannya dan mengemban amanah kekhalifahan.
Pernyataan ini mengandung pengakuan bahwa manusia adalah makhluk yang bergantung
(faqir) kepada Allah, namun sekaligus diberi tanggung jawab untuk mengelola,
memakmurkan, dan menjaga keseimbangan alam secara adil dan beretika. Dari
pandangannya ini, dipahami bahwa produksi dan aktivitas ekonomi tidak hanya dipahami

28 Tbn Khaldan.
29 Tbn Khaldiin.
30 Tbn Khaldan.

65 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v5i11.2794 —

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB
—

sebagai usaha duniawi untuk mencari keuntungan, tetapi juga sebagai ibadah dan
manifestasi syukur atas nikmat Allah.
Dalam hal ini, Ibn Khaldiin *! juga menyatakan:

&~

Vg it 58 5w G Y] Wil i Al RS g g5 30 U a2 3
i 4kl 1 X

Artinya:

“Kadang hal itu dapat diperoleh tanpa usaha darinya, seperti turunnya hujan yang

bermanfaat bagi pertanian dan hal-hal serupa; namun demikian, semua itu hanyalah

sebagai penolong, dan tetap diperlukan adanya usaha dari dirinya bersama dengan (sebab-

sebab itu).”

Oleh karena itu, tenaga kerja manusia merupakan faktor utama dalam proses
produksi karena perannya sangat penting dalam menciptakan laba dan akumulasi modal.
Baik ketika sumber produksi berasal dari keterampilan tangan maupun dari hewan,
tanaman, atau mineral, peran manusia tetap menjadi kunci. Tanpa tenaga kerja manusia,
tidak akan ada hasil atau manfaat yang dapat diperoleh. Manusia harus berproduksi untuk
memenuhi kebutuhan hidupnya, sebab setiap hasil produksi bersumber dari tenaga
manusia itu sendiri 3.

b. Organisasi Sosial dari Produksi

Aktivitas produksi memiliki makna penting bagi manusia karena menjadi cara
untuk mempertahankan hidup dan memperoleh penghidupan. Manusia hanya bisa
bertahan dengan mengandalkan tenaganya sendiri. Walaupun semua rezeki berasal dari
Allah, namun tenaga manusia tetap menjadi unsur penting dalam kehidupan. Selain itu,
manusia tidak dapat bekerja sendirian. Seperti dikatakan Ibn Khaldiin °,

Sl 086 e e UYL ey g 2e o130 050 3 1 e B et

Artinya:

“Sesungguhnya memperoleh rezeki dan penghasilan bisa dilakukan dengan
mengambilnya dari tangan orang lain dan merebutnya dengan kekuasaan atasnya,
berdasarkan suatu aturan yang dikenal, yang disebut sebagai pajak atau pungutan.”

Kalimat ini menggambarkan analisis Ibn Khaldiin tentang salah satu bentuk
perolehan rezeki, yaitu yang bersumber dari pajak atau pungutan yang diatur oleh
kekuasaan.

Pernyataan ini menggambarkan bahwa manusia saling membutuhkan satu sama
lain. Tidak seorang pun mampu memproduksi seluruh kebutuhannya sendiri. Untuk
bertahan hidup, manusia harus mengorganisasikan tenaga dan kemampuannya bersama
orang lain. Dengan memadukan modal, keterampilan, dan kerja sama, bahkan kegiatan
produksi paling sederhana pun membutuhkan partisipasi banyak orang serta dukungan

pengetahuan dan teknologi yang berkembang seiring peradaban .

31 Tbn Khaldain.
32 Ibn Khaldan.
33 Tbn Khaldiin.
34 Ibn Khaldan.

66 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB
—

Setiap produk memerlukan serangkaian aktivitas yang membutuhkan alat dan
keahlian tertentu. Oleh karena itu, organisasi sosial tenaga kerja menjadi sangat penting,
terutama melalui spesialisasi pekerjaan. Hanya dengan pembagian kerja dan
penyederhanaan tugas, seseorang bisa menjadi ahli dan menghasilkan barang serta jasa
berkualitas tinggi.

Melalui spesialisasi dan kerja sama sosial, produktivitas manusia meningkat
berlipat ganda. Hasil produksi gabungan dari banyak orang jauh lebih besar daripada jika
mereka bekerja secara individual. Surplus produksi yang tercipta dapat digunakan untuk
perdagangan, sehingga memperluas kesejahteraan masyarakat.

Kerja sama kolektif memungkinkan kebutuhan banyak orang terpenuhi lebih dari
sekadar cukup, dan bahkan menghasilkan kelebihan yang bisa ditukar dengan kebutuhan
lain. Karena itu, Ibn Khaldiin menekankan pentingnya organisasi sosial dalam produksi
melalui pembagian kerja yang terarah. Spesialisasi inilah yang menjadi sumber
peningkatan produktivitas dan kesejahteraan, serta menjadi dasar terciptanya surplus dan
perdagangan antarsesama produsen >°.

c. Organisasi Internasional dari Produksi

Sebagaimana terdapat pembagian kerja di tingkat nasional, demikian pula terdapat
pembagian kerja secara internasional. Pembagian kerja antarnegara tidak hanya
bergantung pada sumber daya alam, tetapi lebih ditentukan oleh keterampilan dan
keahlian penduduknya. Ibn Khaldiin menyebutkan bahwa kemampuan dan keterampilan
manusia adalah kunci utama dalam keberhasilan produksi. Ibn Khaldiin * berkata,

e Y s n S e V) 880 Y gl deal 305 ol ST G Bips Bt 2ns

ok 253055 3 BN ke 0S8 O ) coBialy ol 5 Keg bl
Artinya:
“Bahan-bahan yang ada di alam disebut sebagai alat bantu (mu Tnah) dalam urusan
manusia, namun pekerjaan manusia itu sendiri tidak terwujud kecuali melalui usaha
(kasb). Usaha itu tampak dalam berbagai keterampilan seperti menulis, menjahit,
menenun, berdagang, membuat barang, dan berbagai bentuk aktivitas lainnya, hingga
semua keterampilan manusia pada hakikatnya bekerja dengan bahan-bahan yang pada
dasarnya belum bermanfaat tanpa adanya usaha manusia.”

Ibn Khaldiin menegaskan bahwa alam menyediakan bahan mentah, tetapi nilai
ekonomi dan manfaatnya baru muncul melalui kerja manusia. Semua keterampilan dan
profesi manusia adalah bentuk pengolahan bahan-bahan tersebut melalui daya cipta dan
usaha, yang menjadi sumber utama kemakmuran dan pembangunan peradaban. Dari
pernyataan tersebut dapat dipahami bahwa setiap bidang keahlian memerlukan orang
yang ahli di dalamnya. Semakin banyak jenis keahlian, semakin banyak pula orang yang
terlibat dan menguasai bidang tersebut. Kelompok-kelompok profesional ini lambat laun
membentuk identitas dan karakter tersendiri. Seiring waktu, dengan pengalaman yang
berulang, keahlian mereka semakin matang dan berakar kuat dalam masyarakat.

35 Ibn Khaldiin.
36 Tbn Khaldan.

67 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 AL-QIBLAH

doi: 10.36701/qiblah.v5i11.2794 —
JURNAL

STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB
—

Dalam kitabnya, Diwan al-Mubtada’ wa al-Khabar fi Tarikh al-‘Arab wa al-
Barbar wa Man ‘Asarahum min Dhawi al-Sya’n al-Akbar, ia menyebutkan para ahli
hikmah seperti al-HarirT dan lainnya, yaitu *”:

dcliog 3:—3)\.5) @Li.j 8yla) u:u\.ad.\
Artinya:
“Mata pencaharian itu terdiri dari pemerintahan (imarah), perdagangan (tijarah),

pertanian (filahah), dan keterampilan atau industri (sina ‘ah).”
Ibn Khaldiin *® mengatakan,

LA Jls>T e s pI5 Wy LaS3 ) Ly Bl D6 pleall Lk nds s LY He

2O Ul el Barb sgry g8 8lndly delilally 2O Uly. o Ladl) (3 Lelaly 25Ul
3 o Wby oo Ny 5 ) d Y G By da o 3 AL WIS e el o
)l U] gl olalt gy psh BT ) 5080 Lle Sy eadon Sy 2 T 0T ) e,
o Y 1y Ul SOV s s Beley 15 BY Lt 33Ty Ll b plal Uy
SOV ) ) s bl s g i OBy gl e 2l ga ol i el 3 ¥ U
S 3 el 38T Oy Bl Bl U5 ) e (gl i) sty L Ll S 22
o glly L2 & el On b e Jpa) G OEE a U] Ly b e TG
oot ST b e ST UV el a3 6 20 2 LT el aladl el e S 350

Vu A g eg il Sl s bl ) JUW JsT
Artinya:
“Adapun pemerintahan (imarah) bukanlah cara alami untuk memperoleh penghidupan,
maka kita tidak perlu membahasnya lebih jauh. Sebelumnya telah dijelaskan sebagian
keadaan mengenai pajak-pajak pemerintahan dan para pengelolanya dalam pasal kedua.
Sedangkan pertanian (filahah), keterampilan/industri (sina‘ah), dan perdagangan
(tijarah) merupakan cara-cara alami dalam mencari penghidupan. Pertanian menempati
urutan pertama secara esensial, karena ia bersifat sederhana dan alami, tidak
membutuhkan pemikiran atau ilmu. Oleh sebab itu, ia dinisbatkan kepada Nabi Adam —
bapak seluruh manusia — yang disebut sebagai pengajarnya dan pelaksana pertama
pekerjaan ini. Hal itu menunjukkan bahwa pertanian adalah bentuk penghidupan yang
paling awal dan paling sesuai dengan fitrah manusia. Adapun keterampilan atau industri
(sind ‘at) menempati posisi kedua dan muncul setelahnya, karena ia bersifat kompleks dan
ilmiah, memerlukan pemikiran dan perencanaan. Oleh karena itu, ia umumnya ditemukan
di kalangan masyarakat kota (ahl al-hadar), yang datang setelah masyarakat pedesaan
(ahl al-badw). Dari sisi inilah keterampilan dinisbatkan kepada Nabi Idris — bapak kedua
umat manusia — karena ia yang pertama kali memperkenalkannya kepada manusia
melalui wahyu dari Allah 7a ‘ala. Sedangkan perdagangan (tijarah), meskipun termasuk

37 Ibn Khaldtn, Diwan Al-Mubtada’ Wa Al-Khabar FT Tarikh Al-‘Arab Wa Al-Barbar Wa Man
‘Asarahum Min Dhawi Al-Sya’'n Al-Akbar.
38 Ibn Khaldiin, Mugaddimah Ibn Khaldiin.

68 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB
—

cara alami dalam mencari penghasilan, kebanyakan metode dan praktiknya adalah upaya
untuk memperoleh keuntungan dari selisih nilai antara harga beli dan harga jual, sehingga
keuntungan itu menjadi hasil dari kelebihan tersebut. Karena alasan inilah syariat
membolehkan aktivitas perdagangan, meski secara bentuk mirip dengan pertaruhan
(mugamarah), sebab dalam perdagangan tidak ada pengambilan harta orang lain secara
cuma-cuma. Oleh karena itu, ia memiliki keabsahan secara syar i. Dan Allah-lah yang
Maha Mengetahui.”

Dalam kutipan ini, Ibn Khaldin menegaskan bahwa tiga sektor utama
penghidupan manusia—pertanian, industri, dan perdagangan—merupakan fondasi alami
ekonomi dan pilar pembangunan peradaban. Pertanian menjadi yang paling dasar karena
bersumber dari kebutuhan pokok dan fitrah manusia; industri lahir dari pengembangan
akal dan teknologi yang menandai kemajuan peradaban; sedangkan perdagangan menjadi
sarana pertukaran nilai dan distribusi kesejahteraan. Pandangan ini menunjukkan bahwa
ekonomi yang seimbang harus bertumpu pada produktivitas riil (real economy), bukan
spekulasi, dan bahwa kemajuan ekonomi harus berjalan seiring dengan moralitas, ilmu
pengetahuan, dan kerja keras. Dalam konteks ekonomi Islam modern, konsep ini sejalan
dengan prinsip magqasid al-syari‘ah yang menuntut keseimbangan antara efisiensi,
keadilan sosial, dan keberlanjutan sumber daya.

Semakin besar jumlah penduduk yang produktif dengan keterampilan-
keterampilan, semakin tinggi pula tingkat produksi. Tingkat kemakmuran dan aktivitas
ekonomi suatu kota—baik besar maupun kecil—ditentukan oleh ukuran dan kemajuan
peradabannya. Ketika surplus barang dihasilkan dan diekspor, kemakmuran kota
meningkat karena sisa surplus tersebut dapat memenuhi kebutuhan lebih dari jumlah
penduduk dan kembali kepada mereka dalam bentuk keuntungan yang dapat
diinvestasikan. Namun, semakin tinggi tingkat kemakmuran, semakin besar pula
permintaan terhadap barang dan jasa. Meningkatnya kemewahan hidup memicu
bertambahnya kebutuhan terhadap produk-produk bernilai tinggi, sehingga muncul
keahlian-keahlian baru yang berfokus pada barang-barang mewah. Di kota yang
berperadaban maju, keterampilan dan tenaga kerja menjadi mahal karena meningkatnya
permintaan dan standar hidup penduduknya. Tingginya biaya tenaga kerja di kota-kota
besar disebabkan oleh tiga hal: pertama, meningkatnya kebutuhan karena gaya hidup
mewah; kedua, para pekerja industri memberikan nilai tinggi pada keahlian dan jasa
mereka; dan ketiga, banyaknya orang kaya yang memiliki daya beli besar sehingga
memperluas permintaan terhadap barang dan jasa.

Dari sini, Ibn Khaldiin mengembangkan teori yang menjelaskan interaksi antara
permintaan dan penawaran. Permintaan menciptakan penawaran, yang pada gilirannya
menimbulkan permintaan baru. Proses ini menunjukkan perkembangan ekonomi yang
bersifat kumulatif, dipengaruhi oleh kekuatan modal dan infrastruktur intelektual suatu
negara. Semakin maju sebuah bangsa, semakin banyak pula modal intelektual dan
kemampuan organisasinya. Para tenaga ahli tertarik untuk datang dan menetap di negara
tersebut, yang kemudian semakin memperkuat pertumbuhan intelektual dan ekonomi *.

Menurut Ibn Khaldiin *°, faktor produksi terpenting adalah tenaga kerja,
sementara hambatan terbesar bagi pembangunan adalah keterbatasan tenaga kerja
terampil. Proses kumulatif tersebut mencerminkan teori ekonomi tentang pembangunan.

39 Tbn Khaldiain.
40 Tbn Khaldin.

69 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB
—

Keahlian hanya dapat berkembang dengan adanya pendidikan dan lingkungan peradaban
yang stabil. Suatu keahlian akan berakar kuat dalam masyarakat yang telah lama
berperadaban, dan kualitasnya akan meningkat seiring dengan besarnya permintaan.

Oleh karena itu, Ibn Khaldin membangun sebuah teori ekonomi pembangunan
yang berlandaskan interaksi antara permintaan dan penawaran serta pentingnya
pengembangan modal manusia. Landasan pemikirannya terletak pada pembagian kerja
sosial dan internasional, yang pada akhirnya menciptakan proses kumulatif—di mana
negara-negara kaya semakin makmur, sedangkan negara-negara miskin cenderung
tertinggal.

Teori ini menjadi cikal bakal teori perdagangan internasional, yang menganalisis
hubungan pertukaran antara negara kaya dan miskin, kecenderungan ekspor-impor,
pengaruh struktur ekonomi terhadap pertumbuhan, dan peran penting modal intelektual
dalam pembangunan. Inti teori produksi Ibn Khaldiin berpijak pada peran sentral tenaga
kerja manusia sebagai sumber utama kemakmuran.

4. Faktor-faktor yang Memengaruhi Konsep Produksi Ibn Khaldin

Ibn Khaldiin menegaskan bahwa cara untuk memperoleh rezeki yang telah
disediakan Allah Swt. adalah dengan bekerja secara nyata. Adapun alat atau sarana yang
digunakan untuk bekerja sepenuhnya bergantung pada kemampuan masing-masing
individu, baik dari segi fisik maupun finansial. Intinya, seseorang harus berusaha secara
konkret—baik dengan tenaga sendiri, bantuan hewan, penggunaan mesin, maupun
melibatkan tenaga kerja lain. Semakin tinggi tingkat produktivitas seseorang, semakin
besar pula nilai (gimah) atau keuntungan yang diperoleh. Sebaliknya, jika seseorang tidak
berusaha untuk mengembangkan pendapatannya atau mengelola modalnya dengan cara
yang produktif, maka ia tidak akan mendapatkan manfaat apa pun dari usahanya *.

Dari sini terlihat bahwa Ibn Khaldin mengembangkan teori bisnis yang berpijak
pada sunnatullah, yakni bekerja sesuai dengan hukum-hukum alam dan realitas
kehidupan. Bekerja dalam pandangan ini berarti melakukan aktivitas nyata, mengerahkan
tenaga dan pikiran, serta melakukan transaksi yang jelas dan nyata bentuknya. Dengan
cara demikian, aktivitas ekonomi akan terhindar dari spekulasi, penipuan, dan
kecurangan, karena semuanya berbasis pada kerja dan pertukaran yang riil.

Untuk membangun semangat kerja sama dalam skala yang lebih luas, Ibn Khaldtin
menyatakan bahwa dibutuhkan faktor pendorong sosial yang mengikat hubungan
antarmanusia. Faktor pendorong tersebut adalah “ ‘Asabiyyah™ atau rasa kesetiakawanan
kelompok (group feeling), yang menjadi dasar munculnya kolaborasi dan kekuatan sosial
dalam kegiatan ekonomi.

Selain itu, menurut Ibn Khaldiin **, untuk mencapai keberhasilan dalam bidang
ekonomi tidak dapat dilepaskan dari keterkaitan antara teori-teori ekonomi lainnya,
seperti teori produksi, teori nilai, teori distribusi, dan teori siklus ekonomi. Seluruh teori
tersebut saling berhubungan secara logis dan membentuk satu kerangka ekonomi yang
utuh dan koheren, yang menjadi dasar bagi pemikiran sejarah ekonomi Ibn Khaldiin.

41 Tbn Khaldiin.
42 Tbn Khaldian.

70 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB
—

B. Dasar Filosofis, Normatif, dan Historis Konsep Produksi Ibn Khaldin

Untuk memahami gagasan Ibn Khaldiin tentang produksi secara utuh, tidak cukup
hanya membaca pernyataan-pernyataannya tentang tenaga kerja, perdagangan, atau
pajak. Pemikiran ekonomi Ibn Khaldiin berakar pada sebuah kerangka pemikiran yang
lebih luas: sebuah filsafat sosial tentang hakikat manusia dan peradaban (ilm al- ‘umran),
landasan normatif yang berorientasi pada prinsip-prinsip Islam, serta pengalaman historis
konkret yang membentuk observasi dan generalisasinya. Pada bagian ini akan dielaborasi
ketiga fondasi tersebut — filosofis, normatif, dan historis — dan ditunjukkan bagaimana
tiap fondasi berkontribusi membentuk cara Ibn Khaldiin melihat produksi.

1. Dasar Filosofis

Secara filosofis Ibn Khaldiin memandang manusia sebagai makhluk sosial yang
kebutuhan dan kecenderungannya mendorong pembentukan struktur sosial, kerja
kolektif, dan institusi. Kerja ( ‘amal) bagi Ibn Khaldin bukan sekadar aktivitas fisik; ia
merupakan manifestasi kecakapan manusia untuk memenuhi kebutuhan dan membentuk
hubungan sosial ekonomi. Dari sudut ini, produksi muncul sebagai ekspresi sifat manusia
yang saling bergantung: kebutuhan individu memicu spesialisasi, dan spesialisasi
melahirkan tukar-menukar barang dan jasa.

Ibn Khaldiin mengembangkan apa yang bisa disebut filsafat sosial historis—usaha
merumuskan hukum-hukum umum yang mengatur naik-turunnya ‘wumran. Dalam
kerangka ini produksi tidak berdiri sendiri melainkan terhubung erat dengan:

e ‘Asabiyyah (solidaritas sosial): Solidaritas kelompok adalah motor pembentukan
organisasi kerja kolektif; solidaritas yang kuat memungkinkan pembentukan
struktur produksi berskala besar (mis. pembentukan kota, manufaktur
terorganisir).

e Pembagian kerja dan spesialisasi: Ibn Khaldiin jelas mengamati bahwa pembagian
kerja meningkatkan produktivitas dan nilai tambah; spesialisasi muncul karena
interaksi sosial dan kebutuhan pasar.

o Kausalitas historis dan siklus: Produksi menjadi salah satu variabel yang
mengikuti siklus peradaban—pada fase kebangkitan, produktivitas meningkat,
modal mengakumulasi, dan kehidupan intelektual berkembang; pada fase
kemunduran, penurunan produksi disertai  hilangnya keterampilan,
melangsingnya pasar, dan melemahnya institusi.

Secara metodologis, Ibn Khaldin mendekati fenomena ekonomi dengan
kombinasi observasi empiris dan penalaran teoritis—ia mencari sebab sosial-historis
bukan sekadar menerima narasi kronologis. Pendekatan ini menjadikan pandangannya
tentang produksi bersifat dinamis: produksi dipahami sebagai hasil interaksi antara sifat
manusia, struktur sosial, dan kondisi historis.

2. Dasar Normatif
Meskipun pendekatannya sering digambarkan sebagai sosiologis-historis,
pemikiran Ibn Khaldiin tetap berakar pada nilai-nilai Islam. Hal ini tampak pada
penekanannya terhadap prinsip keadilan, kejujuran dalam muamalah, dan orientasi
terhadap kemaslahatan umum (maslahah). Beberapa aspek normatif yang relevan:
e Kejujuran dan kepastian hukum dalam transaksi: Tanpa kepercayaan dan
kepastian hukum, biaya transaksi naik dan pasar melemah; norma keagamaan

71 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB
—

yang melarang penipuan dan menuntut amanah berfungsi sebagai fondasi moral

pasar yang efisien.

o Keadilan distributif: Ibn Khaldiin khawatir terhadap ketimpangan yang ekstrem—
ia mengamati bahwa akumulasi kekayaan tanpa mekanisme distribusi yang
memadai dapat melemahkan solidaritas sosial dan merusak kapasitas produksi
jangka panjang.

o Kebijakan fiskal yang adil: Dari perspektif normatif, negara memiliki kewajiban
menjaga keseimbangan antara pengumpulan pendapatan publik dan tidak
membebani produsen sedemikian hingga aktivitas produksi tertekan.

Jika dikaitkan dengan magasid (tujuan-tujuan syariah), produksi berkaitan
langsung dengan beberapa tujuan utama: pelestarian harta (%ifz al-mal), jiwa (hifz al-nafs)
melalui penyediaan nafkah, akal (hifz al-‘aql) melalui dukungan pendidikan/training
profesi, dan kemaslahatan sosial. Dengan demikian, produksi yang ideal menurut prinsip
Islam bukan hanya efisien secara ekonomi tetapi juga berkontribusi pada perlindungan
hak-hak dasar dan kesejahteraan masyarakat. Ibn Khaldiin, walaupun tidak merujuk
secara eksplisit istilah-istilah maqgasid yang baku dalam literatur kontemporer,
menempatkan moralitas dan tujuan sosial-agama sebagai kriteria evaluasi praktik
ekonomi.

Ibn Khaldiin memandang penghargaan sosial terhadap keterampilan dan profesi
sebagai penting untuk mempertahankan serta mengembangkan kapasitas produksi. Etika
kerja—ketelitian, keahlian, dan penghormatan terhadap profesi—mendorong kualitas
output dan kesinambungan transmisi pengetahuan. Prinsip-prinsip ini menjadi dasar
normatif bagi pembinaan tenaga kerja dan pendidikan vokasional.

3. Dasar Historis

Gagasan-gagasannya tentang produksi lahir dari pengalaman empiris yang kaya.
Ibn Khaldiin hidup dan bergerak di kawasan Maghreb dan Andalusia pada abad ke-14,
masa yang ditandai oleh pergolakan politik, fragmentasi dinasti, perpindahan populasi,
dan perubahan pola perdagangan. Kariernya sebagai pejabat, hakim, diplomat, dan
pengembara memberikan akses langsung pada realitas birokrasi, pajak, perdagangan, dan
lembaga sosial yang kemudian ia analisis.

Beberapa fenomena historis yang membentuk pemikiran Ibn Khaldiin antara lain:

o Ketidakstabilan politik dan perang internal: Perang, pergantian dinasti, dan
perebutan kekuasaan menimbulkan ketidakpastian yang mengganggu produksi
dan perdagangan—fenomena ini menegaskan baginya pentingnya keamanan dan
pemerintahan yang stabil untuk kehidupan ekonomi.

e Perubahan demografis dan wabah: Peristiwa-peristiwa yang menyebabkan
penurunan populasi (mis. epidemi, kelaparan) berdampak pada penurunan tenaga
kerja terampil dan kapasitas produksi—hal ini memperkuat observasinya tentang
hubungan antara kondisi demografis dan produktivitas ekonomi.

e Perubahan pola perdagangan: Perdagangan lintas wilayah (trans-Sahara,
Mediterania) menentukan spesialisasi wilayah, akses bahan baku, dan pasar bagi
produk; gangguan pada rute-rute tersebut mengubah pola produksi lokal dan
regional.

o Praktik fiskal dan administrasi negara: Pengalaman administrasi negara
mengajarkannya bahwa praktik pengumpulan pajak yang tidak bijak atau

72 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab
Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80
doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794

(]
AL-QIBLAH

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB
—

pemerintahan yang boros dapat mengikis dasar ekonomi, sehingga menumbuhkan
teori tentang batas efektifitas pemaksaan fiskal.
Karena ia bukan sekadar pengamat dari kejauhan—melainkan pelaku dalam arena
politik dan administrasi—Ibn Khaldiin mampu menguji hipotesisnya terhadap praktik
nyata. Observasi tentang bagaimana pajak tinggi mendorong penurunan aktivitas
produksi, atau bagaimana kemewahan penguasa melemahkan solidaritas kelompok
penguasa, bukan hanya spekulasi filosofis melainkan generalisasi yang lahir dari
pengalaman empiris dan catatan historis.
Filosofi Ibn Khaldiin (antropologi sosial dan teori siklus peradaban) memberikan
kerangka umum: produksi adalah unsur dinamis dalam kehidupan peradaban. Landasan
normatif (nilai-nilai Islam, prinsip keadilan, maqasid) menempatkan produksi dalam
tujuan etis dan sosial: produksi baik bila menegakkan kemaslahatan dan keadilan.
Konteks historis menjelaskan mengapa Ibn Khaldin menekankan peran institusi,

keamanan,

dan kebijakan fiskal:

karena kondisi-kondisi

mempengaruhi kapasitas produksi pada zamannya.

tersebut nyata-nyata

Tabel 1. Dasar Filosofis, Normatif, dan Historis Konsep Produksi Ibn Khaldiin

Aspek Faktor Kunci / o .
Dasar Pokok Gagasan Konsep Utama Implikasi terhadap Produksi
Manusia  sebagai ‘Asabiyyah
makhluk sosial (solidaritas sosial) Produksi lahir dari kerja sama
yang saling Pembagian kerja & sosial, meningkat melalui
bergantung; kerja spesialisasi spesialisasi, dan dipengaruhi
1. Filosofis  (‘amal) adalah Siklus peradaban dinamika sosial-historis.
ekspresi (naik-turun Produktivitas mencerminkan
kemanusiaan  dan ‘umran) kekuatan  solidaritas  dan
dasar pembpntukan Pendekatan kematangan peradaban.
struktur sosial. empiris-teoritis
Berakar pada nilai Keadilan distributif
nilai Islam: * Kowuran & Produksi bernilai ibadah bila
keadilan ke'u'uran. kepastian hukum adil transparan dan
> XEJuuiran, Kebijakan  fiskal ’ patat,
.. dan kemaslahatan . bermanfaat bagi masyarakat.
2. Normatif (maslahah) adil Menjadi sarana mewujudkan
Produksi harus ?elestarlal?l harta, kesejahteraan dan
memenuhi  tujuan jiwa, ~akal, dan keberlanjutan ekonomi.
syariah (maqasid). kemaslahatan
) sosial
Berasal d-a.rl Ketidakstabilan .
pengalaman empiris » Produksi bergantung pada
- . politik & perang o . .
Ibn Khaldin di Perubahan stabilitas politik, tenaga kerja,
o Maghreb.f demografi & wabah dan . kebijakan negara.
3. Historis ~ Andalusia abad ke- Pemerintahan yang adil dan

14; ia mengamati
pengaruh  kondisi
sosial-politik

terhadap ekonomi.

Pola perdagangan
lintas wilayah

Praktik fiskal &
administrasi negara

aman mendorong
produktivitas dan kemajuan
ekonomi.

73 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin

Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB
—

Kesimpulannya, konsep produksi menurut Ibn Khaldiin adalah produk sintesis
antara observasi empiris yang tajam, kerangka filosofis tentang manusia dan peradaban,
serta norma-norma religio-etis yang menuntun evaluasi praktik ekonomi. Pemahaman ini
menempatkan produksi sebagai fenomena multidimensional yang memerlukan perhatian
pada aspek teknis, kelembagaan, dan moral — sebuah perspektif yang kaya dan relevan
bagi mereka yang hendak merekontekstualisasikan warisan klasik untuk menjawab
tantangan ekonomi modern, termasuk pengembangan industri halal dan kebijakan
ekonomi berkeadilan.

C. Relevansi Konsep Produksi Ibn Khaldin dengan Ekonomi Islam Kontemporer

Pembacaan ulang pemikiran Ibn Khaldiin terhadap produksi membuka peluang
untuk memperkaya kerangka teori dan praktik ekonomi Islam kontemporer. Gagasan-
gagasannya yang mengaitkan produksi dengan struktur sosial, kualitas institusi, etika, dan
siklus peradaban memberikan lensa analitik yang komprehensif untuk menangani
persoalan produktivitas, pemerataan, dan keberlanjutan — tiga isu sentral dalam
pembangunan ekonomi modern dan pengembangan industri halal. Di bawah ini diuraikan
kontribusi konseptual Ibn Khaldiin terhadap teori produksi Islam kontemporer,
keterkaitannya dengan prinsip efisiensi-keadilan-keberlanjutan, penerapan prinsip
wasatiyyah pada pengelolaan sumber daya, serta implikasi nyata bagi tata kelola rantai
nilai halal dan kebijakan publik.

1. Produksi dalam Pembangunan Ekonomi Islam Modern
Ibn Khaldiin menawarkan beberapa kontribusi pemikiran yang relevan bagi teori
produksi dalam konteks ekonomi Islam modern:

1. Pendekatan multidimensi — Produksi dipahami tidak hanya sebagai fungsi teknis
(modal, tenaga kerja, teknologi) tetapi juga sebagai produk hubungan sosial,
kualitas institusi, dan pola sejarah. Pendekatan ini mendorong analisis produksi
yang holistik: memperhitungkan modal manusia (human capital), modal sosial
(trust, jejaring), dan kualitas tata kelola (governance) sebagai variabel determinan
produktivitas.

2. Peran spesialisasi dan pembagian kerja — Ide tentang peningkatan nilai tambah
melalui spesialisasi relevan untuk strategi industrialisasi dan pengembangan
rantai nilai, termasuk untuk perusahaan mikro, kecil, dan menengah (UMKM)
dalam ekosistem halal.

3. Sensitivitas terhadap insentif fiskal dan kebijakan — Observasi Ibn Khaldiin
mengenai dampak pajak dan kebijakan pemerintah terhadap motivasi produksi
memperkaya pembahasan policy-design dalam ekonomi Islam: bagaimana
merancang instrumen fiskal yang tidak mengikis insentif produksi tetapi tetap
memenuhi kewajiban publik dan keadilan sosial.

4. Dimensi etis dalam efisiensi — Ibn Khaldiin mengintegrasikan nilai-nilai moral
(kejujuran, keadilan) ke dalam penilaian praktik ekonomi, sehingga efisiensi tidak
dilepaskan dari tujuan kemaslahatan (maslahah).

Keterkaitan dengan prinsip efisiensi, keadilan, dan keberlanjutan:

o Efisiensi: Melalui penekanan pada spesialisasi, pendidikan keterampilan, dan
perbaikan institusi pasar, Ibn Khaldin menyarankan faktor-faktor yang
meningkatkan efisiensi produksi. Namun, efisiensi yang dimaksudnya tidak

74 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB
—

bersifat sempit—harus mencakup efisiensi transaksi (mengurangi biaya karena
kepastian hukum) dan efisiensi alokasi sumber daya melalui perdagangan yang
efektif.

e Keadilan: Ibn Khaldin memperingatkan agar akumulasi kekayaan tidak
menimbulkan ketimpangan ekstrim yang merusak kohesi sosial. Oleh karena itu,
kebijakan produksi harus mempertimbangkan distribusi manfaat, perlindungan
tenaga kerja, dan mekanisme redistribusi yang adil—selaras dengan prinsip-
prinsip maqasid al-syari‘ah yang menempatkan pelestarian harta dan
kemaslahatan sebagai tujuan.

o Keberlanjutan: Pandangannya terhadap pengelolaan sumber daya dan siklus
peradaban mengandung pelajaran tentang pentingnya praktik produksi yang tidak
merusak lingkungan sosial dan alam: eksploitasi berlebihan atau kebijakan jangka
pendek yang mengorbankan kapasitas produksi masa depan berpotensi memicu
kemunduran ekonomi.

2. Produksi dan Prinsip Wasatiyyah (Moderasi Ekonomi)

Wasatiyyah (moderasi) sebagai prinsip etis-ekonomi menuntut keseimbangan
antara eksploitasi dan konservasi sumber daya. Dari perspektif Ibn Khaldiin, siklus
kebangkitan-kemunduran peradaban terjadi bila keseimbangan ini terganggu —
misalnya, ketika kekuasaan dan kemewahan mengarah pada pemborosan atau ketika
pengumpulan pajak yang tidak bijak merusak produktivitas. Dalam konteks modern,
wasatiyyah mengimplikasikan:

e Penggunaan sumber daya yang berkelanjutan: strategi produksi harus
memperhitungkan kapasitas regeneratif lingkungan (sustainable yield) serta
dampak jangka panjang terhadap ekosistem dan basis produksi masyarakat lokal.

o Kebijakan yang menghindari ekstremitas: tidak laissez-faire sepenuhnya yang
mengabaikan perlindungan sosial, juga tidak kebijakan koersif yang menekan
insentif ekonomi.

Wasatiyyah menegaskan bahwa produksi tidak boleh menjadi tujuan hedonistik
mayor — aspek spiritual (nilai, etika, tujuan sosial) harus melekat pada praktik produksi.
Secara praktis, hal ini menuntut:

o Etika produksi: tanggung jawab produsen atas kualitas, kejujuran dalam labelisasi
(terutama relevan untuk halal), dan kesejahteraan pekerja.

e Orientasi tujuan: produksi diarahkan pada pemenuhan kebutuhan masyarakat dan
peningkatan kualitas hidup, bukan sekadar akumulasi kekayaan.

o Pendidikan nilai: memasukkan aspek etika dan tanggung jawab sosial dalam
pelatihan tenaga kerja dan manajemen perusahaan.

3. Implikasi bagi Industri Halal

Industri halal menghadapi sejumlah tantangan dalam konteks globalisasi:
fragmentasi rantai pasokan lintas negara, tekanan efisiensi yang mendorong outsourcing,
risiko produk non-halal atau palsu memasuki pasar, beban biaya sertifikasi untuk
UMKM, dan kebutuhan penyesuaian standar antara yurisdiksi. Tantangan ini menuntut
pendekatan tata kelola yang kuat, transparan, dan etis.

Relevansi prinsip Ibn Khaldiin untuk tata kelola rantai nilai halal:

o Pentingnya institusi yang andal: Konsistensi standar halal memerlukan lembaga
sertifikasi yang kredibel, mekanisme penegakan hukum, dan sistem audit yang

75 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB
—

menurunkan biaya transaksi dan meningkatkan kepercayaan. Ibn Khaldiin
menekankan peran institusi dalam memfasilitasi produksi dan perdagangan—
prinsip ini relevan untuk membangun infrastruktur regulatif halal yang efektif.
Perkuatan modal manusia dan keterampilan: Spesialisasi dan peningkatan
keterampilan di sektor produksi halal (mis. teknologi pengolahan, manajemen
mutu, R&D produk halal) meningkatkan nilai tambah dan daya saing
internasional. Ibn Khaldiin menekankan transfer keterampilan melalui tradisi dan
magang; adaptasi modernnya adalah program vokasional, pelatihan sertifikasi
halal, dan inkubasi usaha.

Peran jejaring sosial dan asosiasi produsen (asabiyyah modern): Kekuatan
komunitas dan asosiasi produsen dapat menjadi mekanisme pengawasan mutu,
berbagi informasi pasar, dan bargaining power terhadap pemasok/ pembeli —
mirip fungsi guild yang diamati Ibn Khaldin.

Kebijakan fiskal yang proporsional: Untuk mendukung UMKM halal, kebijakan
pajak dan insentif harus dirancang agar tidak menekan skala usaha tetapi
mendorong formalitas, investasi, dan inovasi. Ibn Khaldiin mengingatkan bahwa
pajak berlebih merusak insentif produksi.

Ketertautan etika dan standar maqgasid: Produksi halal harus memenuhi syariah
substantif (kehalalan produk) dan tujuan syariah (perlindungan konsumen,
keadilan tenaga kerja, kesejahteraan masyarakat). Pendekatan Ibn Khaldin yang
mengaitkan ekonomi dengan tujuan etis mempertegas bahwa halal bukan sekadar
label, tetapi bagian dari tata nilai produksi.

Berdasarkan sintesis gagasan Ibn Khaldtin, beberapa rekomendasi kebijakan dan

praktik bisnis untuk penguatan industri halal dapat dirumuskan:

1.

Penguatan institusi sertifikasi dan penegakan hukum: Membangun standar
harmonis, memperkuat kapasitas audit, dan memberi sanksi tegas terhadap
pelanggaran untuk menjaga reputasi pasar halal.

Fasilitasi akses modal inklusif: Skema pembiayaan syariah mikro dan kredit
produktif yang memperhatikan masa awal usaha, sehingga UMKM dapat
berinvestasi dalam peningkatan kapasitas produksi halal.

Investasi pada pendidikan dan transfer keterampilan: Program magang, pusat
pelatihan halal, dan kerjasama universitas—industri untuk membangun tenaga
kerja terampil.

Pengembangan infrastruktur rantai nilai: Logistik, fasilitas pengolahan, cold
chain, dan pasar digital untuk meningkatkan efisiensi distribusi produk halal.
Kebijakan fiskal pro-produksi: Tarif dan insentif yang mendorong formalisasi
usaha dan upgrading teknologi tanpa membebani pelaku usaha kecil.

Penguatan jejaring produsen dan asosiasi industri: Mengadopsi model ‘guild’
modern untuk standardisasi praktik dan penguatan bargaining power.

Integrasi prinsip maqasid dalam regulasi: Menjadikan tujuan syariah
(perlindungan harta, jiwa, akal, keturunan, kehormatan) sebagai indikator evaluasi
kebijakan industri halal, misalnya dalam perlindungan konsumen dan
ketenagakerjaan.

Secara ringkas, relevansi Ibn Khaldtn untuk ekonomi Islam kontemporer dan

industri halal terletak pada kapasitas teorinya untuk menggabungkan analisis teknis
(spesialisasi, modal, perdagangan) dengan analisis kelembagaan dan etis (keamanan,
kebijakan fiskal, keadilan). Pendekatan holistik ini sangat bernilai saat menghadapi

76 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB
—

masalah modern: globalisasi rantai pasok, kebutuhan standardisasi halal internasional,
tekanan efisiensi yang sering mengesampingkan keadilan, dan tantangan keberlanjutan
lingkungan. Merekontekstualisasikan prinsip-prinsip Ibn Khaldin—dalam bentuk
kebijakan, praktik bisnis, dan program penguatan kapasitas—dapat membantu
merumuskan strategi pembangunan industri halal yang tidak hanya kompetitif, tetapi juga
adil, etis, dan berkelanjutan.

KESIMPULAN

Dari uraian yang telah dibahas, dapat disimpulkan beberapa hal. Pertama,
pemikiran Ibn Khaldiin tentang produksi menempatkan aktivitas ekonomi sebagai bagian
integral dari peradaban manusia ( ‘wmran) yang berlandaskan nilai-nilai ketuhanan.
Produksi bagi Ibn Khaldiin bukan hanya proses teknis mengubah sumber daya menjadi
barang dan jasa, melainkan juga aktivitas sosial yang melibatkan tenaga kerja, organisasi,
dan kerja sama kolektif yang didorong oleh rasa solidaritas (‘asabiyyah). Tenaga kerja
manusia menjadi faktor utama dalam menciptakan nilai, keuntungan, dan kemakmuran,
sementara spesialisasi dan pembagian kerja berperan penting dalam meningkatkan
produktivitas serta memperluas kesejahteraan masyarakat. Ibn Khaldiin juga menegaskan
adanya hubungan timbal balik antara produksi, distribusi, nilai, dan siklus ekonomi yang
membentuk sistem ekonomi terpadu. Teori produksinya menegaskan pentingnya kerja
nyata, kolaborasi sosial, dan pengembangan keterampilan manusia sebagai pilar
pembangunan ekonomi yang berkelanjutan dan berkeadilan dalam tatanan sosial yang
berperadaban.

Kedua, konsep produksi Ibn Khaldiin berakar pada filsafat sosial tentang manusia
sebagai makhluk kolektif yang bergantung pada kerja sama, pembagian kerja, dan
solidaritas ( ‘asabiyyah). Landasan normatifnya bersumber dari nilai-nilai Islam seperti
keadilan, kejujuran dalam muamalah, dan orientasi pada maslahah yang sejalan dengan
maqasid al-syari ‘ah. Sementara itu, pengalaman historisnya—sebagai pejabat, diplomat,
dan saksi pergolakan politik-ekonomi di Maghreb dan Andalusia—membentuk
pemahaman empiris tentang hubungan erat antara stabilitas politik, kebijakan fiskal,
demografi, dan kapasitas produksi. Dengan demikian, konsep produksi Ibn Khaldiin
adalah hasil sintesis antara filsafat sosial-historis, norma Islam, dan observasi empiris,
menjadikannya kerangka analisis yang komprehensif dan relevan lintas zaman.

Ketiga, pemikiran Ibn Khaldin tentang produksi memiliki relevansi besar bagi
ekonomi Islam modern, terutama dalam pembangunan industri halal. Pendekatan
multidimensinya menekankan keterkaitan produksi dengan modal manusia, kualitas
institusi, dan nilai-nilai etis, sehingga mampu menjawab isu efisiensi, keadilan, dan
keberlanjutan. Prinsip wasatiyyah mengarahkan agar produksi tidak bersifat eksploitatif
atau hedonistik, melainkan seimbang, berorientasi pada kebutuhan masyarakat, dan
menjaga kelestarian sumber daya. Dalam konteks industri halal, ide Ibn Khaldin
memberi dasar untuk penguatan institusi sertifikasi, pengembangan keterampilan, akses
pembiayaan syariah, serta kebijakan fiskal yang adil. Dengan demikian, kerangka Ibn
Khaldiin dapat dijadikan acuan strategis dalam merancang kebijakan publik dan tata
kelola industri halal yang kompetitif secara global, sekaligus berlandaskan keadilan sosial
dan magqdasid al-syari‘ah.

Implikasi penelitian ini menunjukkan bahwa kerangka produksi Ibn Khaldin
dapat dijadikan landasan konseptual dalam perumusan kebijakan pembangunan ekonomi

77 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB
—

Islam yang berkelanjutan, terutama dalam merancang strategi penguatan industri halal
yang tidak hanya kompetitif secara ekonomi, tetapi juga berorientasi pada keadilan sosial
dan pencapaian maqasid al-syari'ah. Keterbatasan penelitian ini terletak pada sifatnya
yang konseptual dan berbasis kajian kepustakaan, sehingga belum menguji secara empiris
penerapan konsep produksi Ibn Khaldiin dalam konteks industri halal kontemporer. Oleh
karena itu, penelitian selanjutnya disarankan untuk mengembangkan model operasional
atau kerangka kebijakan berbasis pemikiran Ibn Khaldiin yang diuji melalui pendekatan
empiris, studi kasus, atau analisis kebijakan, baik pada tingkat nasional maupun sektoral,
guna memperkuat kontribusi praktis pemikiran klasik Islam terhadap pembangunan
ekonomi modern.
Selanjutnya, berdasarkan kesimpulan di atas, terdapat beberapa saran yang dapat
diajukan:
1. Pengembangan Teori dan Literatur
Kajian tentang Ibn Khaldiin hendaknya terus dikembangkan dalam konteks ekonomi
Islam modern. Para akademisi perlu menggali kembali pemikiran klasik ini secara
lebih komprehensif agar menjadi rujukan teoritis yang memperkaya khazanah
literatur ekonomi Islam, khususnya terkait produksi.
2. Integrasi [lImu dan Nilai Syariah
Pemikiran Ibn Khaldiin menegaskan pentingnya integrasi antara aspek teknis
produksi dan prinsip etika syariah. Oleh karena itu, dalam praktik ekonomi
kontemporer, terutama industri halal, diperlukan model pengelolaan yang tidak
hanya berorientasi pada efisiensi dan keuntungan, tetapi juga menjunjung tinggi
keadilan, keberlanjutan, dan kemaslahatan umat.
3. Penguatan Institusi dan Kebijakan Publik
Dalam konteks implementasi, pemerintah dan lembaga terkait diharapkan
menjadikan gagasan Ibn Khaldiin sebagai inspirasi dalam merumuskan kebijakan
ekonomi. Stabilitas politik, kebijakan fiskal yang adil, serta dukungan kelembagaan
terhadap industri halal perlu menjadi prioritas agar produksi dapat mendorong
kemakmuran sekaligus menjaga keberlangsungan peradaban.
4. Penerapan pada Industri Halal Global
Industri halal yang kini berkembang secara internasional dapat mengambil manfaat
dari prinsip Ibn Khaldiin, khususnya mengenai keseimbangan (wasatiyyah) dan
distribusi manfaat. Dengan demikian, industri halal tidak hanya menjadi instrumen
ekonomi, tetapi juga representasi nilai-nilai Islam yang mampu memberikan
kontribusi nyata terhadap pembangunan global yang berkeadilan.
5. Relevansi dalam Pendidikan Tinggi
Sebagai bagian dari Islamisasi pengetahuan, studi pemikiran Ibn Khaldiin sebaiknya
menjadi materi penting dalam kurikulum pendidikan tinggi ekonomi Islam. Hal ini
dapat membantu melahirkan generasi akademisi dan praktisi yang mampu
memadukan warisan pemikiran klasik dengan tuntutan modernitas.

DAFTAR PUSTAKA
Al-Khudhairi, Zainab. Filsafat Sejarah Ibn Khaldun, Terj. Edited by Ahmad

Rofi’Usmani. Bandung: Pustaka, 1987.
Amri, Ulil. “Analysis Study of Ibnu Khaldun’s Islamic Economic Thought.” Indonesian

78 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB
—

Journal of Multidisciplinary Sciences (ljoms) 1, no. 2 (2022): 141-52.
https://doi.org/10.59066/ijoms.v1i2.212.

Auliya, Nur Hikmatul, Helmina Andriani, Roushandy Asri Fardani, Jumari Ustiawaty,
Evi Fatmi Utami, Dhika Juliana Sukmana, and Ria Rahmatul Istiqgomah. Metode
Penelitian Kualitatif & Kuantitatif. Makassar: CV. Pustaka Ilmu, 2020.
https://www.researchgate.net/publication/340021548 Buku Metode Penelitian K
ualitatif Kuantitatif.

Henry, Khairil. “Konsep Ekonomi Ibnu Khaldun Dan Relevansinya Dengan Teori
Ekonomi Modern (Studi Analisis Konsep Ekonomi Dalam Kitab Mugaddimah).”
Al-Fikra: Jurnal llmiah Keislaman 19, no. 1 (2020).

Huda, Choirul. “Pemikiran Ekonomi Bapak Ekonomi Islam; Ibnu Khaldun.” Economica:
Jurnal Ekonomi Islam 4, no. 1 (2013): 103-24.

Ibn Khaldiin, ‘Abd al-Rahman. Diwan Al-Mubtada’ Wa Al-Khabar Ft Tarikh Al-‘Arab
Wa Al-Barbar Wa Man ‘Asarahum Min Dhawt Al-Sya’n Al-Akbar. Bairit: Dar al-
Fikr, 1981.

Ibn Khaldiin, Abdurrahman. Mugaddimah Ibn Khaldiin. Edited by Abdullah Muhammad

Al-Darwisy. Ist ed. Dimasyq: Dar Ya’rib, 2004.
https://archive.org/details/diwan 20170911 2151/ 0 - gsls ol dasis
Js¥V/page/n3/mode/2up.

IThwanudin, Nandang, and M Burhanudin. “Relavansi Pemikiran Ekonomi Hamka (1908-
1981) Dalam Tafsir Al-Azhar Dengan Ekonomi Islam Di Indonesia.” Eco-Igtishodi:
Jurnal Ilmiah Ekonomi Dan Keuangan Syariah 1, no. 2 (2020): 97-115.

Jaida, Syafitri, Salsabila Balqis, and Rauf Margana. “Pemikiran Ekonomi Pada Masa Ibnu
Khaldun.” Pajamkeu 2, no. 3 (2025): 75-84.
https://doi.org/10.61132/pajamkeu.v2i3.1262.

Kotimah, Kotimah, and Nurul A’yun. “Konsep Pemikiran Ekonomi Islam Ibnu Khaldun.”
IJMA (Indonesian Journal of Management and Accounting) 4, no. 2 (2023): 428—
37.

Mafrudlo, Ahmad M, Zuhratul A Mansur, Mustofa Mustofa, and Yadi Janwari.
“Economic Development Theory of Ibnu Khaldun: Interrelation Between Justice
and Umran Al-Alam.” Share Jurnal Ekonomi Dan Keuangan Islam 13,n0. 1 (2024):
43-70. https://doi.org/10.22373/share.v1311.20552.

Maleha, Nova Yanti. “Studi Pemikiran Ibn Khaldun Tentang Ekonomi Islam.”
Ekonomica Sharia: Jurnal Pemikiran Dan Pengembangan Ekonomi Syariah 2, no.
1 (2016): 39-48.

Maulida, Syahdatul, and Aam S Rusydiana. “Mapping the Literature on Ibn Khaldun’s
Contribution to Economics.” leh 2, no. 1 (2023).
https://doi.org/10.58968/ieh.v2i1.264.

Rahmah, Syahidah, Sri Wahyuni, and Nur Yusaerah. “Strengthening The Halal Value
Chain Ecosystem in Era Society 5.0.” Al-Mashrafiyah: Jurnal Ekonomi, Keuangan,
Dan Perbankan Syariah 7, no. 2 (2023): 1-12.
https://doi.org/https://doi.org/10.24252/al-mashrafiyah.v7i2.38490.

Rizkiah, Siti K, and Abdelkader Chachi. “The Relevance of Ibn Khaldun’s Economic
Thought in the Contemporary World.” Turkish Journal of Islamic Economics 7, no.
2 (2020): 70-90. https://doi.org/10.26414/a074.

Schreier, Margrit. Qualitative Content Analysis in Practice. Sage publications, 2012.

Ulum, Bahrul. “Kontribusi Ibnu Khaldun Terhadap Perkembangan Ekonomi Islam.”

79 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 56-80 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2794 e

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB
[ —

Iqtishodia: Jurnal Ekonomi Syariah 1, no. 2 (2016): 17-32.

Wahyudi, Catur, and Anton Bawono. “Konsep Produksi Dan Uang Menurut Ibnu
Kholdun Dan Relevansinya Pada Perekonomian Di Indonesia.” Innovative: Journal
Of Social Science Research 4, no. 6 (2024): 5867-80.

Zaini, Ahmad Afan. “Ekonomi Islam Dalam Konsep Ontologi, Epistemologi Dan
Aksiologi.” AL-MAQASHID: Journal of Economics and Islamic Business 1, no. 1
(2021): 42-50.

80 | Azwar, Muslimin H. Kara, Askar Patahuddin
Konsep Produksi dalam Pemikiran Ibn Khaldun: Analisis Teoretis dan Relevansinya bagi Ekonomi Islam Kontemporer



