- AL-QIBL AH: Vol. 5, No. 1 (2026)
AL-QIBLAH . p.81-96
- Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab doi:

DAN BAHASA ARAB
———

https://journal.stiba.ac.id/index.php/qiblah/index

10.36701/qiblah.v5i1.2799

Peran Jamaluddin Al-Afghani dalam Membentuk Isu-

Isu Pembaharuan Pemikiran Islam
The Role of Jamaluddin Al-Afghani in Shaping the Issues of Islamic Intellectual Renewal

Yogi Hajrian Syah?

a Universitas Islam Negeri Imam Bonjol Padang, Indonesia; Email: yogi.hajrian.syah@uinib.ac.id

Article Info

Received: 13 Desember 2025
Revised: 27 Januari 2026
Accepted: 29 Januari 2026
Published: 30 Januari 2026

Keywords:

Jamaluddin Al-Afghani, Islamic
Reform, Pan-Islamism,
Educational Reform,
Modernism

Kata kunci:

Jamaluddin Al-Afghani,
Pembaruan Islam, Pan-
Islamisme, Reformasi
Pendidikan, Modernisme

Abstract

This study examines Jamaluddin Al-Afghani's strategic role in formulating and
articulating key issues of Islamic intellectual renewal in the late 19th century.
Through historical-philosophical analysis of his writings, particularly in Al-
Urwah Al-Wuthqa, this research explores how Al-Afghani constructed an
integrated reform agenda linking Pan-Islamism, anti-colonial resistance,
educational modernization, and religious rationalism as interconnected
solutions to the challenges facing the Muslim world. Findings reveal that Al-
Afghani employed sophisticated framing strategies to present reform as both
a religious imperative and political necessity, thereby creating a durable
foundation for Islamic modernism. His approach successfully bridged Islamic
tradition with modern demands while advocating Muslim unity against
Western colonial domination. This study concludes that Al-Afghani's
methodological innovation shifted Islamic intellectual discourse from
defensive responses to proactive agenda-setting, significantly influencing
subsequent reform movements across the Muslim world.

Abstrak

Penelitian ini mengkaji peran strategis Jamaluddin Al-Afghani dalam
merumuskan dan mengartikulasikan isu-isu kunci pembaruan intelektual Islam
pada akhir abad ke-19. Melalui analisis historis-filosofis terhadap tulisannya,
khususnya dalam Al-Urwah Al-Wuthqa, penelitian ini mengeksplorasi
bagaimana Al-Afghani menyusun agenda reformasi terpadu yang
menghubungkan Pan-Islamisme, perlawanan anti-kolonial, modernisasi
pendidikan, dan rasionalitas keagamaan sebagai solusi saling terkait bagi
tantangan dunia Muslim. Temuan menunjukkan bahwa Al-Afghani
menggunakan strategi framing yang canggih untuk menyajikan pembaruan
sebagai imperatif agama sekaligus kebutuhan politik, sehingga menciptakan
fondasi kuat bagi modermnisme Islam. Pendekatannya berhasil menjembatani
tradisi Islam dengan tuntutan modern sambil mendorong persatuan Muslim
melawan dominasi kolonial Barat. Studi ini menyimpulkan bahwa inovasi
metodologis Al-Afghani menggeser wacana intelektual Islam dari respons
defensif menuju penyusunan agenda proaktif, yang berpengaruh signifikan
terhadap gerakan pembaruan berikutnya di dunia Muslim.

How to cite:

Yogi Hajrian Syah, “Peran Jamaluddin Al-Afghani Dalam Membentuk Isu-Isu Pembaharuan Pemikiran Islam”, AL-
QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab, Vol. 5, No.1 (2026): 81-96. doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2799

This work islicensed under a Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International (CC BY-NC-SA 4.0)

81 | Yogi Hajrian Syah

Peran Jamaluddin Al-Afghani Dalam Membentuk Isu-Isu Pembaharuan Pemikiran Islam


mailto:yogi.hajrian.syah@uinib.ac.id
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 81-96 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v511.2799

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB

PENDAHULUAN

Abad ke-19 menandai periode transformatif dalam sejarah peradaban Islam yang
ditandai oleh perubahan drastis politik, intelektual, dan sosial yang belum pernah terjadi
sebelumnya. Dunia Muslim pada masa itu menghadapi tantangan eksistensial akibat
kemajuan pesat Eropa dalam bidang ilmu pengetahuan, teknologi, dan organisasi politik,
disertai ekspansi kolonialisme Barat yang mengancam kedaulatan negara-negara Muslim
dari Maroko hingga Indonesia.! Kemunduran politik, ekonomi, dan intelektual umat
Islam menciptakan kegelisahan mendalam di kalangan elit dan cendekiawan Muslim,
memicu pencarian jawaban terhadap pertanyaan fundamental tentang sebab-sebab
kemunduran dan jalan menuju kebangkitan Kembali.

Dalam perspektif Islamic worldview, kemunduran ini tidak hanya dipahami
sebagai fenomena sosio-politik semata, melainkan sebagai manifestasi dari krisis spiritual
dan epistemologis yang bersumber pada melemahnya penghayatan terhadap tauhid,
jauhnya umat dari otoritas wahyu, dan terabaikannya magqgasid al-shari’ah sebagai
kerangka tujuan syariat.” Oleh karena itu, proyek pembaharuan (tajdid) yang digagas oleh
tokoh seperti Jamaluddin Al-Afghani harus ditempatkan dalam kerangka pemurnian
akidah dan penguatan syariat, bukan sekadar respons adaptif terhadap modernitas Barat
yang bersifat netral atau sekular. Pembaharuan Islam, dalam makna sejatinya, adalah
upaya mengembalikan umat kepada sumber otoritas wahyu yaitu al-Qur’an dan Sunnah
serta menghidupkan kembali ijtihad dalam bingkai magqasid al-shari’ah.?

Selain tekanan kolonial, dunia Islam abad ke-19 juga mengalami fragmentasi
internal yang parah. Kesultanan Utsmani yang sakit-sakitan (The Sick Man of Europe),
dinasti Qajar di Iran yang lemah, serta kerajaan-kerajaan lokal di anak benua India dan
Asia Tenggara yang terjebak dalam rivalitas internal, menciptakan lanskap politik yang
rapuh. Kondisi ini diperparah oleh stagnasi pemikiran di banyak lembaga pendidikan
tradisional seperti Al-Azhar, di mana metode pembelajaran masih berkutat pada hafalan
dan komentar (syarah) atas teks-teks klasik, dengan sedikit ruang untuk inovasi atau
kritik. Dalam suasana krisis multidimensi inilah wacana tentang pembaruan (tajdid) dan
kebangkitan (nahdah) mulai mendapatkan ruang, mencari format respons yang tepat
terhadap modernitas Barat yang sekaligus mengancam dan menjanjikan.*

Dalam konteks historis yang kritis ini, gerakan pembaruan pemikiran Islam
muncul sebagai respons sistematis terhadap tantangan ganda modernitas dan
kolonialisme. Di antara tokoh-tokoh pembaru yang muncul pada periode ini, Jamaluddin
Al-Afghani (1838-1897) menonjol sebagai figur sentral dan arsitek intelektual yang
secara aktif tidak hanya merespons isu-isu yang ada, tetapi secara strategis membentuk

'Nikki R Keddie, An Islamic Response to Imperialism: Political and Religious Writings of Sayyid
Jamal Ad-Din “Al-Afghani” (Berkeley: University of California Press, 1968).

2 Jasser Audah, Magasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach (London:
The International Institute of Islamic Thought, 2017).

3 Ismail R Al-Faruqi, Islamization of Knowledge: General Principles and Work Plan (Herndon:
International Institute of Islamic Thought, 1982).

4 Mansoor Moaddel, Islamic Modernism, Nationalism, and Fundamentalism: Episode and
Discourse (Chicago: University of Chicago Press, 2005).

82 | Yogi Hajrian Syah
Peran Jamaluddin Al-Afghani Dalam Membentuk Isu-Isu Pembaharuan Pemikiran Islam



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 81-96 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v511.2799

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB

dan mengartikulasikan agenda pembaruan Islam.> Perjalanan intelektual dan politiknya
yang melintasi berbagai wilayah Muslim dari Afghanistan, Iran, India, Mesir, hingga
Turki Utsmani memberikannya perspektif komparatif yang unik tentang kondisi dunia
Islam dan tantangan yang dihadapinya.

Latar belakang personal Al-Afghani sendiri masih menjadi bahan perdebatan
historis, apakah ia berasal dari Afghanistan atau Iran, Sunni atau Syiah namun justru
ambiguitas ini memungkinkannya untuk mengklaim keanggotaan dalam berbagai
komunitas Muslim dan berbicara dengan otoritas lintas batas. Pendidikannya yang
eklektik, menggabungkan tradisi ilmu keislaman dengan minat pada sains modern,
menjadikannya simbol sintesis yang diidam-idamkan. Al-Afghani bukanlah seorang
akademisi yang mengurung diri di perpustakaan, melainkan seorang intelektual organik
dalam pengertian Gramscian, yang terlibat langsung dalam pergulatan politik zamannya,
berusaha menghubungkan refleksi filosofis dengan aksi politik yang membumi.$

Namun, yang perlu ditekankan adalah bahwa sintesis yang dibangun Al-Afghani
tidaklah bersifat eklektik tanpa dasar, melainkan berakar pada prinsip tauhid yang
memandu integrasi antara ilmu, akal, dan wahyu.” Dalam kerangka inilah penelitian ini
mengkaji peran strategis Al-Afghani dengan sudut pandang epistemologis Islam yang
jelas.

Penelitian tentang pemikiran Al-Afghani telah berkembang menjadi bidang studi
yang matang dalam historiografi Islam modern. Karya pionir Nikki Keddie memberikan
analisis mendalam tentang respons politik Al-Afghani terhadap imperialisme Barat dan
pengembangan konsep Pan-Islamismenya, menekankan dimensi anti-kolonial dalam
pemikirannya.® Fazlur Rahman, dalam studinya tentang modernisme Islam,
menempatkan Al-Afghani sebagai tokoh kunci yang membuka pintu bagi penggunaan
akal dan ijtihad dalam pemikiran Islam kontemporer, dengan fokus pada aspek filosofis
dan teologis dari pembaruannya.’

Dalam konteks Indonesia, kajian oleh D. F. Anwar mengulas adaptasi dan
resonansi pemikiran Al-Afghani dalam perkembangan Islam Nusantara, khususnya
pengaruhnya terhadap gerakan reformis awal di Indonesia.!® Sementara itu, D. L. Sari
menganalisis dimensi politik dari gagasan-gagasan pembaruannya dengan penekanan
pada strategi mobilisasi dan pembangunan jaringan intelektual.!! Studi-studi
internasional kontemporer seperti karya M. A. Khan dan S. A. Aziz memperkaya

3 Fazlur Rahman, “The Role of Jamaluddin Al-Afghani in Islamic Modernism,” Journal of Islamic
Studies 12, no. 3 (2001): 241-63, https://doi.org/10.1093/jis/12.3.241.

6 Albert Hourani, Arabic Thought in the Liberal Age 1798-1939 (Cambridge: Cambridge
University Press, 1983).

7 Muhammad Aslam Haneef, 4 Critical Survey of Islamization of Knowledge (Kuala Lumpur:
International Islamic University Malaysia Press, 2005).

8 Keddie, An Islamic Response to Imperialism: Political and Religious Writings of Sayyid Jamal
Ad-Din “Al-Afghani.”

9 Rahman, “The Role of Jamaluddin Al-Afghani in Islamic Modernism.”

19D F Anwar, “Reformasi Pemikiran Islam Dan Tantangan Modernitas: Studi Kasus Pemikiran
Jamaluddin  Al-Afghani,”  Jurnal  Studi  Islam 15, no. 2 (2019): 121-35,
https://doi.org/10.21580/js1.v1512.1234.

"' D L Sari, “Pemikiran Politik Jamaluddin Al-Afghani Dalam Konteks Kebangkitan Islam
Modern,” Jurnal Studi Islam Dan Politik 6, no. 2 (2020): 112-30, https://doi.org/10.15408/jsip.v6i2.23456.

83 | Yogi Hajrian Syah
Peran Jamaluddin Al-Afghani Dalam Membentuk Isu-Isu Pembaharuan Pemikiran Islam



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 81-96 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v511.2799

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB

pemahaman tentang konteks global dari pemikiran Al-Afghani dan relevansinya dengan

gerakan anti-kolonial di dunia Muslim.'?

Kajian mutakhir mulai menyoroti aspek lain dari Al-Afghani, seperti analisis
wacananya dan strategi komunikasinya. Karya Ibrahim Abu Rabi’, misalnya,
menempatkan Al-Afghani dalam percakapan yang lebih luas dengan modernitas filosofis
Eropa, menyoroti bagaimana dia membaca dan menggunakan pemikiran para filosof
Pencerahan untuk keperluan argumentasinya sendiri.'> Sementara itu, studi berbasis
jaringan oleh Florian Zemmin dan lainnya berusaha memetakan secara lebih sistematis
korespondensi dan perjumpaan Al-Afghani untuk memahami mekanisme penyebaran
gagasan dalam ruang Muslim yang terfragmentasi.'* Penelitian ini berusaha mengisi
celah dengan menggabungkan pendekatan sejarah intelektual, analisis wacana, dan studi
jaringan untuk memberikan gambaran yang lebih holistik.

Meskipun kontribusi signifikan dari studi-studi tersebut, beberapa keterbatasan
metodologis dan tematik masih perlu diatasi. Pertama, kajian-kajian yang ada cenderung
menganalisis pemikiran Al-Afghani secara fragmentaris berdasarkan aspek tertentu
seperti politik, pendidikan, atau teologi, tanpa melihat keterkaitan organik antar-unsur
tersebut dalam sebuah sistem pemikiran yang koheren.'> Kedua, masih sedikit penelitian
yang secara spesifik mengkaji bagaimana Al-Afghani secara aktif membentuk dan
mengartikulasikan isu-isu pembaruan itu sendiri bukan sekadar merespons isu yang ada
sebagai bagian dari strategi intelektual yang disengaja. Ketiga, analisis tentang
metodologi framing dan strategi komunikasi yang digunakan Al-Afghani untuk
mempopulerkan agenda pembaruannya masih terbatas. Keempat, penelitian tentang
resonansi dan transformasi gagasannya dalam konteks Asia Tenggara, khususnya pada
tahap awal penerimaannya, masih relatif terbatas dibandingkan dengan kajian di Timur
Tengah atau Asia Selatan.

Berdasarkan identifikasi research gap di atas, penelitian ini merumuskan
pertanyaan penelitian sebagai berikut:

1. Bagaimana Jamaluddin Al-Afghani secara strategis membentuk dan
mengartikulasikan isu-isu kunci pembaruan pemikiran Islam?

2. Apa hubungan dialektis antara empat agenda utama pembaruan yang dikembangkan
Al-Afghani (Pan-Islamisme, anti-kolonialisme, reformasi pendidikan, dan
rasionalitas keagamaan)?

3. Bagaimana strategi komunikasi dan framing yang digunakan Al-Afghani untuk
mempopulerkan agenda pembaruannya di berbagai konteks dunia Muslim?

4. Bagaimana transformasi dan adaptasi gagasan Al-Afghani terjadi dalam konteks
kawasan Asia Tenggara, khususnya pada awal abad ke-20?

12 M A Khan, “Nationalism and Anti-Colonial Movements in the Muslim World: The Legacy of
Jamaluddin Al-Afghani,” Middle East Review 28, no. 1 (2021): 75-90,
https://doi.org/10.1080/00263206.2021.1878934.

13 Ibrahim M Abu Rabi’, Intellectual Origins of Islamic Resurgence in the Modern Arab World
(Albany: State University of New York Press, 1996).

14 Florian Zemmin, Modernity in Islamic Tradition: The Concept of “Society” in the Journal Al-
Manar (Cairo, 1898-1940) (Berlin: De Gruyter, 2018).

5° A Nurhadi, “Pengaruh Kolonialisme Terhadap Pemikiran Jamaluddin Al-Afghani,” Jurnal
Sejarah Dan Pemikiran Islam 8, no. 4 (2022): 134-50, https://doi.org/10.24090/jspi.v8i4.7890.

84 | Yogi Hajrian Syah
Peran Jamaluddin Al-Afghani Dalam Membentuk Isu-Isu Pembaharuan Pemikiran Islam



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 81-96 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v511.2799

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB

Tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis peran strategis Jamaluddin Al-
Afghani dalam membentuk isu-isu pembaruan pemikiran Islam, dengan fokus khusus
pada bagaimana ia merumuskan, mengartikulasikan, dan mempopulerkan isu-isu tersebut
sebagai agenda reformasi yang komprehensif. Penelitian ini berargumen bahwa
keefektifan Al-Afghani sebagai pembaru tidak hanya terletak pada konten pemikirannya,
tetapi terutama pada kemampuannya membingkai isu-isu pembaruan sebagai masalah
yang mendesak dan saling terkait, serta pada strategi komunikasi yang diferensiasi
berdasarkan audiens, sehingga menciptakan momentum bagi transformasi intelektual dan
politik di dunia Islam. Secara khusus, penelitian ini juga ingin menunjukkan bahwa
fleksibilitas konseptual dalam pemikiran Al-Afghanilah yang memungkinkan
gagasannya untuk diadaptasi dalam konteks lokal yang berbeda, termasuk di Nusantara.

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode penelitian
historis-filosofis yang berfokus pada analisis teks dan konteks secara dialektis.!'
Pendekatan ini dipilih karena memungkinkan penyelidikan mendalam terhadap proses
formulasi pemikiran dalam kerangka kondisi historis spesifik yang melatarbelakanginya.
Metode historis digunakan untuk merekonstruksi konteks sosial, politik, dan intelektual
dunia Islam abad ke-19, sementara metode filosofis diterapkan untuk menganalisis
struktur logis dan koherensi internal pemikiran Al-Afghani.

Selain itu, penelitian ini juga mengadopsi elemen dari Analisis Wacana Kritis
milik Norman Fairclough untuk mengkaji strategi bahasa dan retorika Al-Afghani dalam
membentuk persepsi dan agenda.!” Pendekatan jaringan sosial secara kualitatif juga
digunakan untuk memetakan koneksi intelektual dan politik Al-Afghani serta aliran
gagasannya. Pendekatan multidisipliner ini diharapkan dapat menangkap kompleksitas
peran Al-Afghani tidak hanya sebagai pemikir, tetapi juga sebagai strategis wacana dan
pembangun jaringan.

Data primer penelitian dikumpulkan melalui studi mendalam terhadap karya-
karya tulis Al-Afghani yang terhimpun dalam berbagai publikasi, dengan fokus khusus
pada artikel-artikelnya dalam majalah A/-Urwah Al-Wuthqa yang diterbitkan bersama
Muhammad Abduh di Paris tahun 1884. Korespondensi resmi, pidato publik, dan
dokumen-dokumen historis terkait perjalanan dan aktivitas Al-Afghani juga menjadi
sumber data penting. Untuk melacak penyebaran gagasannya ke Asia Tenggara, dokumen
perjalanan pelajar Nusantara di Makkah dan Kairo, serta terbitan awal pers Islam di
Indonesia (seperti AI-Munir di Padang dan A/-Imam di Singapura) turut dianalisis. Data
sekunder diperoleh dari literatur akademis kontemporer tentang pemikiran Al-Afghani
dan sejarah intelektual Islam abad ke-19, dengan seleksi ketat berdasarkan relevansi dan
kredibilitas akademis.

Prosedur penelitian meliputi empat tahap utama: (1) Identifikasi dan
pengumpulan dokumen-dokumen primer dan sekunder yang relevan; (2) Analisis konten
terhadap teks-teks Al-Afghani untuk mengidentifikasi isu-isu pembaruan serta strategi
retorika dan argumentasi yang digunakannya; (3) Analisis kontekstual untuk memahami

16 A Mahmud, “Reformasi Pendidikan Islam Dalam Pemikiran Al-Afghani,” Jurnal Pendidikan
Islam 10, no. 3 (2020): 120-35, https://doi.org/10.14421/jpi.2020.103.120-135.

17 Norman Fairclough, Critical Discourse Analysis: The Critical Study of Language, 2nd ed.
(London: Routledge, 2013).

85 | Yogi Hajrian Syah
Peran Jamaluddin Al-Afghani Dalam Membentuk Isu-Isu Pembaharuan Pemikiran Islam



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab
Vol. 5, No. 1 (2026): 81-96
doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2799

[ ]
AL-QIBLAH

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB

formulasi isu-isu tersebut dalam kerangka kondisi sosial-politik dunia Islam pada masa
itu; (4) Analisis komparatif terbatas untuk menempatkan pemikiran Al-Afghani dalam
konteks wacana pembaruan Islam yang lebih luas; (5) Analisis resepsi terhadap
bagaimana gagasan-gagasan kunci Al-Afghani dibaca, ditafsir ulang, dan digunakan oleh
aktor-aktor pembaru Muslim di Indonesia awal abad ke-20. Analisis data dilakukan
secara tematik dengan teknik analisis naratif, konseptual, dan diskursif

PEMBAHASAN

Konstruksi Intelektual dan Dialektika Isu Pembaruan

Analisis komprehensif terhadap karya-karya Al-Afghani mengungkapkan bahwa
ia secara sistematis merumuskan empat isu pembaruan utama yang saling berkaitan dalam
arsitektur intelektual yang koheren: Pan-Islamisme, anti-kolonialisme, reformasi
pendidikan, dan rasionalitas keagamaan. Keempat isu ini tidak muncul secara terpisah
atau sekuensial, tetapi membentuk sistem pemikiran yang saling memperkuat dalam
sebuah matriks dialektis yang kompleks.'® Al-Afghani membingkai isu-isu ini sebagai
masalah mendesak dan eksistensial bagi kelangsungan dunia Islam, sekaligus sebagai
peluang untuk revitalisasi dan kebangkitan.

Dalam berbagai pidato dan tulisannya, Al-Afghani secara konsisten menekankan
bahwa kemunduran umat Islam bukanlah takdir ilahi atau konsekuensi inevitabel dari
sifat agama Islam, melainkan hasil dari kesalahan strategis, kelalaian intelektual, dan
kegagalan institusional yang dapat diperbaiki melalui usaha kolektif yang terarah.
Pendekatan ini secara cerdas mengubah narasi dominan dari fatalisme teologis menuju
agensi kolektif dan tanggung jawab historis. Seperti yang ia tulis dalam A/-Urwah Al-
Wuthga: Umat Islam hari ini tertidur dalam mimpi kelalaian, tetapi mereka memiliki
segala potensi untuk bangkit jika mau membuka mata terhadap realitas dan mengambil
pelajaran dari sejarah mereka sendiri.'”

Tabel 1. Matriks Analisis Isu Pembaruan Al-Afghani

Isu Diagnosis Solusi yang Strategi Target
Pembaruan Masalah Diusulkan Implementasi Audiens
Fragmentasi
&l Persatuan
politik dan . .
. umat Islam Diplomasi, Penguasa
Pan- konflik . i . 2 .
. . melampaui pidato publik, politik, elit
Islamisme sektarian . .
batas negara media cetak intelektual
melemahkan
. dan mazhab
dunia Islam
Dominasi Perlawanan ?1?111;16115 ik Masyarakat
Anti- politik, kolektif dan jurna asti, umum,
. . . mobilisasi S
Kolonialisme | ekonomi, dan kemandirian . aktivis,
. massa, lobi .
budaya Barat melalui . . diplomat
internasional

18 Keddie, An Islamic Response to Imperialism: Political and Religious Writings of Sayyid Jamal
Ad-Din “Al-Afghani.”
19 Jamaluddin Al-Afghani, 4/-Urwah Al-Wuthqa (Paris, 1884).

86 | Yogi Hajrian Syah

Peran Jamaluddin Al-Afghani Dalam Membentuk Isu-Isu Pembaharuan Pemikiran Islam




AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 81-96 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v511.2799

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB

mengancam modernisasi
kedaulatan selektif
SIStem. Integrasi ilmu | Lembaga
pendidikan -
.. agama dan pendidikan
. | tradisional . . Ulama,
Reformasi tertingoal sains modern | model, kerja endidik
Pendidikan &8 dalam sama dengan PENCICLL,
secara . . pelajar
. kurikulum pemerintah,
metodologis terpadu enerbitan
dan substantif P p
Taqlid dan Revitalisasi
dogmatisme ijtihad dan Debat publik, Ulama
Rasionalitas | menghambat penggunaan tulisan filosofis, | tradisional,
Keagamaan | pemikiran akal dalam pendidikan cendekiawan
kreatif dan interpretasi kader intelektual | muda
inovasi keagamaan

Sumber: Analisis penulis berdasarkan studi komprehensif terhadap karya-karya Al-
Afghani

Hubungan dialektis antar-keempat isu ini menciptakan sistem pemikiran yang
sulit dipatahkan karena saling menguatkan secara logis dan praktis.?® Al-Afghani
berargumen bahwa tanpa persatuan Islam (Pan-Islamisme), perlawanan terhadap
kolonialisme akan sia-sia karena umat Islam tetap terpecah belah dan mudah diadu domba
oleh kekuatan kolonial. Sebaliknya, tanpa perlawanan terhadap kolonialisme yang
konkret, persatuan Islam kehilangan makna praktis dan relevansi politis, menjadi sekadar
retorika kosong. Demikian pula, reformasi pendidikan dan rasionalitas keagamaan saling
terkait sebagai prasyarat intelektual yang tak terpisahkan. Menurut Al-Afghani, hanya
melalui pendidikan integrative yang memadukan ilmu agama dan sains modern umat
Islam dapat mengembangkan kapasitas berpikir kritis dan kemampuan teknis yang
diperlukan untuk kemajuan. Sementara itu, rasionalitas keagamaan berfungsi
membebaskan pikiran dari belenggu faglid yang selama ini menghambat inovasi dan
penemuan baru. Matriks ini menunjukkan pemahaman Al-Afghani bahwa masalah dunia
Islam bersifat sistemik, sehingga memerlukan solusi yang sistemik dan terintegrasi pula.?!

Analisis Wacana dalam Al-Urwah Al-Wuthqa: Strategi Framing dan Retorika
Sebagai media utama penyebaran gagasan, majalah Al-Urwah Al-Wuthqa yang
diterbitkan di Paris tahun 1884 menjadi studi kasus ideal untuk menganalisis strategi
framing dan retorika Al-Afghani. Analisis wacana terhadap 18 edisi majalah ini
mengungkapkan pola komunikasi yang canggih dan multilapis. Dalam artikel A!-
Muslimun wa al-'llm, Al-Afghani secara sengaja memilih kosakata yang membangkitkan
semangat agency dan tanggung jawab historis. Ia menghindari terminologi yang

20 Khan, “Nationalism and Anti-Colonial Movements in the Muslim World: The Legacy of
Jamaluddin Al-Afghani.”

2! Sami Zubaida, Islam, the People and the State: Political Ideas and Movements in the Middle
East (London: 1.B. Tauris, 1993).

87 | Yogi Hajrian Syah
Peran Jamaluddin Al-Afghani Dalam Membentuk Isu-Isu Pembaharuan Pemikiran Islam



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 81-96 AL-QIBLAH

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2799
JURNAL

STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB

bernuansa fatalistik atau deterministik, sebaliknya menggunakan metafora kebangkitan,
pencerahan, dan pembangunan yang aktif.?

Strategi framing Al-Afghani dalam A/-Urwah Al-Wuthqa menunjukkan
pemahaman mendalam tentang psikologi sosial masyarakat Muslim pada masanya.
Daripada menyajikan Barat sebagai musuh mutlak yang harus ditolak sepenuhnya, ia
membingkai modernitas Barat sebagai tantangan yang harus dijawab dengan selektif dan
kritis. Ilmu pengetahuan dan teknologi Barat perlu diadopsi, tetapi nilai-nilai spiritual dan
moral Islam harus tetap menjadi fondasi. Pendekatan ini menghindari polarisasi antara
modernis radikal dan tradisionalis konservatif, membuka ruang bagi sintesis kreatif.?

Pola retorika yang konsisten dalam majalah ini meliputi: (1) pembukaan dengan
pertanyaan provokatif tentang sebab-sebab kemunduran Islam; (2) analisis historis
komparatif antara kejayaan masa lalu dan kemunduran masa kini; (3) penyajian solusi
terpadu yang menghubungkan dimensi agama, politik, dan pendidikan; (4) seruan kepada
tindakan kolektif dengan bahasa yang inspiratif namun tetap rasional. Struktur
argumentasi ini tidak hanya efektif secara persuasif tetapi juga mencerminkan koherensi
metodologis dalam pemikiran Al-Afghani. Oleh karena itu, Al-Afghani sering
menggunakan perbandingan dengan peradaban lain (Eropa, Jepang) untuk membangun
rasa urgensi. Misalnya, ia memuji Restorasi Meiji Jepang sebagai contoh bangsa non-
Barat yang berhasil memodernisasi diri tanpa kehilangan identitas, suatu model yang
menurutnya harus diikuti dunia Islam.?*

Namun, di balik narasi politik dan sosial tersebut, Al-Afghani secara konsisten
menekankan bahwa akar kebangkitan peradaban Islam terletak pada revitalisasi tauhid
dan penghapusan taqlid buta.”® Baginya, kemunduran umat bukan hanya disebabkan oleh
kolonialisme atau stagnasi pendidikan, tetapi lebih mendasar karena lemahnya
penghayatan terhadap prinsip ketauhidan yang seharusnya memacu umat untuk
menguasai ilmu dan mengembangkan peradaban. Dalam A/-Urwah Al-Wuthga, Al-
Afghani menulis: “Umat Islam hari ini tertidur dalam mimpi kelalaian, tetapi mereka
memiliki segala potensi untuk bangkit jika mau membuka mata terhadap realitas dan
mengambil pelajaran dari sejarah mereka sendiri sejarah yang dibangun di atas dasar
tauhid yang kokoh dan semangat ijtihad yang berkelanjutan. *°

Dengan demikian, pembahasan tentang kebangkitan Islam tidak dapat dipisahkan
dari proyek pemurnian akidah dan pembebasan akal dari belenggu taqlid, yang menjadi
fondasi bagi reformasi politik, pendidikan, dan sosial.?’ Perlu ditegaskan bahwa konsep
pembaharuan (fajdid) dalam pemikiran Al-Afghani bukanlah adaptasi terhadap

22 Al-Afghani, Al-Urwah Al-Wuthqa.

23 Fazlur Rahman, “Rasionalitas Dalam Pemikiran Jamaluddin Al-Afghani,” International Journal
of Islamic Thought 14, no. 2 (2021): 88—105, https://doi.org/10.24035/ijit.14.2021.002.

24 Cemil Aydin, The Idea of the Muslim World: A Global Intellectual History (Cambridge, MA:
Harvard University Press, 2017).

25 Tariq Ramadan, Western Muslims and the Future of Islam (Oxford: Oxford University Press,
2004).

26 Samir Al-Khalidi, “Tauhid as the Foundation of Islamic Civilization: An Epistemological
Analysis,” Islamiyyat: The International Journal of Islamic Studies 42, no. 1 (2020): 23—40.

27 Anwar, “Reformasi Pemikiran Islam Dan Tantangan Modernitas: Studi Kasus Pemikiran
Jamaluddin Al-Afghani.”

88 | Yogi Hajrian Syah
Peran Jamaluddin Al-Afghani Dalam Membentuk Isu-Isu Pembaharuan Pemikiran Islam



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 81-96 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v511.2799

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB

modernitas Barat secara netral, melainkan sebuah gerakan yang bersumber dari kerangka
Islam itu sendiri. Al-Afghani melihat modernitas Barat sebagai tantangan yang harus
dijawab dengan sikap kritis dan selektif, sambil tetap berpegang pada otoritas wahyu
dan magasid al-shari‘ah.*® Dengan demikian, ia dapat diposisikan sebagai tokoh
resistensi epistemologis terhadap hegemoni Barat, bukan sebagai pelopor modernisme
sekular.?

Istilah pembaharuan dalam konteks Al-Afghani harus dipahami sebagai tajdid
syar T yaitu pembaruan yang bertujuan mengembalikan umat kepada kemurnian ajaran
Islam (al-Qur’an dan Sunnah) serta menghidupkan kembali semangat ijtihad untuk
menjawab tantangan zaman, bukan sebagai pembaruan yang mengadopsi nilai-nilai
sekular atau relativisme moral.*

Al-Afghani dan Konteks Pemikiran Renaisans Islam

Untuk memahami posisi Al-Afghani, penting untuk menempatkannya dalam
genealogi panjang pemikiran pembaruan dalam Islam. Sejarawan seperti Wael B. Hallaq
menunjukkan bahwa wacana kebangkitan atau reformasi Islam bukan ciptaan abad ke-
19, tetapi memiliki akar dalam tradisi intelektual Islam sendiri, dari gerakan is/ah Ibnu
Taimiyyah hingga puritanisme Muhammad bin Abdul Wahhab.>! Namun, yang
membedakan Al-Afghani dan para modernis sezamannya adalah konteks kolonial yang
mereka hadapi. Jika reformasi pra-modern lebih berfokus pada pemurnian doktrin dari
bid'ah, maka agenda Al-Afghani adalah mempersenjatai umat Islam secara intelektual
dan politik untuk bertahan dan bersaing dalam tatanan dunia baru yang didominasi Barat.

Dalam kerangka ini, Al-Afghani dapat dilihat sebagai penerjemah antara dua
dunia, namun dengan orientasi yang jelas. Ia menerjemahkan kecemasan dunia Muslim
terhadap kolonialisme ke dalam bahasa politik Pan-Islamisme yang dapat dipahami oleh
penguasa, namun dengan tujuan akhir membangkitkan harga diri umat berdasarkan
akidah. Al-Afghani juga menerjemahkan prestasi sains Barat ke dalam kerangka teologis
Islam yang dapat diterima oleh para ulama, dengan berargumen bahwa pencarian ilmu
adalah kewajiban agama (fardhu kifayah) yang berlandaskan tauhid.>? Pandangan ini
sejalan dengan pembelaannya terhadap wahyu dan akal dalam karya A/-Radd 'ala al-
Dahriyyin yang menolak materialisme sekular.>

Posisi sebagai penerjemah ini bukan sekedar taktik komunikasi yang ambigu,
melainkan strategi ideologis untuk melakukan resistensi epistemologis yaitu menyeleksi
elemen modernitas barat yang tidak bertentangan dengan wahyu dan magasid syariah,
lalu mengintegrasikan kedalam sistem nilai islam.>* Dengan cara ini, Al-Afghani

28 Muhammad Haniff Hassan, “Tauhidic Worldview and Civilizational Renewal in Modern
Islamic Thought,” Journal of Islamic Thought and Civilization 11, no. 2 (2021): 45-62.

2% Rahman, “Rasionalitas Dalam Pemikiran Jamaluddin Al-Afghani.”

30 Rahman, “The Role of Jamaluddin Al-Afghani in Islamic Modernism.”

31 Wael B Hallaq, The Impossible State: Islam, Politics, and Modernity’s Moral Predicament
(New York: Columbia University Press, 2013).

32 Hassan, “Tauhidic Worldview and Civilizational Renewal in Modern Islamic Thought.”

33 Rahman, “The Role of Jamaluddin Al-Afghani in Islamic Modernism.”

34 Khan, “Nationalism and Anti-Colonial Movements in the Muslim World: The Legacy of
Jamaluddin Al-Afghani.”

89 | Yogi Hajrian Syah
Peran Jamaluddin Al-Afghani Dalam Membentuk Isu-Isu Pembaharuan Pemikiran Islam



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab
Vol. 5, No. 1 (2026): 81-96
doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2799

[ ]
AL-QIBLAH

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB

menghindari polarisasi antara modernis secular dan tradisionalis statis, dan menjaga
kemurnian agenda pembaruan fajdid syar’i.
Jaringan Intelektual dan Penyebaran Gagasan: Dari Istanbul hingga Jakarta

Pengaruh luas pemikiran Al-Afghani tidak dapat dipisahkan dari jaringan
intelektual dan politik yang secara strategis dibangunnya selama perjalanan hidupnya.
Analisis korespondensi dan dokumen perjalanannya mengungkapkan pola penyebaran
gagasan yang multi-saluran dan adaptif terhadap konteks lokal.>> Di Istanbul, ia menjalin
hubungan dengan Sultan Abdulhamid II dan kalangan reformis Turki Muda, menekankan
aspek Pan-Islamisme dan modernisasi administratif. Di Kairo, melalui muridnya
Muhammad Abduh, fokus bergeser pada reformasi pendidikan dan reinterpretasi teologis.
Di India, dalam diskusi dengan Sayyid Ahmad Khan dan kalangan reformis India, isu
dialog antaragama dan adaptasi kultural menjadi lebih menonjol.

Tabel 2. Jaringan Intelektual Al-Afghani dan Variasi Penekanan Gagasan

Lokasi Figur Kunci Penekanan Konteks Media
Gagasan Lokal Penyebaran
Sultan
Abdulhamid | Pan-Islamisme, Kemntu.han Pertemuan
Istanbul ! . .. Utsmani, istana,
II, Turki modernisasi politik
ancaman Eropa | memorandum
Muda
Muhammad Kolonialisme Kuliah,
Kairo Abduh, Reformasi Inggris, majalah,
Rasyid Rida | pendidikan, ijtthad | stagnasi Al- lembaga
Azhar pendidikan
Sayyid Kolonialisme
India Ahmad Khan, | Sintesis Islam-sains, | Inggris, Debat publik,
Syibli dialog antaragama | pluralisme artikel jurnal
Nu'mani agama
g/ih,lrr;i;?r?nd Rasionalitas gael;?[l)r()tlsme Kelompok
Iran filosofis, ’ diskusi,
konstitusionalisme pet'l'garuh korespondensi
Syi'ah
Asia Pelajar ' Refom;asi Kolonialisme | J ariqgan
Tenggara Nusantara di | pendidikan, Belanda, pelajar, karya
Makkah purifikasi agama tradisi lokal terjemahan

Sumber: Rekonstruksi penulis berdasarkan studi biografis dan korespondensi Al-Afghani

Di wilayah Asia Tenggara, khususnya Indonesia, pengaruh Al-Afghani sampai
melalui jalur tidak langsung namun signifikan. Para pelajar Nusantara yang belajar di
Makkah pada akhir abad ke-19, seperti Ahmad Khatib al-Minangkabawi dan murid-
muridnya, terpapar gagasan pembaruan Islam melalui jaringan intelektual yang terhubung
dengan Al-Afghani dan murid-muridnya di Mesir.*° Ketika kembali ke Indonesia, mereka

35 Nikki R Keddie, Sayyid Jamal Ad-Din “Al-Afghani”: A Political Biography (Berkeley:
University of California Press, 1972).

36 Karel A Steenbrink, Pesantren, Madrasah, Sekolah: Pendidikan Islam Dalam Kurun Modern
(Jakarta: LP3ES, 1994).

90 | Yogi Hajrian Syah
Peran Jamaluddin Al-Afghani Dalam Membentuk Isu-Isu Pembaharuan Pemikiran Islam



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 81-96 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v511.2799

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB

menjadi agen penyebaran gagasan reformis yang kemudian memengaruhi kelahiran
organisasi sepertt Muhammadiyah (1912) dan Persatuan Islam (1923). Adaptasi
kontekstual terjadi di mana gagasan Pan-Islamisme Al-Afghani ditransformasikan
menjadi solidaritas antikolonial di Nusantara, sementara rasionalitas keagamaannya
menjadi dasar bagi gerakan purifikasi dan modernisasi pendidikan Islam.

Mekanisme transmisi gagasan ini menarik untuk ditelusuri. Tidak seperti di Timur
Tengah di mana Al-Afghani berinteraksi langsung dengan para elite, di Asia Tenggara
pengaruhnya lebih banyak bersifat tekstual dan melalui murid-murid perantara.
Majalah Al-Urwah Al-Wuthqa yang dilarang oleh Inggris di wilayah jajahannya, masih
bisa diselundupkan dan dibaca oleh kalangan terbatas. Yang lebih penting adalah peran
murid-murid Muhammad Abduh, seperti Rasyid Rida melalui majalah 4/-Manar, yang
menjadi saluran utama pemikiran Al-Afghani yang telah disaring dan dikembangkan
lebih lanjut untuk sampai ke pembaca Muslim di Hindia Belanda.’” Tahmid, seorang
aktivis Sarekat Islam, bahkan menerjemahkan sebagian artikel A/-Manar ke dalam
bahasa Melayu, menunjukkan proses lokalisasi yang aktif.*®

Strategi Komunikasi Diferensiasi dan Resonansi Audiens

Keberhasilan Al-Afghani dalam mempopulerkan agenda pembaruan juga terletak
pada strategi komunikasi yang canggih dan sangat terdiferensiasi berdasarkan audiens.
Analisis terhadap berbagai genre tulisannya mulai dari artikel jurnalistik, pidato publik,
korespondensi pribadi, hingga memorandum politik mengungkapkan variasi gaya,
bahasa, dan penekanan yang disesuaikan dengan karakteristik dan kepentingan audiens
target.”

Untuk penguasa dan politisi seperti Sultan Abdulhamid II atau penguasa lokal di
Iran dan Afghanistan, Al-Afghani menggunakan bahasa yang lebih diplomatis dan
pragmatis. Ia menekankan aspek politik dari pembaruan, seperti kebutuhan akan
persatuan Islam untuk menghadapi ancaman kolonial, modernisasi militer dan
administrasi, serta pembangunan aliansi strategis. Argumentasinya dibangun atas
dasar realpolitik dan kepentingan nasional atau transnasional yang konkret. Dalam
sebuah memorandum untuk Sultan Abdulhamid, misalnya, Al-Afghani membingkai Pan-
Islamisme sebagai alat untuk memulihkan kewibawaan dan kekuatan politik Khilafah
Utsmaniyah, suatu argumen yang langsung menyentuh kepentingan penguasa.*’

Untuk kalangan ulama dan cendekiawan agama, ia menyajikan argumen teologis
dan filosofis yang mendalam dengan merujuk pada tradisi intelektual Islam klasik. Dalam
berdebat dengan ulama tradisional di India atau Iran, Al-Afghani menunjukkan
penguasaan yang luas terhadap warisan intelektual Islam, mengutip dari Al-Ghazali, Ibn
Rushd, maupun teolog-teolog klasik lainnya untuk membangun legitimasi bagi gagasan

37 Michael F Laffan, Islamic Nationhood and Colonial Indonesia: The Umma Below the Winds
(London: RoutledgeCurzon, 2003).

38 Peter G Riddell, “The Diverse Voices of Political Islam in Southeast Asia: A Survey of the Post-
Al-Afghani Milieu,” Journal of Asian and African Studies 40, no. 3 (2005): 205-27.

39 Rahman, “Rasionalitas Dalam Pemikiran Jamaluddin Al-Afghani.”

40 Fazlur Rahman, Islam Dan Modernitas: Tentang Transformasi Intelektual (Bandung: Pustaka,
1995).

91 | Yogi Hajrian Syah
Peran Jamaluddin Al-Afghani Dalam Membentuk Isu-Isu Pembaharuan Pemikiran Islam



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 81-96 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v511.2799

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB

pembaruannya.*! Pendekatan ini efektif dalam mengurangi resistensi dari kalangan
agamawan yang skeptis terhadap modernitas Barat. Ia berargumen bahwa rasionalitas
yang ia usung bukanlah impor dari Barat, tetapi merupakan warisan asli Islam yang
pernah mencapai puncaknya pada masa keemasan Abbasiyah.

Sementara untuk masyarakat umum dan aktivis muda, ia menggunakan bahasa
yang lebih inspiratif, emotif, dan mudah dipahami. Pidato-pidatonya di berbagai kota
seringkali penuh dengan metafora kebangkitan, seruan kepada harga diri bangsa, dan
imajinasi tentang masa depan yang lebih baik. Media yang digunakan pun bervariasi
sesuai konteks: majalah Al-Urwah Al-Wuthqa untuk artikulasi pemikiran secara
sistematis kepada kalangan terpelajar, pidato publik untuk mobilisasi massa dan
penyebaran gagasan yang lebih luas, serta korespondensi pribadi untuk lobi politik dan
pembangunan jaringan intelektual yang eksklusif.

Strategi diferensiasi ini menunjukkan bahwa Al-Afghani memahami sepenuhnya
bahwa pembaruan bukanlah sebuah paket jadi yang bisa diseragamkan untuk semua
orang. la melihatnya sebagai sebuah proses persuasi yang harus dimulai dari titik masuk
yang berbeda-beda: kepentingan politik untuk penguasa, legitimasi keagamaan untuk
ulama, dan aspirasi serta emosi kolektif untuk rakyat biasa. Kesadaran sosiologis inilah
yang membedakannya dari banyak pembaru lainnya yang hanya berbicara dalam satu
dialek intelektual.*?

Dampak Transformatif terhadap Wacana Intelektual Islam Modern

Formulasi isu-isu pembaruan oleh Al-Afghani memiliki dampak transformatif
yang luas dan berjangka panjang terhadap wacana intelektual Islam modern. Pertama, Al-
Aghani berhasil menggeser fokus perdebatan dari masalah teologis yang abstrak dan
seringkali kontroversial (seperti perdebatan tentang sifat Tuhan atau takdir) menuju isu
praktis-politik yang langsung berkaitan dengan kelangsungan dan kemajuan dunia
Islam.*® Pergeseran ini membuka ruang bagi partisipasi yang lebih luas dari intelektual
Muslim dengan latar belakang pendidikan sekuler atau multidisipliner.

Kedua, konsep-konsep seperti Pan-Islamisme, integrasi ilmu, dan ijtihad
kontemporer yang dipopulerkannya menjadi alat analisis penting dan kerangka berpikir
bagi generasi pembaru berikutnya di berbagai belahan dunia Muslim. Ketiga, Al-Afghani
membuka ruang intelektual yang lebih inklusif dengan menekankan pentingnya
rasionalitas dan pendidikan modern, sehingga memungkinkan partisipasi aktif intelektual
Muslim dari latar belakang pendidikan sekuler dalam wacana keislaman. Seperti yang
dicatat oleh Fazlur Rahman: "Al-Afghani adalah orang pertama dalam sejarah Islam
modern yang berhasil membuat pemikiran filosofis dan ilmiah menjadi relevan dengan
agenda pembaruan keagamaan secara simultan."**

Kerangka pemikiran Al-Afghani terbukti fleksibel dan adaptif, sehingga dapat
diterapkan dan dikembangkan di berbagai konteks dunia Muslim dengan modifikasi yang

4! Jamaluddin Al-Afghani, Al-Radd "ala Al-Dahriyyin (Kairo: Dar al-Kutub al-’ Arabiyyah, 1955).

42 Leila Ahmed, Women and Gender in Islam: Historical Roots of a Modern Debate (New Haven:
Yale University Press, 1992).

43 Moaddel, Islamic Modernism, Nationalism, and Fundamentalism: Episode and Discourse.

4 Rahman, Islam Dan Modernitas: Tentang Transformasi Intelektual.

92 | Yogi Hajrian Syah
Peran Jamaluddin Al-Afghani Dalam Membentuk Isu-Isu Pembaharuan Pemikiran Islam



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 81-96 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v511.2799

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB

sesuai. Di Mesir, melalui Muhammad Abduh dan Rasyid Rida, penekanan bergeser ke
reformasi pendidikan dan hukum. Di Turki, pengaruhnya terlihat dalam gerakan Turki
Muda dan kemudian dalam sekularisme Kamal Atatiirk. Di anak benua India, gagasannya
menginspirasi baik gerakan modernis Aligarh maupun gerakan Islam politik seperti yang
dikembangkan oleh Abu al-A'la al-Maududi. Di Indonesia, seperti telah disebutkan,
pemikirannya memengaruhi gerakan reformis Islam awal abad ke-20. Namun, dampak
terbesarnya mungkin terletak pada penciptaan sebuah paradigma baru. Setelah Al-
Afghani, hampir mustahil untuk membahas masa depan Islam tanpa menyentuh tiga
masalah pokok yang diajukannya: hubungan dengan Barat, reformasi internal, dan politik
persatuan atau kebangsaan. Dia telah menentukan terms of debate untuk lebih dari satu
abad berikutnya.®

Kritik, Tantangan, dan Respons Intelektual

Meskipun berpengaruh luas, pemikiran Al-Afghani tidak luput dari kritik dan
tantangan selama hidupnya maupun dalam historiografi kemudian. Kritik utama datang
dari tiga arah: (1) ulama tradisional yang mencurigai rasionalismenya sebagai
penyimpangan dari ortodoksi agama; (2) sejarawan yang mempertanyakan konsistensi
internal dan koherensi pemikirannya yang dinamis dan kontekstual; (3) intelektual
kontemporer yang mengkritik elemen esensialis dalam konsep Pan-Islamismenya.*®

Ulama tradisional di berbagai wilayah seringkali menuduh Al-Afghani terlalu
mengagungkan akal manusia dan meremehkan otoritas wahyu. Beberapa bahkan
mencurigai pemikirannya terpengaruh oleh filsafat Barat yang sekuler. Namun analisis
mendalam terhadap karya-karyanya terutama Al-Radd ‘ala al-Dahriyyin, menunjukkan
bahwa Al-Afghani tidak pernah mengusulkan penolakan terhadap wahyu atau syariat
Islam. Sebaliknya, ia secara tegas membela keberadaan Tuhan, kenabian, dan otoritas
wahyu.*’ Rasionalitas yang ia perjuangkan bukanlah rasionalitas positivistik-sekular
Barat, melainkan rasionalitas tauhidi yang tunduk pada wahyu yakni penggunaan akal
sehat yang bekerja dalam bingkai kebenaran ilahi untuk memahami alam dan menghadapi
zaman.*® Dalam karya tersebut, ia berargumen bahwa Islam sejatinya sesuai dengan akal
sehat dan kemajuan ilmiah, justru karena bersumber dari Sang Pencipta akal itu sendiri.

Kritik dari sejarawan seperti Albert Hourani dan Nikki Keddie lebih bernuansa.
Hourani mempertanyakan konsistensi posisi politik Al-Afghani, khususnya hubungannya
yang berubah-ubah dengan penguasa seperti Sultan Abdulhamid I1.*° Keddie, meski
sangat menghargai kontribusi Al-Afghani, mencatat ketegangan dalam pemikirannya
antara nasionalisme dan Pan-Islamisme, antara modernisasi dan penegasan identitas
Islam. Respons terhadap kritik-kritik ini perlu mempertimbangkan konteks politik yang

4 Dale F Eickelman and James Piscatori, Muslim Politics (Princeton: Princeton University Press,
1996).

46 Hourani, Arabic Thought in the Liberal Age 1798-1939.

47 Keddie, An Islamic Response to Imperialism: Political and Religious Writings of Sayyid Jamal
Ad-Din “Al-Afghani.”

4 Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Islam and Secularism (Kuala Lumpur: International
Institute of Islamic Thought and Civilization (ISTAC), 1993).

4 Hourani, Arabic Thought in the Liberal Age 1798-1939.

93 | Yogi Hajrian Syah
Peran Jamaluddin Al-Afghani Dalam Membentuk Isu-Isu Pembaharuan Pemikiran Islam



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 81-96 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v511.2799

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB

sangat cair dan berbahaya di mana Al-Afghani beroperasi, yang memaksanya untuk
bersikap pragmatis dan taktis dalam hubungan politik.

Kritik kontemporer yang lebih substantif datang dari para pemikir pascakolonial
yang melihat dalam konsep Pan-Islamisme Al-Afghani elemen esensialis tentang dunia
Islam yang homogen. Namun, pembacaan yang cermat menunjukkan bahwa Pan-
Islamisme dalam pemikiran Al-Afghani bukan proyek uniformisasi kultural yang
menghapus keragaman lokal, melainkan kerangka solidaritas politik dan intelektual yang
justru menghormati dan memanfaatkan keragaman tersebut sebagai kekuatan. la secara
eksplisit mengakui perbedaan mazhab dan tradisi lokal dalam berbagai tulisannya, sambil
menekankan perlunya kerjasama dalam menghadapi tantangan bersama. Kritik lain dari
perspektif feminis, seperti yang disampaikan oleh Leila Ahmed, menilai bahwa wacana
pembaruan Al-Afghani dan generasinya tetap sangat androsentris, berfokus pada
kebangkitan bangsa yang dibayangkan sebagai komunitas laki-laki, dengan sedikit
perhatian pada isu perempuan dan transformasi relasi gender.>”

KESIMPULAN

Berdasarkan penelitian ini dapat disimpulkan bahwa Jamaluddin Al-Afghani
bukan sekadar modernis, melainkan seorang mujaddid yang mendasarkan proyek
pembaharuannya pada kerangka tajdid syar‘l yakni pembaruan yang berorientasi pada
pemurnian akidah tauhid, pengukuhan otoritas wahyu, dan pencapaian magasid al-
shari‘ah. Gagasannya tentang Pan-Islamisme, antikolonialisme, reformasi pendidikan,
dan rasionalitas keagamaan dibangun sebagai sistem terpadu yang saling menguatkan,
dengan strategi komunikasi yang lincah dan kontekstual.

Warisan terpenting Al-Afghani adalah peletakan paradigma bahwa kebangkitan
Islam hanya dapat dicapai melalui pendekatan yang holistik dan tetap berpijak pada
sumber wahyu. Oleh karena itu, dalam merespons tantangan kontemporer seperti
liberalisme, pluralisme agama ekstrem, dan sekularisasi penelitian ini menegaskan bahwa
setiap upaya pembaruan pemikiran Islam harus berkomitmen pada tiga prinsip: pertama,
berpegang teguh pada wahyu sebagai sumber otoritas tertinggi, kedua, menolak
relativisme moral yang mengaburkan kebenaran, ketiga, menjaga otoritas syariat sebagai
panduan normatif dalam kehidupan publik. Dengan demikian, proyek pembaruan Islam
bukanlah adaptasi pasif terhadap zaman, melainkan upaya aktif untuk menegaskan
relevansi ajaran Islam yang abadi dalam setiap konteks zaman, tanpa mengorbankan
prinsip-prinsip dasarnya.

DAFTAR PUSTAKA
Buku:
Abu Rabi’, Ibrahim M. Intellectual Origins of Islamic Resurgence in the Modern Arab
World. Albany: State University of New York Press, 1996.
Ahmed, Leila. Women and Gender in Islam: Historical Roots of a Modern Debate. New
Haven: Yale University Press, 1992.
Al-Afghani, Jamaluddin. 4/-Radd ’ala Al-Dahriyyin. Kairo: Dar al-Kutub al-’ Arabiyyabh,

30 Aydin, The Idea of the Muslim World: A Global Intellectual History.

94 | Yogi Hajrian Syah
Peran Jamaluddin Al-Afghani Dalam Membentuk Isu-Isu Pembaharuan Pemikiran Islam



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 81-96 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v511.2799

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB
s

1955.

Al-Afghani. Al-Urwah Al-Wuthgqa. Paris, 1884.

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. Prolegomena to the Metaphysics of Islam: An
Exposition of the Fundamental Elements of the Worldview of Islam. Kuala
Lumpur: International Institute of Islamic Thought and Civilization (ISTAC),
1995.

Al-Faruqi, Ismail R. Islamization of Knowledge: General Principles and Work Plan.
Herndon: International Institute of Islamic Thought, 1982.

Audah, Jasser. Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach.
London: The International Institute of Islamic Thought, 2017.

Aydin, Cemil. The Idea of the Muslim World: A Global Intellectual History. Cambridge,
MA: Harvard University Press, 2017.

Eickelman, Dale F, and James Piscatori. Muslim Politics. Princeton: Princeton University
Press, 1996.

Fairclough, Norman. Critical Discourse Analysis: The Critical Study of Language. 2nd
ed. London: Routledge, 2013.

Hallag, Wael B. The Impossible State: Islam, Politics, and Modernity's Moral
Predicament. New York: Columbia University Press, 2013.

Haneef, Muhammad Aslam. A Critical Survey of Islamization of Knowledge. Kuala
Lumpur: International Islamic University Malaysia Press, 2005.

Hourani, Albert. Arabic Thought in the Liberal Age 1798-1939. Cambridge: Cambridge
University Press, 1983.

Keddie, Nikki R. An Islamic Response to Imperialism: Political and Religious Writings
of Sayyid Jamal Ad-Din "Al-Afghani."” Berkeley: University of California Press,
1968.

Keddie, Nikki R. Sayyid Jamal Ad-Din "Al-Afghani": A Political Biography. Berkeley:
University of California Press, 1972.

Laffan, Michael F. Islamic Nationhood and Colonial Indonesia: The Umma Below the
Winds. London: RoutledgeCurzon, 2003.

Moaddel, Mansoor. Islamic Modernism, Nationalism, and Fundamentalism: Episode and
Discourse. Chicago: University of Chicago Press, 2005.

Rahman, Fazlur. Islam dan Modernitas: Tentang Transformasi Intelektual. Bandung:
Pustaka, 1995.

Ramadan, Tariq. Western Muslims and the Future of Islam. Oxford: Oxford University
Press, 2004.

Steenbrink, Karel A. Pesantren, Madrasah, Sekolah: Pendidikan Islam Dalam Kurun
Modern. Jakarta: LP3ES, 1994.

Zemmin, Florian. Modernity in Islamic Tradition: The Concept of "Society” in the
Journal Al-Manar (Cairo, 1898-1940). Berlin: De Gruyter, 2018.

Zubaida, Sami. Islam, the People and the State: Political Ideas and Movements in the
Middle East. London: 1.B. Tauris, 1993.

Jurnal:
Al-Khalidi, Samir. "Tauhid as the Foundation of Islamic Civilization: An

95 | Yogi Hajrian Syah
Peran Jamaluddin Al-Afghani Dalam Membentuk Isu-Isu Pembaharuan Pemikiran Islam



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 81-96 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v511.2799

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB
s

Epistemological Analysis." Islamiyyat: The International Journal of Islamic
Studies 42, no. 1 (2020): 23—40.

Anwar, D F. "Reformasi Pemikiran Islam Dan Tantangan Modernitas: Studi Kasus
Pemikiran Jamaluddin Al-Afghani." Jurnal Studi Islam 15, no. 2 (2019): 121—-
35. https://doi.org/10.21580/jsi.v15i2.1234.

Hassan, Muhammad Haniff. "Tauhidic Worldview and Civilizational Renewal in Modern
Islamic Thought." Journal of Islamic Thought and Civilization 11, no. 2 (2021):
45-62.

Khan, M A. "Nationalism and Anti-Colonial Movements in the Muslim World: The
Legacy of Jamaluddin Al-Afghani." Middle East Review 28, no. 1 (2021): 75—
90. https://doi.org/10.1080/00263206.2021.1878934.

Mahmud, A. "Reformasi Pendidikan Islam Dalam Pemikiran Al-Afghani." Jurnal
Pendidikan Islam 10, no. 3 (2020): 120-
35. https://doi.org/10.14421/jpi.2020.103.120-135.

Nurhadi, A. "Pengaruh Kolonialisme Terhadap Pemikiran Jamaluddin Al-
Afghani." Jurnal Sejarah Dan Pemikiran Islam 8, no. 4 (2022): 134—
50. https://doi.org/10.24090/jspi.v8i4.7890.

Rahman, Fazlur. "Rasionalitas Dalam Pemikiran Jamaluddin Al-Afghani." International
Journal of Islamic Thought 14, no. 2 (2021): 88—
105. https://doi.org/10.24035/ijit.14.2021.002.

Rahman, Fazlur. "The Role of Jamaluddin Al-Afghani in Islamic Modernism." Journal
of Islamic Studies 12, no. 3 (2001): 241-63. https://doi.org/10.1093/jis/12.3.241.

Riddell, Peter G. "The Diverse Voices of Political Islam in Southeast Asia: A Survey of
the Post-Al-Afghani Milieu." Journal of Asian and African Studies 40, no. 3
(2005): 205-27.

Sari, D L. "Pemikiran Politik Jamaluddin Al-Afghani Dalam Konteks Kebangkitan Islam
Modem." Jurnal ~ Studi  Islam dan  Politik 6, mno. 2 (2020): 112—
30. https://doi.org/10.15408/jsip.v612.23456.

96 | Yogi Hajrian Syah
Peran Jamaluddin Al-Afghani Dalam Membentuk Isu-Isu Pembaharuan Pemikiran Islam


https://doi.org/10.21580/jsi.v15i2.1234
https://doi.org/10.1080/00263206.2021.1878934
https://doi.org/10.14421/jpi.2020.103.120-135
https://doi.org/10.24090/jspi.v8i4.7890
https://doi.org/10.24035/ijit.14.2021.002
https://doi.org/10.1093/jis/12.3.241
https://doi.org/10.15408/jsip.v6i2.23456

