
81 | Yogi Hajrian Syah 
Peran Jamaluddin Al-Afghani Dalam Membentuk Isu-Isu Pembaharuan Pemikiran Islam 

 

 

AL-QIBLAH: 
Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 
https://journal.stiba.ac.id/index.php/qiblah/index 

Vol. 5, No. 1 (2026) 

p.81-96 

doi: 
10.36701/qiblah.v5i1.2799 

Peran Jamaluddin Al-Afghani dalam Membentuk Isu-

Isu Pembaharuan Pemikiran Islam 
The Role of Jamaluddin Al-Afghani in Shaping the Issues of Islamic Intellectual Renewal 

 

Yogi Hajrian Syaha 

 
a Universitas Islam Negeri Imam Bonjol Padang, Indonesia; Email: yogi.hajrian.syah@uinib.ac.id  

 

Article Info  Abstract 

Received: 13 Desember 2025 
Revised: 27 Januari 2026 

Accepted: 29 Januari 2026 

Published: 30 Januari 2026 

 
Keywords: 

Jamaluddin Al-Afghani, Islamic 

Reform, Pan-Islamism, 

Educational Reform, 
Modernism 

 

Kata kunci: 

Jamaluddin Al-Afghani, 
Pembaruan Islam, Pan-

Islamisme, Reformasi 

Pendidikan, Modernisme 

 This study examines Jamaluddin Al-Afghani's strategic role in formulating and 
articulating key issues of Islamic intellectual renewal in the late 19th century. 

Through historical-philosophical analysis of his writings, particularly in Al-

Urwah Al-Wuthqa, this research explores how Al-Afghani constructed an 

integrated reform agenda linking Pan-Islamism, anti-colonial resistance, 
educational modernization, and religious rationalism as interconnected 

solutions to the challenges facing the Muslim world. Findings reveal that Al-

Afghani employed sophisticated framing strategies to present reform as both 

a religious imperative and political necessity, thereby creating a durable 
foundation for Islamic modernism. His approach successfully bridged Islamic 

tradition with modern demands while advocating Muslim unity against 

Western colonial domination. This study concludes that Al-Afghani's 

methodological innovation shifted Islamic intellectual discourse from 
defensive responses to proactive agenda-setting, significantly influencing 

subsequent reform movements across the Muslim world. 

 

Abstrak 

Penelitian ini mengkaji peran strategis Jamaluddin Al-Afghani dalam 

merumuskan dan mengartikulasikan isu-isu kunci pembaruan intelektual Islam 

pada akhir abad ke-19. Melalui analisis historis-filosofis terhadap tulisannya, 

khususnya dalam Al-Urwah Al-Wuthqa, penelitian ini mengeksplorasi 
bagaimana Al-Afghani menyusun agenda reformasi terpadu yang 

menghubungkan Pan-Islamisme, perlawanan anti-kolonial, modernisasi 

pendidikan, dan rasionalitas keagamaan sebagai solusi saling terkait bagi 

tantangan dunia Muslim. Temuan menunjukkan bahwa Al-Afghani 
menggunakan strategi framing yang canggih untuk menyajikan pembaruan 

sebagai imperatif agama sekaligus kebutuhan politik, sehingga menciptakan 

fondasi kuat bagi modernisme Islam. Pendekatannya berhasil menjembatani 

tradisi Islam dengan tuntutan modern sambil mendorong persatuan Muslim 
melawan dominasi kolonial Barat. Studi ini menyimpulkan bahwa inovasi 

metodologis Al-Afghani menggeser wacana intelektual Islam dari respons 

defensif menuju penyusunan agenda proaktif, yang berpengaruh signifikan 

terhadap gerakan pembaruan berikutnya di dunia Muslim. 

 

How to cite:  

Yogi Hajrian Syah, “Peran Jamaluddin Al-Afghani Dalam Membentuk Isu-Isu Pembaharuan Pemikiran Islam”, AL-

QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab, Vol. 5, No.1 (2026): 81-96. doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2799 
 

 
This work is licensed under a Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International (CC BY-NC-SA 4.0) 
 

 

 

mailto:yogi.hajrian.syah@uinib.ac.id
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 81-96 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2799 

 

 

 

82 | Yogi Hajrian Syah 
Peran Jamaluddin Al-Afghani Dalam Membentuk Isu-Isu Pembaharuan Pemikiran Islam 

PENDAHULUAN 
 Abad ke-19 menandai periode transformatif dalam sejarah peradaban Islam yang 

ditandai oleh perubahan drastis politik, intelektual, dan sosial yang belum pernah terjadi 

sebelumnya. Dunia Muslim pada masa itu menghadapi tantangan eksistensial akibat 

kemajuan pesat Eropa dalam bidang ilmu pengetahuan, teknologi, dan organisasi politik, 

disertai ekspansi kolonialisme Barat yang mengancam kedaulatan negara-negara Muslim 

dari Maroko hingga Indonesia.1 Kemunduran politik, ekonomi, dan intelektual umat 

Islam menciptakan kegelisahan mendalam di kalangan elit dan cendekiawan Muslim, 

memicu pencarian jawaban terhadap pertanyaan fundamental tentang sebab-sebab 

kemunduran dan jalan menuju kebangkitan Kembali. 

 Dalam perspektif Islamic worldview, kemunduran ini tidak hanya dipahami 

sebagai fenomena sosio-politik semata, melainkan sebagai manifestasi dari krisis spiritual 

dan epistemologis yang bersumber pada melemahnya penghayatan terhadap tauhid, 

jauhnya umat dari otoritas wahyu, dan terabaikannya maqasid al-shari’ah sebagai 

kerangka tujuan syariat.2 Oleh karena itu, proyek pembaharuan (tajdīd) yang digagas oleh 

tokoh seperti Jamaluddin Al-Afghani harus ditempatkan dalam kerangka pemurnian 

akidah dan penguatan syariat, bukan sekadar respons adaptif terhadap modernitas Barat 

yang bersifat netral atau sekular. Pembaharuan Islam, dalam makna sejatinya, adalah 

upaya mengembalikan umat kepada sumber otoritas wahyu yaitu al-Qur’an dan Sunnah 

serta menghidupkan kembali ijtihad dalam bingkai maqaṣid al-shari’ah.3 

 Selain tekanan kolonial, dunia Islam abad ke-19 juga mengalami fragmentasi 

internal yang parah. Kesultanan Utsmani yang sakit-sakitan (The Sick Man of Europe), 

dinasti Qajar di Iran yang lemah, serta kerajaan-kerajaan lokal di anak benua India dan 

Asia Tenggara yang terjebak dalam rivalitas internal, menciptakan lanskap politik yang 

rapuh. Kondisi ini diperparah oleh stagnasi pemikiran di banyak lembaga pendidikan 

tradisional seperti Al-Azhar, di mana metode pembelajaran masih berkutat pada hafalan 

dan komentar (syarah) atas teks-teks klasik, dengan sedikit ruang untuk inovasi atau 

kritik. Dalam suasana krisis multidimensi inilah wacana tentang pembaruan (tajdid) dan 

kebangkitan (nahdah) mulai mendapatkan ruang, mencari format respons yang tepat 

terhadap modernitas Barat yang sekaligus mengancam dan menjanjikan.4 

 Dalam konteks historis yang kritis ini, gerakan pembaruan pemikiran Islam 

muncul sebagai respons sistematis terhadap tantangan ganda modernitas dan 

kolonialisme. Di antara tokoh-tokoh pembaru yang muncul pada periode ini, Jamaluddin 

Al-Afghani (1838-1897) menonjol sebagai figur sentral dan arsitek intelektual yang 

secara aktif tidak hanya merespons isu-isu yang ada, tetapi secara strategis membentuk 

 
 1 Nikki R Keddie, An Islamic Response to Imperialism: Political and Religious Writings of Sayyid 

Jamal Ad-Din “Al-Afghani” (Berkeley: University of California Press, 1968). 

 2 Jasser Audah, Maqasid Al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach (London: 

The International Institute of Islamic Thought, 2017). 

 3 Ismail R Al-Faruqi, Islamization of Knowledge: General Principles and Work Plan (Herndon: 

International Institute of Islamic Thought, 1982). 

 4 Mansoor Moaddel, Islamic Modernism, Nationalism, and Fundamentalism: Episode and 

Discourse (Chicago: University of Chicago Press, 2005). 



 

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 81-96 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2799 

 

 

 

83 | Yogi Hajrian Syah 
Peran Jamaluddin Al-Afghani Dalam Membentuk Isu-Isu Pembaharuan Pemikiran Islam 

dan mengartikulasikan agenda pembaruan Islam.5 Perjalanan intelektual dan politiknya 

yang melintasi berbagai wilayah Muslim dari Afghanistan, Iran, India, Mesir, hingga 

Turki Utsmani memberikannya perspektif komparatif yang unik tentang kondisi dunia 

Islam dan tantangan yang dihadapinya. 

Latar belakang personal Al-Afghani sendiri masih menjadi bahan perdebatan 

historis, apakah ia berasal dari Afghanistan atau Iran, Sunni atau Syiah namun justru 

ambiguitas ini memungkinkannya untuk mengklaim keanggotaan dalam berbagai 

komunitas Muslim dan berbicara dengan otoritas lintas batas. Pendidikannya yang 

eklektik, menggabungkan tradisi ilmu keislaman dengan minat pada sains modern, 

menjadikannya simbol sintesis yang diidam-idamkan. Al-Afghani bukanlah seorang 

akademisi yang mengurung diri di perpustakaan, melainkan seorang intelektual organik 

dalam pengertian Gramscian, yang terlibat langsung dalam pergulatan politik zamannya, 

berusaha menghubungkan refleksi filosofis dengan aksi politik yang membumi.6 

Namun, yang perlu ditekankan adalah bahwa sintesis yang dibangun Al-Afghani 

tidaklah bersifat eklektik tanpa dasar, melainkan berakar pada prinsip tauhid yang 

memandu integrasi antara ilmu, akal, dan wahyu.7 Dalam kerangka inilah penelitian ini 

mengkaji peran strategis Al-Afghani dengan sudut pandang epistemologis Islam yang 

jelas. 

 Penelitian tentang pemikiran Al-Afghani telah berkembang menjadi bidang studi 

yang matang dalam historiografi Islam modern. Karya pionir Nikki Keddie memberikan 

analisis mendalam tentang respons politik Al-Afghani terhadap imperialisme Barat dan 

pengembangan konsep Pan-Islamismenya, menekankan dimensi anti-kolonial dalam 

pemikirannya.8 Fazlur Rahman, dalam studinya tentang modernisme Islam, 

menempatkan Al-Afghani sebagai tokoh kunci yang membuka pintu bagi penggunaan 

akal dan ijtihad dalam pemikiran Islam kontemporer, dengan fokus pada aspek filosofis 

dan teologis dari pembaruannya.9 

 Dalam konteks Indonesia, kajian oleh D. F. Anwar mengulas adaptasi dan 

resonansi pemikiran Al-Afghani dalam perkembangan Islam Nusantara, khususnya 

pengaruhnya terhadap gerakan reformis awal di Indonesia.10 Sementara itu, D. L. Sari 

menganalisis dimensi politik dari gagasan-gagasan pembaruannya dengan penekanan 

pada strategi mobilisasi dan pembangunan jaringan intelektual.11 Studi-studi 

internasional kontemporer seperti karya M. A. Khan dan S. A. Aziz memperkaya 
 

 5 Fazlur Rahman, “The Role of Jamaluddin Al-Afghani in Islamic Modernism,” Journal of Islamic 

Studies 12, no. 3 (2001): 241–63, https://doi.org/10.1093/jis/12.3.241. 

 6.Albert Hourani, Arabic Thought in the Liberal Age 1798-1939 (Cambridge: Cambridge 

University Press, 1983). 

 7 Muhammad Aslam Haneef, A Critical Survey of Islamization of Knowledge (Kuala Lumpur: 

International Islamic University Malaysia Press, 2005). 

 8 Keddie, An Islamic Response to Imperialism: Political and Religious Writings of Sayyid Jamal 

Ad-Din “Al-Afghani.” 

 9 Rahman, “The Role of Jamaluddin Al-Afghani in Islamic Modernism.” 

 10 D F Anwar, “Reformasi Pemikiran Islam Dan Tantangan Modernitas: Studi Kasus Pemikiran 

Jamaluddin Al-Afghani,” Jurnal Studi Islam 15, no. 2 (2019): 121–35, 

https://doi.org/10.21580/jsi.v15i2.1234. 

 11 D L Sari, “Pemikiran Politik Jamaluddin Al-Afghani Dalam Konteks Kebangkitan Islam 

Modern,” Jurnal Studi Islam Dan Politik 6, no. 2 (2020): 112–30, https://doi.org/10.15408/jsip.v6i2.23456. 



 

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 81-96 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2799 

 

 

 

84 | Yogi Hajrian Syah 
Peran Jamaluddin Al-Afghani Dalam Membentuk Isu-Isu Pembaharuan Pemikiran Islam 

pemahaman tentang konteks global dari pemikiran Al-Afghani dan relevansinya dengan 

gerakan anti-kolonial di dunia Muslim.12 

 Kajian mutakhir mulai menyoroti aspek lain dari Al-Afghani, seperti analisis 

wacananya dan strategi komunikasinya. Karya Ibrahim Abu Rabi’, misalnya, 

menempatkan Al-Afghani dalam percakapan yang lebih luas dengan modernitas filosofis 

Eropa, menyoroti bagaimana dia membaca dan menggunakan pemikiran para filosof 

Pencerahan untuk keperluan argumentasinya sendiri.13 Sementara itu, studi berbasis 

jaringan oleh Florian Zemmin dan lainnya berusaha memetakan secara lebih sistematis 

korespondensi dan perjumpaan Al-Afghani untuk memahami mekanisme penyebaran 

gagasan dalam ruang Muslim yang terfragmentasi.14 Penelitian ini berusaha mengisi 

celah dengan menggabungkan pendekatan sejarah intelektual, analisis wacana, dan studi 

jaringan untuk memberikan gambaran yang lebih holistik. 

 Meskipun kontribusi signifikan dari studi-studi tersebut, beberapa keterbatasan 

metodologis dan tematik masih perlu diatasi. Pertama, kajian-kajian yang ada cenderung 

menganalisis pemikiran Al-Afghani secara fragmentaris berdasarkan aspek tertentu 

seperti politik, pendidikan, atau teologi, tanpa melihat keterkaitan organik antar-unsur 

tersebut dalam sebuah sistem pemikiran yang koheren.15 Kedua, masih sedikit penelitian 

yang secara spesifik mengkaji bagaimana Al-Afghani secara aktif membentuk dan 

mengartikulasikan isu-isu pembaruan itu sendiri bukan sekadar merespons isu yang ada 

sebagai bagian dari strategi intelektual yang disengaja. Ketiga, analisis tentang 

metodologi framing dan strategi komunikasi yang digunakan Al-Afghani untuk 

mempopulerkan agenda pembaruannya masih terbatas. Keempat, penelitian tentang 

resonansi dan transformasi gagasannya dalam konteks Asia Tenggara, khususnya pada 

tahap awal penerimaannya, masih relatif terbatas dibandingkan dengan kajian di Timur 

Tengah atau Asia Selatan. 

 Berdasarkan identifikasi research gap di atas, penelitian ini merumuskan 

pertanyaan penelitian sebagai berikut:  

1. Bagaimana Jamaluddin Al-Afghani secara strategis membentuk dan 

mengartikulasikan isu-isu kunci pembaruan pemikiran Islam? 

2. Apa hubungan dialektis antara empat agenda utama pembaruan yang dikembangkan 

Al-Afghani (Pan-Islamisme, anti-kolonialisme, reformasi pendidikan, dan 

rasionalitas keagamaan)? 

3. Bagaimana strategi komunikasi dan framing yang digunakan Al-Afghani untuk 

mempopulerkan agenda pembaruannya di berbagai konteks dunia Muslim? 

4. Bagaimana transformasi dan adaptasi gagasan Al-Afghani terjadi dalam konteks 

kawasan Asia Tenggara, khususnya pada awal abad ke-20? 

 
 12 M A Khan, “Nationalism and Anti-Colonial Movements in the Muslim World: The Legacy of 

Jamaluddin Al-Afghani,” Middle East Review 28, no. 1 (2021): 75–90, 

https://doi.org/10.1080/00263206.2021.1878934. 

 13 Ibrahim M Abu Rabi’, Intellectual Origins of Islamic Resurgence in the Modern Arab World 

(Albany: State University of New York Press, 1996). 

 14 Florian Zemmin, Modernity in Islamic Tradition: The Concept of “Society” in the Journal Al-

Manar (Cairo, 1898-1940) (Berlin: De Gruyter, 2018). 

 15 A Nurhadi, “Pengaruh Kolonialisme Terhadap Pemikiran Jamaluddin Al-Afghani,” Jurnal 

Sejarah Dan Pemikiran Islam 8, no. 4 (2022): 134–50, https://doi.org/10.24090/jspi.v8i4.7890. 



 

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 81-96 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2799 

 

 

 

85 | Yogi Hajrian Syah 
Peran Jamaluddin Al-Afghani Dalam Membentuk Isu-Isu Pembaharuan Pemikiran Islam 

 Tujuan penelitian ini adalah untuk menganalisis peran strategis Jamaluddin Al-

Afghani dalam membentuk isu-isu pembaruan pemikiran Islam, dengan fokus khusus 

pada bagaimana ia merumuskan, mengartikulasikan, dan mempopulerkan isu-isu tersebut 

sebagai agenda reformasi yang komprehensif. Penelitian ini berargumen bahwa 

keefektifan Al-Afghani sebagai pembaru tidak hanya terletak pada konten pemikirannya, 

tetapi terutama pada kemampuannya membingkai isu-isu pembaruan sebagai masalah 

yang mendesak dan saling terkait, serta pada strategi komunikasi yang diferensiasi 

berdasarkan audiens, sehingga menciptakan momentum bagi transformasi intelektual dan 

politik di dunia Islam. Secara khusus, penelitian ini juga ingin menunjukkan bahwa 

fleksibilitas konseptual dalam pemikiran Al-Afghanilah yang memungkinkan 

gagasannya untuk diadaptasi dalam konteks lokal yang berbeda, termasuk di Nusantara. 

 Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode penelitian 

historis-filosofis yang berfokus pada analisis teks dan konteks secara dialektis.16 

Pendekatan ini dipilih karena memungkinkan penyelidikan mendalam terhadap proses 

formulasi pemikiran dalam kerangka kondisi historis spesifik yang melatarbelakanginya. 

Metode historis digunakan untuk merekonstruksi konteks sosial, politik, dan intelektual 

dunia Islam abad ke-19, sementara metode filosofis diterapkan untuk menganalisis 

struktur logis dan koherensi internal pemikiran Al-Afghani. 

 Selain itu, penelitian ini juga mengadopsi elemen dari Analisis Wacana Kritis 

milik Norman Fairclough untuk mengkaji strategi bahasa dan retorika Al-Afghani dalam 

membentuk persepsi dan agenda.17 Pendekatan jaringan sosial secara kualitatif juga 

digunakan untuk memetakan koneksi intelektual dan politik Al-Afghani serta aliran 

gagasannya. Pendekatan multidisipliner ini diharapkan dapat menangkap kompleksitas 

peran Al-Afghani tidak hanya sebagai pemikir, tetapi juga sebagai strategis wacana dan 

pembangun jaringan. 

 Data primer penelitian dikumpulkan melalui studi mendalam terhadap karya-

karya tulis Al-Afghani yang terhimpun dalam berbagai publikasi, dengan fokus khusus 

pada artikel-artikelnya dalam majalah Al-Urwah Al-Wuthqa yang diterbitkan bersama 

Muhammad Abduh di Paris tahun 1884. Korespondensi resmi, pidato publik, dan 

dokumen-dokumen historis terkait perjalanan dan aktivitas Al-Afghani juga menjadi 

sumber data penting. Untuk melacak penyebaran gagasannya ke Asia Tenggara, dokumen 

perjalanan pelajar Nusantara di Makkah dan Kairo, serta terbitan awal pers Islam di 

Indonesia (seperti Al-Munir di Padang dan Al-Imam di Singapura) turut dianalisis. Data 

sekunder diperoleh dari literatur akademis kontemporer tentang pemikiran Al-Afghani 

dan sejarah intelektual Islam abad ke-19, dengan seleksi ketat berdasarkan relevansi dan 

kredibilitas akademis. 

 Prosedur penelitian meliputi empat tahap utama: (1) Identifikasi dan 

pengumpulan dokumen-dokumen primer dan sekunder yang relevan; (2) Analisis konten 

terhadap teks-teks Al-Afghani untuk mengidentifikasi isu-isu pembaruan serta strategi 

retorika dan argumentasi yang digunakannya; (3) Analisis kontekstual untuk memahami 

 
 16 A Mahmud, “Reformasi Pendidikan Islam Dalam Pemikiran Al-Afghani,” Jurnal Pendidikan 

Islam 10, no. 3 (2020): 120–35, https://doi.org/10.14421/jpi.2020.103.120-135. 

 17 Norman Fairclough, Critical Discourse Analysis: The Critical Study of Language, 2nd ed. 

(London: Routledge, 2013). 



 

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 81-96 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2799 

 

 

 

86 | Yogi Hajrian Syah 
Peran Jamaluddin Al-Afghani Dalam Membentuk Isu-Isu Pembaharuan Pemikiran Islam 

formulasi isu-isu tersebut dalam kerangka kondisi sosial-politik dunia Islam pada masa 

itu; (4) Analisis komparatif terbatas untuk menempatkan pemikiran Al-Afghani dalam 

konteks wacana pembaruan Islam yang lebih luas; (5) Analisis resepsi terhadap 

bagaimana gagasan-gagasan kunci Al-Afghani dibaca, ditafsir ulang, dan digunakan oleh 

aktor-aktor pembaru Muslim di Indonesia awal abad ke-20.  Analisis data dilakukan 

secara tematik dengan teknik analisis naratif, konseptual, dan diskursif 

 

PEMBAHASAN 
Konstruksi Intelektual dan Dialektika Isu Pembaruan 

 Analisis komprehensif terhadap karya-karya Al-Afghani mengungkapkan bahwa 

ia secara sistematis merumuskan empat isu pembaruan utama yang saling berkaitan dalam 

arsitektur intelektual yang koheren: Pan-Islamisme, anti-kolonialisme, reformasi 

pendidikan, dan rasionalitas keagamaan. Keempat isu ini tidak muncul secara terpisah 

atau sekuensial, tetapi membentuk sistem pemikiran yang saling memperkuat dalam 

sebuah matriks dialektis yang kompleks.18 Al-Afghani membingkai isu-isu ini sebagai 

masalah mendesak dan eksistensial bagi kelangsungan dunia Islam, sekaligus sebagai 

peluang untuk revitalisasi dan kebangkitan. 

 Dalam berbagai pidato dan tulisannya, Al-Afghani secara konsisten menekankan 

bahwa kemunduran umat Islam bukanlah takdir ilahi atau konsekuensi inevitabel dari 

sifat agama Islam, melainkan hasil dari kesalahan strategis, kelalaian intelektual, dan 

kegagalan institusional yang dapat diperbaiki melalui usaha kolektif yang terarah. 

Pendekatan ini secara cerdas mengubah narasi dominan dari fatalisme teologis menuju 

agensi kolektif dan tanggung jawab historis. Seperti yang ia tulis dalam Al-Urwah Al-

Wuthqa: Umat Islam hari ini tertidur dalam mimpi kelalaian, tetapi mereka memiliki 

segala potensi untuk bangkit jika mau membuka mata terhadap realitas dan mengambil 

pelajaran dari sejarah mereka sendiri.19 

Tabel 1. Matriks Analisis Isu Pembaruan Al-Afghani 
Isu 

Pembaruan 

Diagnosis 

Masalah 

Solusi yang 

Diusulkan 

Strategi 

Implementasi 

Target 

Audiens 

Pan-

Islamisme 

Fragmentasi 

politik dan 

konflik 

sektarian 

melemahkan 

dunia Islam 

Persatuan 

umat Islam 

melampaui 

batas negara 

dan mazhab 

Diplomasi, 

pidato publik, 

media cetak 

Penguasa 

politik, elit 

intelektual 

Anti-

Kolonialisme 

Dominasi 

politik, 

ekonomi, dan 

budaya Barat 

Perlawanan 

kolektif dan 

kemandirian 

melalui 

Artikel 

jurnalistik, 

mobilisasi 

massa, lobi 

internasional 

Masyarakat 

umum, 

aktivis, 

diplomat 

 
 18 Keddie, An Islamic Response to Imperialism: Political and Religious Writings of Sayyid Jamal 

Ad-Din “Al-Afghani.” 

 19 Jamaluddin Al-Afghani, Al-Urwah Al-Wuthqa (Paris, 1884). 



 

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 81-96 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2799 

 

 

 

87 | Yogi Hajrian Syah 
Peran Jamaluddin Al-Afghani Dalam Membentuk Isu-Isu Pembaharuan Pemikiran Islam 

mengancam 

kedaulatan 

modernisasi 

selektif 

Reformasi 

Pendidikan 

Sistem 

pendidikan 

tradisional 

tertinggal 

secara 

metodologis 

dan substantif 

Integrasi ilmu 

agama dan 

sains modern 

dalam 

kurikulum 

terpadu 

Lembaga 

pendidikan 

model, kerja 

sama dengan 

pemerintah, 

penerbitan 

Ulama, 

pendidik, 

pelajar 

Rasionalitas 

Keagamaan 

Taqlid dan 

dogmatisme 

menghambat 

pemikiran 

kreatif dan 

inovasi 

Revitalisasi 

ijtihad dan 

penggunaan 

akal dalam 

interpretasi 

keagamaan 

Debat publik, 

tulisan filosofis, 

pendidikan 

kader intelektual 

Ulama 

tradisional, 

cendekiawan 

muda 

Sumber: Analisis penulis berdasarkan studi komprehensif terhadap karya-karya Al-

Afghani 

 Hubungan dialektis antar-keempat isu ini menciptakan sistem pemikiran yang 

sulit dipatahkan karena saling menguatkan secara logis dan praktis.20 Al-Afghani 

berargumen bahwa tanpa persatuan Islam (Pan-Islamisme), perlawanan terhadap 

kolonialisme akan sia-sia karena umat Islam tetap terpecah belah dan mudah diadu domba 

oleh kekuatan kolonial. Sebaliknya, tanpa perlawanan terhadap kolonialisme yang 

konkret, persatuan Islam kehilangan makna praktis dan relevansi politis, menjadi sekadar 

retorika kosong. Demikian pula, reformasi pendidikan dan rasionalitas keagamaan saling 

terkait sebagai prasyarat intelektual yang tak terpisahkan. Menurut Al-Afghani, hanya 

melalui pendidikan integrative yang memadukan ilmu agama dan sains modern umat 

Islam dapat mengembangkan kapasitas berpikir kritis dan kemampuan teknis yang 

diperlukan untuk kemajuan. Sementara itu, rasionalitas keagamaan berfungsi 

membebaskan pikiran dari belenggu taqlid yang selama ini menghambat inovasi dan 

penemuan baru. Matriks ini menunjukkan pemahaman Al-Afghani bahwa masalah dunia 

Islam bersifat sistemik, sehingga memerlukan solusi yang sistemik dan terintegrasi pula.21 

 

Analisis Wacana dalam Al-Urwah Al-Wuthqa: Strategi Framing dan Retorika 

 Sebagai media utama penyebaran gagasan, majalah Al-Urwah Al-Wuthqa yang 

diterbitkan di Paris tahun 1884 menjadi studi kasus ideal untuk menganalisis strategi 

framing dan retorika Al-Afghani. Analisis wacana terhadap 18 edisi majalah ini 

mengungkapkan pola komunikasi yang canggih dan multilapis. Dalam artikel Al-

Muslimun wa al-'Ilm, Al-Afghani secara sengaja memilih kosakata yang membangkitkan 

semangat agency dan tanggung jawab historis. Ia menghindari terminologi yang 

 
 20 Khan, “Nationalism and Anti-Colonial Movements in the Muslim World: The Legacy of 

Jamaluddin Al-Afghani.” 

 21 Sami Zubaida, Islam, the People and the State: Political Ideas and Movements in the Middle 

East (London: I.B. Tauris, 1993). 



 

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 81-96 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2799 

 

 

 

88 | Yogi Hajrian Syah 
Peran Jamaluddin Al-Afghani Dalam Membentuk Isu-Isu Pembaharuan Pemikiran Islam 

bernuansa fatalistik atau deterministik, sebaliknya menggunakan metafora kebangkitan, 

pencerahan, dan pembangunan yang aktif.22 

 Strategi framing Al-Afghani dalam Al-Urwah Al-Wuthqa menunjukkan 

pemahaman mendalam tentang psikologi sosial masyarakat Muslim pada masanya. 

Daripada menyajikan Barat sebagai musuh mutlak yang harus ditolak sepenuhnya, ia 

membingkai modernitas Barat sebagai tantangan yang harus dijawab dengan selektif dan 

kritis. Ilmu pengetahuan dan teknologi Barat perlu diadopsi, tetapi nilai-nilai spiritual dan 

moral Islam harus tetap menjadi fondasi. Pendekatan ini menghindari polarisasi antara 

modernis radikal dan tradisionalis konservatif, membuka ruang bagi sintesis kreatif.23 

 Pola retorika yang konsisten dalam majalah ini meliputi: (1) pembukaan dengan 

pertanyaan provokatif tentang sebab-sebab kemunduran Islam; (2) analisis historis 

komparatif antara kejayaan masa lalu dan kemunduran masa kini; (3) penyajian solusi 

terpadu yang menghubungkan dimensi agama, politik, dan pendidikan; (4) seruan kepada 

tindakan kolektif dengan bahasa yang inspiratif namun tetap rasional. Struktur 

argumentasi ini tidak hanya efektif secara persuasif tetapi juga mencerminkan koherensi 

metodologis dalam pemikiran Al-Afghani. Oleh karena itu, Al-Afghani sering 

menggunakan perbandingan dengan peradaban lain (Eropa, Jepang) untuk membangun 

rasa urgensi. Misalnya, ia memuji Restorasi Meiji Jepang sebagai contoh bangsa non-

Barat yang berhasil memodernisasi diri tanpa kehilangan identitas, suatu model yang 

menurutnya harus diikuti dunia Islam.24 

 Namun, di balik narasi politik dan sosial tersebut, Al-Afghani secara konsisten 

menekankan bahwa akar kebangkitan peradaban Islam terletak pada revitalisasi tauhid 

dan penghapusan taqlid buta.25 Baginya, kemunduran umat bukan hanya disebabkan oleh 

kolonialisme atau stagnasi pendidikan, tetapi lebih mendasar karena lemahnya 

penghayatan terhadap prinsip ketauhidan yang seharusnya memacu umat untuk 

menguasai ilmu dan mengembangkan peradaban. Dalam Al-Urwah Al-Wuthqa, Al-

Afghani menulis: “Umat Islam hari ini tertidur dalam mimpi kelalaian, tetapi mereka 

memiliki segala potensi untuk bangkit jika mau membuka mata terhadap realitas dan 

mengambil pelajaran dari sejarah mereka sendiri sejarah yang dibangun di atas dasar 

tauhid yang kokoh dan semangat ijtihad yang berkelanjutan.”26 

 Dengan demikian, pembahasan tentang kebangkitan Islam tidak dapat dipisahkan 

dari proyek pemurnian akidah dan pembebasan akal dari belenggu taqlid, yang menjadi 

fondasi bagi reformasi politik, pendidikan, dan sosial.27 Perlu ditegaskan bahwa konsep 

pembaharuan (tajdīd) dalam pemikiran Al-Afghani bukanlah adaptasi terhadap 

 
 22 Al-Afghani, Al-Urwah Al-Wuthqa. 

 23 Fazlur Rahman, “Rasionalitas Dalam Pemikiran Jamaluddin Al-Afghani,” International Journal 

of Islamic Thought 14, no. 2 (2021): 88–105, https://doi.org/10.24035/ijit.14.2021.002. 

 24 Cemil Aydin, The Idea of the Muslim World: A Global Intellectual History (Cambridge, MA: 

Harvard University Press, 2017). 

 25 Tariq Ramadan, Western Muslims and the Future of Islam (Oxford: Oxford University Press, 

2004). 

 26 Samir Al-Khalidi, “Tauhid as the Foundation of Islamic Civilization: An Epistemological 

Analysis,” Islamiyyat: The International Journal of Islamic Studies 42, no. 1 (2020): 23–40. 

 27 Anwar, “Reformasi Pemikiran Islam Dan Tantangan Modernitas: Studi Kasus Pemikiran 

Jamaluddin Al-Afghani.” 



 

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 81-96 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2799 

 

 

 

89 | Yogi Hajrian Syah 
Peran Jamaluddin Al-Afghani Dalam Membentuk Isu-Isu Pembaharuan Pemikiran Islam 

modernitas Barat secara netral, melainkan sebuah gerakan yang bersumber dari kerangka 

Islam itu sendiri. Al-Afghani melihat modernitas Barat sebagai tantangan yang harus 

dijawab dengan sikap kritis dan selektif, sambil tetap berpegang pada otoritas wahyu 

dan maqāṣid al-sharī‘ah.28 Dengan demikian, ia dapat diposisikan sebagai tokoh 

resistensi epistemologis terhadap hegemoni Barat, bukan sebagai pelopor modernisme 

sekular.29 

 Istilah pembaharuan dalam konteks Al-Afghani harus dipahami sebagai tajdīd 

syar‘ī yaitu pembaruan yang bertujuan mengembalikan umat kepada kemurnian ajaran 

Islam (al-Qur’an dan Sunnah) serta menghidupkan kembali semangat ijtihad untuk 

menjawab tantangan zaman, bukan sebagai pembaruan yang mengadopsi nilai-nilai 

sekular atau relativisme moral.30 

 

Al-Afghani dan Konteks Pemikiran Renaisans Islam 

 Untuk memahami posisi Al-Afghani, penting untuk menempatkannya dalam 

genealogi panjang pemikiran pembaruan dalam Islam. Sejarawan seperti Wael B. Hallaq 

menunjukkan bahwa wacana kebangkitan atau reformasi Islam bukan ciptaan abad ke-

19, tetapi memiliki akar dalam tradisi intelektual Islam sendiri, dari gerakan islah Ibnu 

Taimiyyah hingga puritanisme Muhammad bin Abdul Wahhab.31 Namun, yang 

membedakan Al-Afghani dan para modernis sezamannya adalah konteks kolonial yang 

mereka hadapi. Jika reformasi pra-modern lebih berfokus pada pemurnian doktrin dari 

bid'ah, maka agenda Al-Afghani adalah mempersenjatai umat Islam secara intelektual 

dan politik untuk bertahan dan bersaing dalam tatanan dunia baru yang didominasi Barat. 

 Dalam kerangka ini, Al-Afghani dapat dilihat sebagai penerjemah antara dua 

dunia, namun dengan orientasi yang jelas. Ia menerjemahkan kecemasan dunia Muslim 

terhadap kolonialisme ke dalam bahasa politik Pan-Islamisme yang dapat dipahami oleh 

penguasa, namun dengan tujuan akhir membangkitkan harga diri umat berdasarkan 

akidah.  Al-Afghani juga menerjemahkan prestasi sains Barat ke dalam kerangka teologis 

Islam yang dapat diterima oleh para ulama, dengan berargumen bahwa pencarian ilmu 

adalah kewajiban agama (fardhu kifayah) yang berlandaskan tauhid.32 Pandangan ini 

sejalan dengan pembelaannya terhadap wahyu dan akal dalam karya Al-Radd 'ala al-

Dahriyyin yang menolak materialisme sekular.33  

 Posisi sebagai penerjemah ini bukan sekedar taktik komunikasi yang ambigu, 

melainkan strategi ideologis untuk melakukan resistensi epistemologis yaitu menyeleksi 

elemen modernitas barat yang tidak bertentangan dengan wahyu dan maqasid syariah, 

lalu mengintegrasikan kedalam sistem nilai islam.34 Dengan cara ini, Al-Afghani 

 
 28 Muhammad Haniff Hassan, “Tauhidic Worldview and Civilizational Renewal in Modern 

Islamic Thought,” Journal of Islamic Thought and Civilization 11, no. 2 (2021): 45–62. 

 29 Rahman, “Rasionalitas Dalam Pemikiran Jamaluddin Al-Afghani.” 

 30 Rahman, “The Role of Jamaluddin Al-Afghani in Islamic Modernism.” 

 31 Wael B Hallaq, The Impossible State: Islam, Politics, and Modernity’s Moral Predicament 

(New York: Columbia University Press, 2013). 

 32 Hassan, “Tauhidic Worldview and Civilizational Renewal in Modern Islamic Thought.” 

 33 Rahman, “The Role of Jamaluddin Al-Afghani in Islamic Modernism.” 

 34 Khan, “Nationalism and Anti-Colonial Movements in the Muslim World: The Legacy of 

Jamaluddin Al-Afghani.” 



 

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 81-96 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2799 

 

 

 

90 | Yogi Hajrian Syah 
Peran Jamaluddin Al-Afghani Dalam Membentuk Isu-Isu Pembaharuan Pemikiran Islam 

menghindari polarisasi antara modernis secular dan tradisionalis statis, dan menjaga 

kemurnian agenda pembaruan tajdid syar’i. 

Jaringan Intelektual dan Penyebaran Gagasan: Dari Istanbul hingga Jakarta 

 Pengaruh luas pemikiran Al-Afghani tidak dapat dipisahkan dari jaringan 

intelektual dan politik yang secara strategis dibangunnya selama perjalanan hidupnya. 

Analisis korespondensi dan dokumen perjalanannya mengungkapkan pola penyebaran 

gagasan yang multi-saluran dan adaptif terhadap konteks lokal.35 Di Istanbul, ia menjalin 

hubungan dengan Sultan Abdulhamid II dan kalangan reformis Turki Muda, menekankan 

aspek Pan-Islamisme dan modernisasi administratif. Di Kairo, melalui muridnya 

Muhammad Abduh, fokus bergeser pada reformasi pendidikan dan reinterpretasi teologis. 

Di India, dalam diskusi dengan Sayyid Ahmad Khan dan kalangan reformis India, isu 

dialog antaragama dan adaptasi kultural menjadi lebih menonjol. 

Tabel 2. Jaringan Intelektual Al-Afghani dan Variasi Penekanan Gagasan 

Lokasi Figur Kunci Penekanan 

Gagasan 

Konteks 

Lokal 

Media 

Penyebaran 

Istanbul 

Sultan 

Abdulhamid 

II, Turki 

Muda 

Pan-Islamisme, 

modernisasi politik 

Keruntuhan 

Utsmani, 

ancaman Eropa 

Pertemuan 

istana, 

memorandum 

Kairo 

Muhammad 

Abduh, 

Rasyid Rida 

Reformasi 

pendidikan, ijtihad 

Kolonialisme 

Inggris, 

stagnasi Al-

Azhar 

Kuliah, 

majalah, 

lembaga 

pendidikan 

India 

Sayyid 

Ahmad Khan, 

Syibli 

Nu'mani 

Sintesis Islam-sains, 

dialog antaragama 

Kolonialisme 

Inggris, 

pluralisme 

agama 

Debat publik, 

artikel jurnal 

Iran 

Murid-murid 

di Tehran 
Rasionalitas 

filosofis, 

konstitusionalisme 

Despotisme 

Qajar, 

pengaruh 

Syi'ah 

Kelompok 

diskusi, 

korespondensi 

Asia 

Tenggara 

Pelajar 

Nusantara di 

Makkah 

Reformasi 

pendidikan, 

purifikasi agama 

Kolonialisme 

Belanda, 

tradisi lokal 

Jaringan 

pelajar, karya 

terjemahan 

Sumber: Rekonstruksi penulis berdasarkan studi biografis dan korespondensi Al-Afghani 

 Di wilayah Asia Tenggara, khususnya Indonesia, pengaruh Al-Afghani sampai 

melalui jalur tidak langsung namun signifikan. Para pelajar Nusantara yang belajar di 

Makkah pada akhir abad ke-19, seperti Ahmad Khatib al-Minangkabawi dan murid-

muridnya, terpapar gagasan pembaruan Islam melalui jaringan intelektual yang terhubung 

dengan Al-Afghani dan murid-muridnya di Mesir.36 Ketika kembali ke Indonesia, mereka 

 
 35 Nikki R Keddie, Sayyid Jamal Ad-Din “Al-Afghani”: A Political Biography (Berkeley: 

University of California Press, 1972). 

 36 Karel A Steenbrink, Pesantren, Madrasah, Sekolah: Pendidikan Islam Dalam Kurun Modern 

(Jakarta: LP3ES, 1994). 



 

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 81-96 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2799 

 

 

 

91 | Yogi Hajrian Syah 
Peran Jamaluddin Al-Afghani Dalam Membentuk Isu-Isu Pembaharuan Pemikiran Islam 

menjadi agen penyebaran gagasan reformis yang kemudian memengaruhi kelahiran 

organisasi seperti Muhammadiyah (1912) dan Persatuan Islam (1923). Adaptasi 

kontekstual terjadi di mana gagasan Pan-Islamisme Al-Afghani ditransformasikan 

menjadi solidaritas antikolonial di Nusantara, sementara rasionalitas keagamaannya 

menjadi dasar bagi gerakan purifikasi dan modernisasi pendidikan Islam. 

 Mekanisme transmisi gagasan ini menarik untuk ditelusuri. Tidak seperti di Timur 

Tengah di mana Al-Afghani berinteraksi langsung dengan para elite, di Asia Tenggara 

pengaruhnya lebih banyak bersifat tekstual dan melalui murid-murid perantara. 

Majalah Al-Urwah Al-Wuthqa yang dilarang oleh Inggris di wilayah jajahannya, masih 

bisa diselundupkan dan dibaca oleh kalangan terbatas. Yang lebih penting adalah peran 

murid-murid Muhammad Abduh, seperti Rasyid Rida melalui majalah Al-Manar, yang 

menjadi saluran utama pemikiran Al-Afghani yang telah disaring dan dikembangkan 

lebih lanjut untuk sampai ke pembaca Muslim di Hindia Belanda.37 Tahmid, seorang 

aktivis Sarekat Islam, bahkan menerjemahkan sebagian artikel Al-Manar ke dalam 

bahasa Melayu, menunjukkan proses lokalisasi yang aktif.38 

 

Strategi Komunikasi Diferensiasi dan Resonansi Audiens 

 Keberhasilan Al-Afghani dalam mempopulerkan agenda pembaruan juga terletak 

pada strategi komunikasi yang canggih dan sangat terdiferensiasi berdasarkan audiens. 

Analisis terhadap berbagai genre tulisannya mulai dari artikel jurnalistik, pidato publik, 

korespondensi pribadi, hingga memorandum politik mengungkapkan variasi gaya, 

bahasa, dan penekanan yang disesuaikan dengan karakteristik dan kepentingan audiens 

target.39  

 Untuk penguasa dan politisi seperti Sultan Abdulhamid II atau penguasa lokal di 

Iran dan Afghanistan, Al-Afghani menggunakan bahasa yang lebih diplomatis dan 

pragmatis. Ia menekankan aspek politik dari pembaruan, seperti kebutuhan akan 

persatuan Islam untuk menghadapi ancaman kolonial, modernisasi militer dan 

administrasi, serta pembangunan aliansi strategis. Argumentasinya dibangun atas 

dasar realpolitik dan kepentingan nasional atau transnasional yang konkret. Dalam 

sebuah memorandum untuk Sultan Abdulhamid, misalnya, Al-Afghani membingkai Pan-

Islamisme sebagai alat untuk memulihkan kewibawaan dan kekuatan politik Khilafah 

Utsmaniyah, suatu argumen yang langsung menyentuh kepentingan penguasa.40 

 Untuk kalangan ulama dan cendekiawan agama, ia menyajikan argumen teologis 

dan filosofis yang mendalam dengan merujuk pada tradisi intelektual Islam klasik. Dalam 

berdebat dengan ulama tradisional di India atau Iran, Al-Afghani menunjukkan 

penguasaan yang luas terhadap warisan intelektual Islam, mengutip dari Al-Ghazali, Ibn 

Rushd, maupun teolog-teolog klasik lainnya untuk membangun legitimasi bagi gagasan 

 
 37 Michael F Laffan, Islamic Nationhood and Colonial Indonesia: The Umma Below the Winds 

(London: RoutledgeCurzon, 2003). 

 38 Peter G Riddell, “The Diverse Voices of Political Islam in Southeast Asia: A Survey of the Post-

Al-Afghani Milieu,” Journal of Asian and African Studies 40, no. 3 (2005): 205–27. 

 39 Rahman, “Rasionalitas Dalam Pemikiran Jamaluddin Al-Afghani.” 

 40 Fazlur Rahman, Islam Dan Modernitas: Tentang Transformasi Intelektual (Bandung: Pustaka, 

1995). 



 

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 81-96 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2799 

 

 

 

92 | Yogi Hajrian Syah 
Peran Jamaluddin Al-Afghani Dalam Membentuk Isu-Isu Pembaharuan Pemikiran Islam 

pembaruannya.41 Pendekatan ini efektif dalam mengurangi resistensi dari kalangan 

agamawan yang skeptis terhadap modernitas Barat. Ia berargumen bahwa rasionalitas 

yang ia usung bukanlah impor dari Barat, tetapi merupakan warisan asli Islam yang 

pernah mencapai puncaknya pada masa keemasan Abbasiyah. 

 Sementara untuk masyarakat umum dan aktivis muda, ia menggunakan bahasa 

yang lebih inspiratif, emotif, dan mudah dipahami. Pidato-pidatonya di berbagai kota 

seringkali penuh dengan metafora kebangkitan, seruan kepada harga diri bangsa, dan 

imajinasi tentang masa depan yang lebih baik. Media yang digunakan pun bervariasi 

sesuai konteks: majalah Al-Urwah Al-Wuthqa untuk artikulasi pemikiran secara 

sistematis kepada kalangan terpelajar, pidato publik untuk mobilisasi massa dan 

penyebaran gagasan yang lebih luas, serta korespondensi pribadi untuk lobi politik dan 

pembangunan jaringan intelektual yang eksklusif.  

 Strategi diferensiasi ini menunjukkan bahwa Al-Afghani memahami sepenuhnya 

bahwa pembaruan bukanlah sebuah paket jadi yang bisa diseragamkan untuk semua 

orang. Ia melihatnya sebagai sebuah proses persuasi yang harus dimulai dari titik masuk 

yang berbeda-beda: kepentingan politik untuk penguasa, legitimasi keagamaan untuk 

ulama, dan aspirasi serta emosi kolektif untuk rakyat biasa. Kesadaran sosiologis inilah 

yang membedakannya dari banyak pembaru lainnya yang hanya berbicara dalam satu 

dialek intelektual.42 

 

Dampak Transformatif terhadap Wacana Intelektual Islam Modern 

 Formulasi isu-isu pembaruan oleh Al-Afghani memiliki dampak transformatif 

yang luas dan berjangka panjang terhadap wacana intelektual Islam modern. Pertama, Al-

Aghani berhasil menggeser fokus perdebatan dari masalah teologis yang abstrak dan 

seringkali kontroversial (seperti perdebatan tentang sifat Tuhan atau takdir) menuju isu 

praktis-politik yang langsung berkaitan dengan kelangsungan dan kemajuan dunia 

Islam.43 Pergeseran ini membuka ruang bagi partisipasi yang lebih luas dari intelektual 

Muslim dengan latar belakang pendidikan sekuler atau multidisipliner. 

 Kedua, konsep-konsep seperti Pan-Islamisme, integrasi ilmu, dan ijtihad 

kontemporer yang dipopulerkannya menjadi alat analisis penting dan kerangka berpikir 

bagi generasi pembaru berikutnya di berbagai belahan dunia Muslim. Ketiga, Al-Afghani 

membuka ruang intelektual yang lebih inklusif dengan menekankan pentingnya 

rasionalitas dan pendidikan modern, sehingga memungkinkan partisipasi aktif intelektual 

Muslim dari latar belakang pendidikan sekuler dalam wacana keislaman. Seperti yang 

dicatat oleh Fazlur Rahman: "Al-Afghani adalah orang pertama dalam sejarah Islam 

modern yang berhasil membuat pemikiran filosofis dan ilmiah menjadi relevan dengan 

agenda pembaruan keagamaan secara simultan."44  

 Kerangka pemikiran Al-Afghani terbukti fleksibel dan adaptif, sehingga dapat 

diterapkan dan dikembangkan di berbagai konteks dunia Muslim dengan modifikasi yang 

 
 41 Jamaluddin Al-Afghani, Al-Radd ’ala Al-Dahriyyin (Kairo: Dar al-Kutub al-’Arabiyyah, 1955). 

 42 Leila Ahmed, Women and Gender in Islam: Historical Roots of a Modern Debate (New Haven: 

Yale University Press, 1992). 

 43 Moaddel, Islamic Modernism, Nationalism, and Fundamentalism: Episode and Discourse. 

 44 Rahman, Islam Dan Modernitas: Tentang Transformasi Intelektual. 



 

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 81-96 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2799 

 

 

 

93 | Yogi Hajrian Syah 
Peran Jamaluddin Al-Afghani Dalam Membentuk Isu-Isu Pembaharuan Pemikiran Islam 

sesuai. Di Mesir, melalui Muhammad Abduh dan Rasyid Rida, penekanan bergeser ke 

reformasi pendidikan dan hukum. Di Turki, pengaruhnya terlihat dalam gerakan Turki 

Muda dan kemudian dalam sekularisme Kamal Atatürk. Di anak benua India, gagasannya 

menginspirasi baik gerakan modernis Aligarh maupun gerakan Islam politik seperti yang 

dikembangkan oleh Abu al-A'la al-Maududi. Di Indonesia, seperti telah disebutkan, 

pemikirannya memengaruhi gerakan reformis Islam awal abad ke-20. Namun, dampak 

terbesarnya mungkin terletak pada penciptaan sebuah paradigma baru. Setelah Al-

Afghani, hampir mustahil untuk membahas masa depan Islam tanpa menyentuh tiga 

masalah pokok yang diajukannya: hubungan dengan Barat, reformasi internal, dan politik 

persatuan atau kebangsaan. Dia telah menentukan terms of debate untuk lebih dari satu 

abad berikutnya.45 

 

Kritik, Tantangan, dan Respons Intelektual 

 Meskipun berpengaruh luas, pemikiran Al-Afghani tidak luput dari kritik dan 

tantangan selama hidupnya maupun dalam historiografi kemudian. Kritik utama datang 

dari tiga arah: (1) ulama tradisional yang mencurigai rasionalismenya sebagai 

penyimpangan dari ortodoksi agama; (2) sejarawan yang mempertanyakan konsistensi 

internal dan koherensi pemikirannya yang dinamis dan kontekstual; (3) intelektual 

kontemporer yang mengkritik elemen esensialis dalam konsep Pan-Islamismenya.46 

 Ulama tradisional di berbagai wilayah seringkali menuduh Al-Afghani terlalu 

mengagungkan akal manusia dan meremehkan otoritas wahyu. Beberapa bahkan 

mencurigai pemikirannya terpengaruh oleh filsafat Barat yang sekuler. Namun analisis 

mendalam terhadap karya-karyanya terutama Al-Radd ‘ala al-Dahriyyin, menunjukkan 

bahwa Al-Afghani tidak pernah mengusulkan penolakan terhadap wahyu atau syariat 

Islam. Sebaliknya, ia secara tegas membela keberadaan Tuhan, kenabian, dan otoritas 

wahyu.47 Rasionalitas yang ia perjuangkan bukanlah rasionalitas positivistik-sekular 

Barat, melainkan rasionalitas tauhidi yang tunduk pada wahyu yakni penggunaan akal 

sehat yang bekerja dalam bingkai kebenaran ilahi untuk memahami alam dan menghadapi 

zaman.48 Dalam karya tersebut, ia berargumen bahwa Islam sejatinya sesuai dengan akal 

sehat dan kemajuan ilmiah, justru karena bersumber dari Sang Pencipta akal itu sendiri. 

 Kritik dari sejarawan seperti Albert Hourani dan Nikki Keddie lebih bernuansa. 

Hourani mempertanyakan konsistensi posisi politik Al-Afghani, khususnya hubungannya 

yang berubah-ubah dengan penguasa seperti Sultan Abdulhamid II.49 Keddie, meski 

sangat menghargai kontribusi Al-Afghani, mencatat ketegangan dalam pemikirannya 

antara nasionalisme dan Pan-Islamisme, antara modernisasi dan penegasan identitas 

Islam. Respons terhadap kritik-kritik ini perlu mempertimbangkan konteks politik yang 

 
 45 Dale F Eickelman and James Piscatori, Muslim Politics (Princeton: Princeton University Press, 

1996). 

 46 Hourani, Arabic Thought in the Liberal Age 1798-1939. 

 47 Keddie, An Islamic Response to Imperialism: Political and Religious Writings of Sayyid Jamal 

Ad-Din “Al-Afghani.” 

 48 Syed Muhammad Naquib Al-Attas, Islam and Secularism (Kuala Lumpur: International 

Institute of Islamic Thought and Civilization (ISTAC), 1993). 

 49 Hourani, Arabic Thought in the Liberal Age 1798-1939. 



 

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 81-96 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2799 

 

 

 

94 | Yogi Hajrian Syah 
Peran Jamaluddin Al-Afghani Dalam Membentuk Isu-Isu Pembaharuan Pemikiran Islam 

sangat cair dan berbahaya di mana Al-Afghani beroperasi, yang memaksanya untuk 

bersikap pragmatis dan taktis dalam hubungan politik. 

 Kritik kontemporer yang lebih substantif datang dari para pemikir pascakolonial 

yang melihat dalam konsep Pan-Islamisme Al-Afghani elemen esensialis tentang dunia 

Islam yang homogen. Namun, pembacaan yang cermat menunjukkan bahwa Pan-

Islamisme dalam pemikiran Al-Afghani bukan proyek uniformisasi kultural yang 

menghapus keragaman lokal, melainkan kerangka solidaritas politik dan intelektual yang 

justru menghormati dan memanfaatkan keragaman tersebut sebagai kekuatan. Ia secara 

eksplisit mengakui perbedaan mazhab dan tradisi lokal dalam berbagai tulisannya, sambil 

menekankan perlunya kerjasama dalam menghadapi tantangan bersama. Kritik lain dari 

perspektif feminis, seperti yang disampaikan oleh Leila Ahmed, menilai bahwa wacana 

pembaruan Al-Afghani dan generasinya tetap sangat androsentris, berfokus pada 

kebangkitan bangsa yang dibayangkan sebagai komunitas laki-laki, dengan sedikit 

perhatian pada isu perempuan dan transformasi relasi gender.50 

 

KESIMPULAN 
 Berdasarkan penelitian ini dapat disimpulkan bahwa Jamaluddin Al-Afghani 

bukan sekadar modernis, melainkan seorang mujaddid yang mendasarkan proyek 

pembaharuannya pada kerangka tajdīd syar‘ī yakni pembaruan yang berorientasi pada 

pemurnian akidah tauhid, pengukuhan otoritas wahyu, dan pencapaian maqāṣid al-

sharī‘ah. Gagasannya tentang Pan-Islamisme, antikolonialisme, reformasi pendidikan, 

dan rasionalitas keagamaan dibangun sebagai sistem terpadu yang saling menguatkan, 

dengan strategi komunikasi yang lincah dan kontekstual. 

 Warisan terpenting Al-Afghani adalah peletakan paradigma bahwa kebangkitan 

Islam hanya dapat dicapai melalui pendekatan yang holistik dan tetap berpijak pada 

sumber wahyu. Oleh karena itu, dalam merespons tantangan kontemporer seperti 

liberalisme, pluralisme agama ekstrem, dan sekularisasi penelitian ini menegaskan bahwa 

setiap upaya pembaruan pemikiran Islam harus berkomitmen pada tiga prinsip: pertama, 

berpegang teguh pada wahyu sebagai sumber otoritas tertinggi, kedua, menolak 

relativisme moral yang mengaburkan kebenaran, ketiga, menjaga otoritas syariat sebagai 

panduan normatif dalam kehidupan publik. Dengan demikian, proyek pembaruan Islam 

bukanlah adaptasi pasif terhadap zaman, melainkan upaya aktif untuk menegaskan 

relevansi ajaran Islam yang abadi dalam setiap konteks zaman, tanpa mengorbankan 

prinsip-prinsip dasarnya. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Buku: 

Abu Rabi’, Ibrahim M. Intellectual Origins of Islamic Resurgence in the Modern Arab 

World. Albany: State University of New York Press, 1996. 

Ahmed, Leila. Women and Gender in Islam: Historical Roots of a Modern Debate. New 

Haven: Yale University Press, 1992. 

Al-Afghani, Jamaluddin. Al-Radd ’ala Al-Dahriyyin. Kairo: Dar al-Kutub al-’Arabiyyah, 

 
 50 Aydin, The Idea of the Muslim World: A Global Intellectual History. 



 

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 81-96 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2799 

 

 

 

95 | Yogi Hajrian Syah 
Peran Jamaluddin Al-Afghani Dalam Membentuk Isu-Isu Pembaharuan Pemikiran Islam 

1955. 

Al-Afghani. Al-Urwah Al-Wuthqa. Paris, 1884. 

Al-Attas, Syed Muhammad Naquib. Prolegomena to the Metaphysics of Islam: An 

Exposition of the Fundamental Elements of the Worldview of Islam. Kuala 

Lumpur: International Institute of Islamic Thought and Civilization (ISTAC), 

1995. 

Al-Faruqi, Ismail R. Islamization of Knowledge: General Principles and Work Plan. 

Herndon: International Institute of Islamic Thought, 1982. 

Audah, Jasser. Maqasid al-Shariah as Philosophy of Islamic Law: A Systems Approach. 

London: The International Institute of Islamic Thought, 2017. 

Aydin, Cemil. The Idea of the Muslim World: A Global Intellectual History. Cambridge, 

MA: Harvard University Press, 2017. 

Eickelman, Dale F, and James Piscatori. Muslim Politics. Princeton: Princeton University 

Press, 1996. 

Fairclough, Norman. Critical Discourse Analysis: The Critical Study of Language. 2nd 

ed. London: Routledge, 2013. 

Hallaq, Wael B. The Impossible State: Islam, Politics, and Modernity's Moral 

Predicament. New York: Columbia University Press, 2013. 

Haneef, Muhammad Aslam. A Critical Survey of Islamization of Knowledge. Kuala 

Lumpur: International Islamic University Malaysia Press, 2005. 

Hourani, Albert. Arabic Thought in the Liberal Age 1798-1939. Cambridge: Cambridge 

University Press, 1983. 

Keddie, Nikki R. An Islamic Response to Imperialism: Political and Religious Writings 

of Sayyid Jamal Ad-Din "Al-Afghani." Berkeley: University of California Press, 

1968. 

Keddie, Nikki R. Sayyid Jamal Ad-Din "Al-Afghani": A Political Biography. Berkeley: 

University of California Press, 1972. 

Laffan, Michael F. Islamic Nationhood and Colonial Indonesia: The Umma Below the 

Winds. London: RoutledgeCurzon, 2003. 

Moaddel, Mansoor. Islamic Modernism, Nationalism, and Fundamentalism: Episode and 

Discourse. Chicago: University of Chicago Press, 2005. 

Rahman, Fazlur. Islam dan Modernitas: Tentang Transformasi Intelektual. Bandung: 

Pustaka, 1995. 

Ramadan, Tariq. Western Muslims and the Future of Islam. Oxford: Oxford University 

Press, 2004. 

Steenbrink, Karel A. Pesantren, Madrasah, Sekolah: Pendidikan Islam Dalam Kurun 

Modern. Jakarta: LP3ES, 1994. 

Zemmin, Florian. Modernity in Islamic Tradition: The Concept of "Society" in the 

Journal Al-Manar (Cairo, 1898-1940). Berlin: De Gruyter, 2018. 

Zubaida, Sami. Islam, the People and the State: Political Ideas and Movements in the 

Middle East. London: I.B. Tauris, 1993. 

 

Jurnal: 

Al-Khalidi, Samir. "Tauhid as the Foundation of Islamic Civilization: An 



 

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 81-96 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2799 

 

 

 

96 | Yogi Hajrian Syah 
Peran Jamaluddin Al-Afghani Dalam Membentuk Isu-Isu Pembaharuan Pemikiran Islam 

Epistemological Analysis." Islamiyyat: The International Journal of Islamic 

Studies 42, no. 1 (2020): 23–40. 

Anwar, D F. "Reformasi Pemikiran Islam Dan Tantangan Modernitas: Studi Kasus 

Pemikiran Jamaluddin Al-Afghani." Jurnal Studi Islam 15, no. 2 (2019): 121–

35. https://doi.org/10.21580/jsi.v15i2.1234. 

Hassan, Muhammad Haniff. "Tauhidic Worldview and Civilizational Renewal in Modern 

Islamic Thought." Journal of Islamic Thought and Civilization 11, no. 2 (2021): 

45–62. 

Khan, M A. "Nationalism and Anti-Colonial Movements in the Muslim World: The 

Legacy of Jamaluddin Al-Afghani." Middle East Review 28, no. 1 (2021): 75–

90. https://doi.org/10.1080/00263206.2021.1878934. 

Mahmud, A. "Reformasi Pendidikan Islam Dalam Pemikiran Al-Afghani." Jurnal 

Pendidikan Islam 10, no. 3 (2020): 120–

35. https://doi.org/10.14421/jpi.2020.103.120-135. 

Nurhadi, A. "Pengaruh Kolonialisme Terhadap Pemikiran Jamaluddin Al-

Afghani." Jurnal Sejarah Dan Pemikiran Islam 8, no. 4 (2022): 134–

50. https://doi.org/10.24090/jspi.v8i4.7890. 

Rahman, Fazlur. "Rasionalitas Dalam Pemikiran Jamaluddin Al-Afghani." International 

Journal of Islamic Thought 14, no. 2 (2021): 88–

105. https://doi.org/10.24035/ijit.14.2021.002. 

Rahman, Fazlur. "The Role of Jamaluddin Al-Afghani in Islamic Modernism." Journal 

of Islamic Studies 12, no. 3 (2001): 241–63. https://doi.org/10.1093/jis/12.3.241. 

Riddell, Peter G. "The Diverse Voices of Political Islam in Southeast Asia: A Survey of 

the Post-Al-Afghani Milieu." Journal of Asian and African Studies 40, no. 3 

(2005): 205–27. 

Sari, D L. "Pemikiran Politik Jamaluddin Al-Afghani Dalam Konteks Kebangkitan Islam 

Modern." Jurnal Studi Islam dan Politik 6, no. 2 (2020): 112–

30. https://doi.org/10.15408/jsip.v6i2.23456. 
 

https://doi.org/10.21580/jsi.v15i2.1234
https://doi.org/10.1080/00263206.2021.1878934
https://doi.org/10.14421/jpi.2020.103.120-135
https://doi.org/10.24090/jspi.v8i4.7890
https://doi.org/10.24035/ijit.14.2021.002
https://doi.org/10.1093/jis/12.3.241
https://doi.org/10.15408/jsip.v6i2.23456

