w3l

STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB
—

AL-QIBLAH:

AL-QIBLAH  Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab
JURNAL https://journal.stiba.ac.id/index.php/qiblah/index

Vol. 5, No. 1 (2026)
p.28-41

doi:
10.36701/qiblah.v5i1.2886

Integrasi Dakwah dan Pendidikan Pada Gerakan

Wahdah
Kontemporer

Islamiyah:

Perspektif Dakwah Islam

Integrating Da‘wah and Education in the Wahdah Islamiyah Movement: A Contemporary

Islamic Perspective

Iskandar?, Samsuddin®, Abdul Jabar Idharudin ¢, Agusman?

@ Institut Agama Islam STIBA,Makassar, Indonesia; Email: iskandar@stiba.ac.id

b Institut Agama Islam, Al-Hidayah, Bogor, Indonesia; Email: samsuddin@staiabogor.ac.id

¢ Institut Agama Islam Al-Hidayah, Bogor, Indonesia; Email: jabbar@staiabogor.ac.id

4 Sekolah Tinggi Ilmu Dakwah Mohammad Natsir, Jakarta, Indonesia; Email: agusmancz@stidnatsir.ac.id

Article Info

Received: 5 Januari 2026
Revised: 13 Januari 2026
Accepted: 22 Januari 2026
Published: 23 Januari 2026

Keywords:
Da’'wah, da’wah islamiah,
Islamic education, Wahdah
islamiyah,

Kata kunci:

dakwah, dakwah islamiah,
pendidikan, Pendidikan islam,
wahdah islamiyah

Abstract

This article examines the integration of da ‘wah and education in the Wahdah
Islamiyah Movement from the perspective of contemporary Islamic da ‘wah,
positioning da ‘wah as an educational and social transformation process. The
study aims to analyze the forms, mechanisms, and implications of integrating
da ‘wah and education in shaping Muslim character and strengthening socio-
religious engagement. This research employs a qualitative approach using a
case study method, with data collected through in-depth interviews,
participant observation, and document analysis of educational systems,
da‘wah programs, and cadre development practices within Wahdah
Islamiyah. The findings reveal that Wahdah Islamiyah implements a
systematic, structured, and sustainable integration of da ‘wah and education
based on Ahl al-Sunnah wa al-Jama‘ah theology, tiered tarbiyah models,
comprehensive da ‘i cadre formation, the use of digital da ‘wah media, and
da ‘wah bil-hal through educational and social empowerment programs. The
da'i cadre system serves as the central nexus between da ‘wah and education,

functioning not merely to produce preachers but also educators and agents of

social change characterized by the SM values (Mu’min, Muslih, Mujahid,
Muta ‘awin, and Mutqin). This study contributes to contemporary Islamic
da ‘wah scholarship by offering an integrative da ‘wah-educational model that
is adaptive, participatory, and contextually responsive to modern societal
challenges.

Abstrak

Artikel ini mengkaji integrasi dakwah dan pendidikan pada Gerakan Wahdah
Islamiyah dalam perspektif dakwah Islam kontemporer, dengan menempatkan
dakwah sebagai proses edukatif dan transformasi sosial. Penelitian ini
bertujuan untuk menganalisis bentuk, mekanisme, dan implikasi integrasi
dakwah dan pendidikan dalam pembentukan karakter Muslim serta penguatan
peran sosial keummatan. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif
dengan metode studi kasus, melalui teknik pengumpulan data berupa
wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan studi dokumentasi terhadap
sistem pendidikan, program dakwah, serta praktik kaderisasi Wahdah
Islamiyah. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Wahdah Islamiyah
menerapkan integrasi dakwah dan pendidikan secara sistemik, terstruktur, dan

28 | Iskandar, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin, Agusman
Integrasi Dakwah dan Pendidikan Pada Gerakan Wahdah Islamiyah: Perspektif Dakwah Islam Kontemporer


mailto:samsuddin@staiabogor.ac.id

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 28-41 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2886

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB
s

berkelanjutan melalui landasan aqidah Ahlussunnah wal Jama‘ah, pola
tarbiyah berjenjang, sistem kaderisasi da’i, pemanfaatan media digital, serta
dakwah bil-hal berbasis pendidikan dan pemberdayaan sosial. Sistem
kaderisasi da’i menjadi titik temu utama dakwah dan pendidikan, yang
berfungsi tidak hanya mencetak juru dakwah, tetapi juga pendidik dan agen
perubahan sosial dengan karakter SM (Mu’min, Muslih, Mujahid, Muta‘awin,
dan Mutqin). Penelitian ini berkontribusi pada pengembangan kajian dakwah
Islam kontemporer dengan menawarkan model integratif dakwah-edukatif
yang adaptif, partisipatif, dan kontekstual dalam merespons tantangan
masyarakat modern.

How to cite:

Iskandar, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin, Agusman, “Integrasi Dakwah dan Pendidikan Pada Gerakan Wahdah
Islamiyah: Perspektif Dakwah Islam Kontemporer”, AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab, Vol. 5, No. 1
(2026): 28-41. doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2886

This work is licensed under a Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International (CC BY-NC-SA 4.0)

PENDAHULUAN

Arus globalisasi yang begitu kuat tidak hanya membawa kemajuan teknologi dan
informasi, tetapi juga menghadirkan tantangan serius terhadap nilai, etika, dan
spiritualitas umat Islam. Fenomena sosial seperti meningkatnya kenakalan remaja,
lemahnya keteladanan di lingkungan masyarakat, serta menurunnya kesadaran spiritual
di kalangan pelajar menjadi indikasi melemahnya daya tahan moral generasi muda.'
Pelanggaran moral di kalangan peserta didik seperti perundungan siber, penyalahgunaan
media sosial, serta perilaku konsumtif yang jauh dari nilai-nilai keislaman mengalami
peningkatan signifikan.?> Kondisi ini memperlihatkan adanya krisis spiritual dan moral
yang menuntut pendekatan pendidikan Islam yang tidak hanya menekankan aspek
kognitif, tetapi juga pembinaan kepribadian dan internalisasi nilai secara komprehensif.?
Sejalan dengan pernyataan tersebut bahwa krisis moral dapat diatasi melalui model
pembinaan yang berorientasi pada pembentukan iman, akhlak, dan kesadaran ibadah yang
berkelanjutan secara integratif.*

Perkembangan globalisasi dan digitalisasi di Indonesia memperkuat kompleksitas
tantangan tersebut. Kemajuan teknologi informasi memang memudahkan akses
pengetahuan, tetapi juga menciptakan paradoks sosial: meningkatnya degradasi moral,

! Abdul Jabar Idharudin, Moch Yasyakur, And Meria Husnaldi, “Pemberdayaan Potensi Masyarakat Berbasis
Keislaman Di Era Digital Untuk Kemajuan Desa Cihedeung Udik, Kecamatan Ciampea, Kabupaten Bogor,” Khidmatul
Ummah: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat 6, no. 02 (2025): 129-44.
https://doi.org/10.30868/khidmatul.v6i02.7592

2 Adian Husaini, Beginilah Pendidikan Nasional Yang Ideal (Depok: YPI At-Taqwa, 2023).Ningsih, I. W., A.
Andini, S. Rahmawati, A. Ali, M. Hajras, and N. L. Mahahamid. "& Muhlisin, M.(2024)." Pendidikan Karakter dalam
Perspektif Islam. Lombok: CV. Al-Haramain Lombok.

3 Samsuddin Samsuddin et al., “A Character Education Model Based On Epistemology Revelation-Reason—
Sense: A Study Of Ibn Taimiyah’s Thoughts,” Al-Mujaddid: Jurnal Ilmu-Ilmu Agama 7, no. 2 (2025): 121-39.
https://doi.org/10.51482/almujaddid.v7i2.131

4 Aforisma Mulauddin, Abdul Jabar Idharudin, And Ijaz Muta’al, “Optimalisasi Pemberdayaan Masyarakat
Melalui Ketakwaan, Ekonomi, Pendidikan Dan Kesehatan Desa Citapen, Ciawi-Bogor,” DEVELOPMENT: Journal of
Community Engagement 4, no. 4 (2025): 753-65. https://doi.org/10.46773/djce.v4i4.2938

29 | iskandar, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin, Agusman
Integrasi Dakwah dan Pendidikan Pada Gerakan Wahdah Islamiyah: Perspektif Dakwah Islam Kontemporer


https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 28-41 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2886

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB
s

krisis identitas keislaman, serta rendahnya daya saing sumber daya manusia (SDM)
Muslim di tengah kompetisi global.’ Data Badan Pusat Statistik (BPS) mencatat bahwa
Indeks Pembangunan Manusia (IPM) Indonesia pada tahun 2020 mencapai 71,94.
Meskipun angka ini menandakan kemajuan, capaian tersebut belum optimal karena masih
terkendala rendahnya kualitas pendidikan yang belum merata dan mutu SDM yang belum
memadai.® Berdasarkan Human Development Report dari United Nations Development
Programme (UNDP), Indonesia menempati peringkat sekitar ke-112 dunia dalam Human
Development Index (HDI) pada tahun yang sama.’

Keterbatasan pembangunan manusia tersebut tidak terlepas dari rendahnya literasi
keagamaan, khususnya di kalangan generasi muda. Minimnya pemahaman terhadap nilai-
nilai Islam yang moderat dan kontekstual menyebabkan munculnya sikap intoleran,
radikalisme digital, serta perilaku menyimpang yang bertentangan dengan prinsip moral
dan ajaran agama. Lemahnya integrasi antara pendidikan keislaman dan kegiatan dakwah
yang sistematis turut memperburuk situasi ini. Dalam konteks tersebut, organisasi
kemasyarakatan Islam (ormas Islam) memiliki peran strategis untuk merespons tantangan
ini melalui upaya penguatan integrasi dakwah dan pendidikan.®

Salah satu ormas yang menonjol dalam upaya tersebut adalah Wahdah Islamiyah,
yang mengembangkan sistem pendidikan formal dan nonformal melalui pesantren
tahfidz, sekolah Islam terpadu, serta program tarbiyah dan kaderisasi da’i.” Secara
teoretis, integrasi dakwah dan pendidikan memiliki dasar yang kuat dalam ajaran Islam.
Al-Qur’an memerintahkan dakwah dengan hikmah dan pengajaran yang baik (QS. An-
Nahl: 125). Ibnu Tamiyah dan Al-Kilani menekankan relasi integrative antara dakwah
dan Pendidikan melalui rumusan tujuan Pendidikan Islam yang mencakup tujuan
personal, tujuan social, dan tujuan dakwah.!® Secara personal Pendidikan bertujuan
mendidik pribadi muslim yang braqidah benar sesuai Al-Qur’an dan sunnah. Tujuan
sosial kemasyarakatan mementuk tatanan kehidupan Masyarakat Islami sesuai Al-Qur’an
dan sunnah, sedangkan tujuan dakwah untuk mendakwahkan Islam ke penjuru dunia.'!

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus,
dengan Wahdah Islamiyah sebagai unit analisis. Pendekatan kualitatif dipilih karena
penelitian ini bertujuan memahami secara mendalam konsep, nilai, dan praktik integrasi
dakwah dan pendidikan dalam pembentukan karakter Muslim yang berlangsung secara

> Muwahidah Nurhasanah, Muslih Muslih, and Abdul Jabar Idharudin, “Islamisasi Ilmu Pengetahuan: Analisis
Komparatif Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas Dan Ismail Raji Al-Faruqi,” Tarbawi Ngabar: Jurnal of
Education 6, no. 1 (2025): 106-29. http:// doi.org/10.55380/tarbawi.v6il.1127

¢ Badan Pusat Statistik, “Indeks Pembangunan Manusia 2020” (Jakarta: Badan Pusat Statistik Republik
Indonesia, 2021).

7 United Nations Development Programme, “Human Development Report 2020: The Next Frontier Human
Development and the Anthropocene” (New York: United Nations Development Programme, 2020).

8 Aditia M Yusup and Mariyanto Nur Shamsul, “Model Pendidikan Kaderisasi Da’i Di Wahdah Islamiyah
Dalam Perspektif Pendidikan Islam,” Ta'dibuna: Jurnal Pendidikan Islam 14, no. 2 (2025): 190-207.
https://doi.org/10.32832/tadibuna.v14i2.19760

% Iskandar et al., “The Role of Musyrif’s Da’wah Communication in Enhancing Students’ Worship Awareness
at Pesantren Tahfidz Wahdah Islamiyah,” IJCRE - International Journal of Culture, Religion, and Education 1, no. 2
(2025): 63-75, https://jurnal.isimupacitan.ac.id/index.php/ijcre/article/view/93.; Samsuddin, Samsuddin, Iskandar
Iskandar, and Mariyanto Nurshamsul. "Pendidikan kader da’i ormas Wahdah Islamiyah melalui halaqah
tarbiyah." Ta dibuna: Jurnal Pendidikan Islam 9, no. 2 (2020): 283-300. https://doi.org/10.32832/tadibuna.v9i2.3527

10 Majid Irsan Al-Kilani, Al-Fikr Al-Tarbawiy ‘Inda Ibn Taimiyah (Madinah: Maktabah Dar al-Turats, 1998).

1 Samsuddin, Sistem Kaderisasi Da’i (Sleman: Zahir Publishing, 2024).

30 | iskandar, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin, Agusman
Integrasi Dakwah dan Pendidikan Pada Gerakan Wahdah Islamiyah: Perspektif Dakwah Islam Kontemporer



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 28-41 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2886

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB
s

alamiah dalam konteks organisasi.'”> Studi kasus digunakan untuk mengkaji fenomena
secara komprehensif dan kontekstual, terutama ketika batas antara fenomena dan konteks
sosialnya tidak dapat dipisahkan secara tegas.'® Penelitian ini bersifat deskriptif-analitis,
dengan fokus pada model integrasi dakwah dan pendidikan melalui pendekatan tarbiyah,
ta’dib, dan ta’lim yang diterapkan dalam program dakwah dan pendidikan baik formal
maupun nonformal, serta kegiatan pembinaan umat Wahdah Islamiyah.

Pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi, wawancara mendalam,
dan observasi, guna memperoleh data yang kaya dan mendalam.'*Informan penelitian
meliputi pengurus organisasi, pengelola lembaga pendidikan, murabbi, serta kader dan
da’i Wahdah Islamiyah. Analisis data dilakukan secara interaktif melalui tahapan reduksi
data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan, sebagaimana dikemukakan oleh Miles,
Huberman, dan Saldafia.'’ Keabsahan data dijaga melalui teknik triangulasi sumber dan
metode, serta member check kepada informan kunci untuk memastikan validitas dan
kredibilitas temuan penelitian valid dan dapat dipertanggung jawabkan dengan baik.'¢

Sejumlah penelitian dalam delapan tahun terakhir menunjukkan meningkatnya
perhatian akademik terhadap integrasi dakwah dan pendidikan sebagai strategi dakwah
Islam kontemporer, khususnya dalam konteks organisasi kemasyarakatan Islam seperti
Wahdah Islamiyah. Penelitian “Kohesi Sosial Komunitas Wahdah Islamiyah di Kota
Makassar” oleh We Tenri Ana Latief menegaskan bahwa mekanisme utama dalam
membangun kohesi sosial komunitas Wahdah Islamiyah adalah melalui sistem tarbiyah
yang terorganisir. Sistem ini diwujudkan melalui pembinaan generasi, pendirian lembaga
pendidikan, serta keterlibatan aktif dalam bidang sosial, ekonomi, dan kesehatan, yang
secara keseluruhan bertujuan membentuk masyarakat yang sejahtera. Kohesivitas antar
ikhwan dalam Wahdah Islamiyah juga diperkuat oleh kesamaan misi, yakni menegakkan
syiar Islam dan menyebarkan pemahaman Islam yang benar, serta oleh nilai-nilai yang
berlandaskan Al-Qur’an dan As-Sunnah sesuai dengan pemahaman As-Salafus Shalih.!”

Temuan tersebut sejalan dengan penelitian Samsuddin et, al yang mengkaji sistem
kaderisasi da’i Wahdah Islamiyah melalui halagah tarbiyah berjenjang. Studi ini
menemukan bahwa integrasi dakwah dan pendidikan diwujudkan melalui kurikulum
tarbiyah yang menekankan pembinaan ruhiyah, tsaqafiyah, dan jasadiyah secara simultan.
Namun demikian, penelitian ini belum secara eksplisit menempatkan integrasi tersebut
dalam kerangka dakwah Islam kontemporer yang lebih luas.'® Fauzi dan Rusli menyoroti

12 John W Creswell, Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five Approaches (Los
Angeles: Sage Publications, 2013).

BRobert K Yin, Case Study Research: Design and Methods (Thousand Oaks: Sage Publications, 2018).

14 Lexy J Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2017).

15 Matthew B Miles, A Michael Huberman, and Johnny Saldafia, Qualitative Data Analysis: A Methods
Sourcebook (Thousand Oaks: Sage Publications, 2014).

16 Norman K Denzin and Yvonna S Lincoln, The SAGE Handbook of Qualitative Research (Thousand Oaks:
Sage Publications, 2018).

17 We Tenri Ana Latief, “Kohesi Sosial Komunitas Wahdah Islamiyah Di Kota Makassar” (Fakultas Keguruan
dan Ilmu Pendidikan Universitas Muhammadiyah Makassar, 2017).

18 Samsuddin Samsuddin, Iskandar Iskandar, and Mariyanto Nurshamsul, “Pendidikan Kader Da’i Ormas
Wahdah Islamiyah Melalui Halagah Tarbiyah,” Ta dibuna: Jurnal Pendidikan Islam 9, no. 2 (2020): 283-300.
https://doi.org/10.32832/tadibuna.v9i2.3527

31 | iskandar, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin, Agusman
Integrasi Dakwah dan Pendidikan Pada Gerakan Wahdah Islamiyah: Perspektif Dakwah Islam Kontemporer



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 28-41 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2886

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB
s

peran Wahdah Islamiyah dalam aktivisme sosial dan pendidikan karakter kader.'
sementara Iskandar et al. menegaskan keberhasilan lembaga ini menggabungkan konsep
tarbiyah, ta’lim, dan ta’dib dalam satu sistem pendidikan yang menyeluruh.?’ Terakhir
Iskandar et al. mengkaji integrasi pendidikan Islam dan dakwah dalam organisasi Islam
kontemporer dengan studi kasus Wahdah Islamiyah. Penelitian ini menunjukkan bahwa
pendidikan formal, nonformal, dan informal di Wahdah Islamiyah saling terintegrasi
dengan agenda dakwah organisasi, sehingga membentuk ekosistem pembinaan karakter
Muslim yang berkelanjutan.?!

Kajian-kajian sebelumnya umumnya menitikberatkan pada aspek tertentu secara
par sial, seperti sistem tarbiyah, kohesi sosial komunitas, kaderisasi da’i, atau model
pendidikan Islam yang diterapkan. Penelitian We Tenri Ana Latief menyoroti peran
tarbiyah dalam membangun kohesi sosial, sementara Samsuddin et al. fokus pada
mekanisme kaderisasi da’i melalui halagah tarbiyah berjenjang. Studi Fauzi dan Rusli
menekankan partisipasi sosial-politik dan pendidikan karakter, sedangkan Iskandar et al.
mengkaji integrasi tarbiyah, ta’lim, dan ta’dib dalam sistem pendidikan Wahdah
Islamiyah. Namun, sebagian besar penelitian tersebut belum komprehensif menganalisis
integrasi dakwah dan pendidikan dalam kerangka dakwah Islam kontemporer yang
memandang dakwah sebagai proses edukatif, transformasi sosial, dan pembentukan
peradaban. Selain itu, kajian yang secara eksplisit memosisikan sistem kaderisasi da’i
sebagai titik temu strategis antara dakwah dan pendidikan dalam konteks tantangan
globalisasi dan digitalisasi masih terbatas, sehingga membuka ruang bagi penelitian ini.

Berdasarkan kesenjangan penelitian yang ada, penelitian ini bertujuan untuk
menganalisis secara mendalam bentuk, mekanisme, dan implikasi integrasi dakwah dan
pendidikan Wahdah Islamiyah dalam perspektif dakwah Islam kontemporer, dengan
memosisikan dakwah tidak sekadar sebagai aktivitas penyampaian pesan keagamaan,
tetapi sebagai proses pendidikan berkelanjutan yang membentuk karakter Muslim,
kesadaran sosial, dan partisipasi keummatan. Penelitian ini mengkaji sistem kaderisasi
da’i sebagai instrumen utama yang mengintegrasikan dimensi tarbiyah, ta’lim, dan ta’dib
dalam pembinaan yang sistemik, terstruktur, dan berkelanjutan. Kebaruan penelitian ini
terletak pada perumusan model integratif dakwah-edukatif Wahdah Islamiyah yang
dianalisis secara konseptual dan kontekstual dalam kerangka dakwah Islam kontemporer,
sehingga mampu menjelaskan relasi dakwah, pendidikan, dan transformasi sosial dalam
ekosistem pembinaan umat. Temuan penelitian ini berimplikasi secara teoretis terhadap
pengembangan kajian dakwah Islam kontemporer dan secara praktis dapat menjadi
rujukan bagi ormas Islam, lembaga pendidikan, serta pengambil kebijakan dalam
merancang model integrasi dakwah dan pendidikan yang adaptif terhadap tantangan
globalisasi dan digitalisasi tanpa melepaskan landasan nilai Al-Qur’an dan As-Sunnah.

19 Ahmad Fauzi and Almunauwwar bin Rusli, “Partisipasi Pendidikan Wahdah Islamiyah Dalam Sistem
Demokratisasi Masyarakat Muslim Indonesia,” The Teacher of Civilization: Islamic Education Journal 5, no. 2 (2024),
https://doi.org/10.30984/jpai.v5i2.320.

20 Iskandar Iskandar et al., “The Integrated Islamic Education System in Islamic Movements: A Philosophical
Analysis of Wahdah Islamiyah’s Educational Model,” El-Suffah: Jurnal Studi Islam 2, no. 2 (2025): 189—
217.https://doi.org/10.32832/tadibuna.v14i2.19760.

21 Iskandar et al., “Saluran Ilmu Menurut Ibnu Taimiyah Dan Relevansinya Dengan Pembaharuan Pemikiran
Islam Di  Era  Post-Truth,” Jurnal Kajian Islam  Modern 11, mno. 2  (2024): 120-40,
https://doi.org/10.56406/jkim.v11i2.516.

32 | iskandar, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin, Agusman
Integrasi Dakwah dan Pendidikan Pada Gerakan Wahdah Islamiyah: Perspektif Dakwah Islam Kontemporer


https://doi.org/10.32832/tadibuna.v14i2.19760

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 28-41 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2886

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB
s

PEMBAHASAN

Dakwah Islam kontemporer mengalami pergeseran paradigma yang signifikan,
dari pendekatan normatif dan konvensional menuju model dakwah yang lebih
kontekstual, partisipatif, dan terintegrasi dengan dinamika sosial masyarakat. Sejumlah
studi menunjukkan bahwa dakwah yang hanya menekankan aspek ceramah (bil-lisan)
cenderung kurang efektif dalam membentuk kesadaran keagamaan yang berkelanjutan,
khususnya di kalangan generasi muda yang hidup dalam ekosistem digital.??> Oleh karena
itu, integrasi dakwah dengan pendidikan dipandang sebagai strategi strategis untuk
memperkuat internalisasi nilai-nilai Islam secara sistematis dan berjangka panjang.?’

Pendidikan Islam menegaskan bahwa integrasi dakwah dan pendidikan mampu
membentuk karakter religius, kesadaran sosial, serta identitas keislaman yang lebih
adaptif terhadap perubahan zaman. Secara lebih spesifik, studi mengenai Wahdah
Islamiyah menunjukkan bahwa organisasi ini merepresentasikan model dakwah
institusional yang mampu mengintegrasikan nilai-nilai ideologi salafiyah dengan
pendekatan modern. Keberhasilan tersebut tampak dari kemampuannya memadukan
metode dakwah bil-lisan, bil-hal, dan bil-qalam secara simultan, serta mengembangkan
sistem kaderisasi da’i yang sistematis, berjenjang, dan berkelanjutan. Dakwah tidak
diposisikan semata sebagai aktivitas spiritual, melainkan sebagai strategi pendidikan dan
sosial yang responsif terhadap kebutuhan zaman, termasuk melalui pemanfaatan media
digital, penguatan lembaga pendidikan Islam, dan penyusunan fatwa yang kontekstual.**

Sistem pendidikan Wahdah Islamiyah mencerminkan model pendidikan Islam
kontemporer yang berorientasi pada pembentukan insan rabbani melalui integrasi ilmu
agama dan ilmu umum dalam kerangka tarbiyah Islamiyah. Pendidikan dipahami tidak
sekadar sebagai proses transfer pengetahuan, tetapi sebagai proses pembinaan
kepribadian Islami secara komprehensif yang mencakup dimensi spiritual, intelektual,
sosial, dan moral. Tujuan pendidikan ini sejalan dengan prinsip pengembangan manusia
seutuhnya sebagaimana tercantum dalam Sistem Pendidikan Nasional, namun memiliki
fondasi teologis yang lebih eksplisit karena berpijak pada Al-Qur’an dan Sunnah.

Kurikulum Wahdah Islamiyah bersifat integratif dan adaptif dengan uapaya
mengombinasikan standar nasional dan muatan keislaman khas, seperti tahfiz Al-Qur’an,
bahasa Arab, tarbiyah Islamiyah, serta penguatan aqidah dan akhlak. Implementasi
kurikulum tersebut dilakukan melalui tiga jalur Pendidikan formal, nonformal, dan
informal yang saling melengkapi dalam membangun ekosistem pembelajaran berbasis

22 Dedi Supriadi, et.al. "Inovasi pembelajaran PAI di era digital: Strategi menumbuhkan minat belajar Gen-
Z." Tadbiruna 1, no. 2 (2022): 319-334; Unang Sodikin, Dedi Supriadi, and Maryanton Nur Shamsul. "INOVASI
PENDIDIKAN ISLAM DI ERA POST TRUTH: TANTANGAN DAN PELUANG PEMBELAJARAN PAI DI
SEKOLAH UMUM TINGKAT MENENGAH." TADBIRUNA 3, no. 1 (2023): 346-362.

23 Chris Chaplin, “Salafi Islamic Piety as Civic Activism: Wahdah Islamiyah and Differentiated Citizenship in
Indonesia,” Citizenship Studies 22, no. 2 (2018): 208-23. https://doi.org/10.1080/13621025.2018.1445488

24 Ahmad Fauzi and Almunauwwar bin Rusli, “Partisipasi Pendidikan Wahdah Islamiyah dalam Sistem
Demokratisasi Masyarakat Muslim Indonesia,” The Teacher of Civilization: Islamic Education Journal 5,no. 2 (2024),
https://doi.org/10.30984/jpai.v5i2.320.

25 Abdul Jabar Idharudin and Balkis Nur Azizah, “Transformasi Karakter Religius Santri Melalui Halagah
Tarbiyah: Analisis Peran Murabbi Dan Internalisasi Nilai SM Wahdah Islamiyah Di Pesantren Tahfidz: Transforming
Religious Character through Halakah Tarbiyah: The Role of Murabbi and the Implementation of the SM,” AL-QIBLAH:
Jurnal Studi Islam Dan Bahasa Arab 4, no. 6 (2025): 697-712. https://doi.org/10.36701/al-qiblah.v4i6.2699

33 | Iskandar, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin, Agusman
Integrasi Dakwah dan Pendidikan Pada Gerakan Wahdah Islamiyah: Perspektif Dakwah Islam Kontemporer


https://doi.org/10.30984/jpai.v5i2.320

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 28-41 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2886

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB

dakwah dan pembinaan karakter. Program halaqah tarbiyah dan pendidikan berbasis
asrama terbukti efektif dalam menanamkan nilai-nilai spiritual dan moral peserta didik,
sementara program nonformal dan keluarga tarbawi memperluas jangkauan dakwah
pendidikan di tengah masyarakat.?®

Secara konseptual dan filosofis, sintesis hasil-hasil penelitian sebelumnya
memperlihatkan bahwa sistem pendidikan Wahdah Islamiyah merefleksikan paradigma
value-based integrated Islamic education yang menempatkan tauhid, tarbiyah, dan
kaderisasi sebagai fondasi utama pendidikan. Paradigma ini menjembatani dikotomi
antara ilmu agama dan ilmu dunia, serta antara spiritualitas Islam dan rasionalitas modern.
Dengan demikian, Wahdah Islamiyah tidak hanya dipahami sebagai lembaga dakwah,
tetapi juga sebagai gerakan transformasi sosial yang berkontribusi terhadap rekonstruksi
peradaban Islam melalui pendidikan yang integratif, transformatif, dan kontekstual.

Temuan-temuan tersebut memperlihatkan bahwa integrasi dakwah dan
pendidikan merupakan kebutuhan strategis dalam merespons tantangan dakwah Islam
kontemporer yang ditandai oleh perubahan sosial, globalisasi, dan perkembangan
teknologi digital. Meskipun berbagai penelitian telah mengungkap efektivitas dakwah
kontekstual, pendidikan Islam integratif, serta sistem kaderisasi dalam organisasi Islam,
kajian-kajian tersebut masih cenderung parsial dan belum menempatkan integrasi dakwah
dan pendidikan sebagai satu sistem yang utuh dalam konteks organisasi kemasyarakatan
Islam. Selain itu, sebagian besar penelitian belum secara komprehensif menelaah
bagaimana integrasi tersebut diimplementasikan secara operasional dalam pembentukan
karakter Muslim melalui sinergi antara tarbiyah, tadris, tazkiyah, dan mau‘izhah.

Dengan demikian, penelitian ini berupaya menindaklanjuti temuan-temuan
sebelumnya dengan fokus pada analisis model integrasi dakwah dan pendidikan yang
dikembangkan oleh Wahdah Islamiyah sebagai organisasi Islam di Indonesia. Kajian ini
menitikberatkan pada landasan ideologis, sistem tarbiyah dan kaderisasi da’i,
pemanfaatan media dakwah digital, serta peran dakwah sosial dan pendidikan formal—
nonformal dalam membentuk karakter Muslim yang berilmu, berakhlak, adaptif, dan
bertanggung jawab secara sosial. Melalui pendekatan ini, penelitian diharapkan dapat
memberikan kontribusi konseptual dan praktis bagi pengembangan model dakwah Islam
kontemporer yang berkelanjutan dan relevan dengan kebutuhan umat di era globalisasi.

1. Transformasi Dakwah ke Arah Model Edukatif dan Partisipatif

Dakwah Wahdah Islamiyah telah mengalami transformasi signifikan dari pola
dakwah konvensional yang berfokus pada ceramah satu arah (momnologic preaching)
menuju model dakwah yang bersifat edukatif dan partisipatif. Dakwah tidak lagi
diposisikan semata sebagai penyampaian pesan normatif, tetapi dipahami sebagai proses
pendidikan umat yang berkelanjutan dan berorientasi pada pembentukan kesadaran,
sikap, serta perilaku keislaman. Transformasi ini sejalan dengan karakter dakwah Islam

26 [skandar Iskandar, Samsuddin Samsuddin, Agusman Agusman, and Balkis Nur Azizah, “The Role of
Musyrif’s Da’wah Communication in Enhancing Students’ Worship Awareness at Pesantren Tahfidz Wahdah
Islamiyah,” International Journal of Culture, Religion, and Education (IJCRE) 1, no. 2 (2025): 63-75.
https://doi.org/10.52640/28a23y95

34 | iskandar, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin, Agusman
Integrasi Dakwah dan Pendidikan Pada Gerakan Wahdah Islamiyah: Perspektif Dakwah Islam Kontemporer



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 28-41 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2886

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB

kontemporer menuntut fleksibilitas metode, keterlibatan aktif mad‘u, kesesuaian dengan
realitas sosial masyarakat modern yang plural dan dinamis.?’

Secara teoretis, temuan ini sejalan dengan gagasan Sayyid Muhammad Nuh dalam
Manhaj Ahlussunnah wal Jama ‘ah fi Taghyir bi Janibayhi ad-Da ‘wi wa at-Tarbawi, yang
menegaskan bahwa perubahan masyarakat Islam hanya dapat dicapai melalui integrasi
dua pilar utama, yaitu dakwah dan pendidikan. Menurut Nuh, dakwah berfungsi sebagai
penggerak kesadaran nilai dan orientasi ideologis umat, sementara pendidikan berperan
sebagai mekanisme sistematis untuk menanamkan, memelihara, dan mentransformasikan
nilai-nilai tersebut dalam kehidupan individu dan sosial. Tanpa pendekatan edukatif,
dakwah berpotensi menjadi retorika normatif yang tidak berdampak jangka panjang;
sebaliknya, pendidikan tanpa dakwah kehilangan arah ideologis dan spiritualnya.?®

Dalam konteks implementatif, Wahdah Islamiyah memadukan dakwah dengan
aktivitas pendidikan formal dan nonformal, halaqah tarbiyah, serta program pembinaan
komunitas yang berkelanjutan. Dakwah berfungsi sebagai wahana internalisasi nilai dan
pembentukan orientasi keislaman, sementara pendidikan menjadi instrumen sistematis
untuk membangun pemahaman, kesadaran, dan komitmen beragama secara bertahap dan
terstruktur. ° Pola ini sejalan dengan temuan sejumlah penelitian yang menegaskan
bahwa integrasi dakwah dan pendidikan mampu menghasilkan internalisasi nilai yang
lebih mendalam dibandingkan dakwah yang bersifat insidental dan seremonial.

Lebih lanjut, pendekatan dakwah edukatif dan partisipatif yang dikembangkan
Wahdah Islamiyah juga mencerminkan prinsip participatory da ‘wah, yakni dakwah yang
melibatkan mad‘u sebagai subjek aktif dalam proses pembelajaran dan perubahan sosial.
Pendekatan ini memperkuat dimensi dialogis dan praksis dakwah, sehingga pesan
keislaman tidak hanya dipahami secara kognitif, tetapi juga dihayati dan dipraktikkan
dalam kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, integrasi dakwah dan pendidikan yang
dilakukan Wahdah Islamiyah mempertegas posisi dakwah sebagai bagian dari proses
sosial yang hidup dan dinamis, bukan sekadar aktivitas ritual atau seremonial, serta
relevan dengan tantangan dakwah Islam di era globalisasi dan digitalisasi.*

2. Sistem Kaderisasi Da’i sebagai Titik Temu Dakwah dan Pendidikan

Sistem kaderisasi da’i merupakan inti dari integrasi dakwah dan pendidikan dalam
Wahdah Islamiyah. Kaderisasi tidak dipahami sekadar sebagai proses rekrutmen juru
dakwah, melainkan sebagai mekanisme pendidikan umat yang berkelanjutan dan
sistematis. Melalui halagah tarbiyah yang berjenjang, Wahdah Islamiyah membentuk
kader da’i yang memiliki kapasitas intelektual, spiritual, moral, dan sosial secara
seimbang. Kurikulum tarbiyah dirancang integratif dengan menekankan penguatan
aqidah Ahlussunnah wal Jama‘ah, pendalaman ilmu-ilmu keislaman, pembinaan akhlak

27 Aditia M. Yusup and Mariyanto Nurshamsul, “Model Pendidikan Kaderisasi Da’i di Wahdah Islamiyah

dalam Perspektif Pendidikan Islam,” 7a'dibuna: Jurnal Pendidikan Islam 14, no. 2 (2025): 190-207.
https://doi.org/10.32832/tadibuna.v14i2.19760

28 Sayyid Muhammad Nuh, Manhaj Ahlussunnah wal Jama ‘ah fi Taghyir bi Janibayhi ad-Da ‘wi wa at-
Tarbawt (Kairo: Dar al-Salam, 2002).

29 Samsuddin, Sistem Kaderisasi Da’i (Sleman: Zahir Publishing, 2024).

3skandar et al., “The Integrated Islamic Education System in Islamic Movements: A Philosophical Analysis
of Wahdah Islamiyah’s Educational Model,”El-Suffah: Jurnal Studi Islam 2, no. 2 (2025): 189-217.
https://doi.org/10.70742/suffah.v2i2.416

35 | Iskandar, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin, Agusman
Integrasi Dakwah dan Pendidikan Pada Gerakan Wahdah Islamiyah: Perspektif Dakwah Islam Kontemporer



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 28-41 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2886

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB
s

dan adab, serta pengembangan keterampilan dakwah yang relevan dengan konteks sosial
dan tantangan dakwah kontemporer.*!

Sistem kaderisasi Wahdah Islamiyah bertujuan membentuk pribadi Muslim ideal
dengan karakter SM: Mu’'min, Muslih, Mujahid, Muta ‘awin, dan Mutqin. Karakter
tersebut merepresentasikan profil da’i sekaligus pendidik umat yang tidak hanya saleh
secara individual, tetapi juga memiliki komitmen dakwah, kepedulian sosial, etos kerja,
dan kualitas profesional. Dalam perspektif dakwah Islam kontemporer, kaderisasi
semacam ini berfungsi sebagai mekanisme regenerasi dakwah yang berkelanjutan
(sustainable da ‘wah system), sehingga keberlangsungan dakwah tidak bergantung pada
figur karismatik tertentu, melainkan pada sistem pendidikan kader yang mapan,
berkualitas, dan terlembagakan secara sistematis dengan optimal.

Secara teoretis, model kaderisasi Wahdah Islamiyah sejalan dengan konsep
integrasi dakwah dan pendidikan yang dikemukakan Sayyid Muhammad Nuh, yang
menegaskan bahwa perubahan sosial umat hanya dapat dicapai melalui sinergi antara
aktivitas dakwah (al-janib ad-da ‘wi) dan proses tarbiyah (al-janib at-tarbawt). Menurut
Nuh, dakwah berfungsi membangkitkan kesadaran ideologis dan orientasi nilai,
sementara tarbiyah memastikan internalisasi nilai tersebut secara gradual, konsisten, dan
aplikatif dalam kehidupan individu maupun sosial. Dalam konteks ini, halagah tarbiyah
Wahdah Islamiyah berperan sebagai ruang edukatif yang memadukan dimensi kognitif,
afektif, dan praksis dakwah secara simultan.*?

Kesesuaian antara sistem kaderisasi da’t dan tujuan pendidikan Wahdah
Islamiyah semakin terlihat dalam rumusan Sistem Pendidikan Wahdah Islamiyah tahun
2016 dan 2021. Dalam dokumen hasil Muktamar Wahdah Islamiyah tahun 2016
dinyatakan bahwa pendidikan Wahdah Islamiyah bertujuan mengembangkan potensi
peserta didik agar menjadi manusia yang beribadah hanya kepada Allah SWT, berperan
sebagai khalifah di muka bumi, membawa rahmat bagi seluruh alam, serta berkarakter
5M (Mu’min, Muslih, Mujahid, Muta ‘awin, dan Mutgin).*> Rumusan ini menegaskan
orientasi teologis, moral-spiritual, dan dakwah sebagai fondasi utama pendidikan.

Sementara itu, Sistem Pendidikan Wahdah Islamiyah tahun 2021, Bab II Pasal 4,
menegaskan bahwa pendidikan Wahdah Islamiyah bertujuan melahirkan manusia unggul
yang beriman dan berakhlak mulia, cerdas dan peduli sesama, sehat dan giat berkarya,
mampu bekerja sama, serta mandiri dan ahli di bidangnya.>* Rumusan ini menunjukkan
penguatan dimensi intelektual, sosial, dan profesional sebagai respons terhadap tantangan
zaman dan kebutuhan masyarakat modern. Meskipun terdapat penekanan yang berbeda,
kedua rumusan tersebut menunjukkan kesinambungan dengan visi pendidikan Wahdah
Islamiyah yang integratif dan holistik bagi kebutuhan masyarakat.

Secara substansial, rumusan tahun 2016 menekankan orientasi ideologis dan
pembentukan karakter dakwah, sedangkan rumusan tahun 2021 memperluas cakupan

31 We Tenri Ana Latief, “Kohesi Sosial Komunitas Wahdah Islamiyah Di Kota Makassar” (Fakultas Keguruan
dan IImu Pendidikan Universitas Muhammadiyah Makassar, 2017).

32 Abdul Jabar Idharudin and Balkis Nur Azizah, “Transformasi Karakter Religius Santri melalui Halagah
Tarbiyah: Analisis Peran Murabbi dan Internalisasi Nilai 5SM Wahdah Islamiyah di Pesantren Tahfidz,” 4/-Qiblah:
Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 4, no. 6 (2025): 697-712. https://doi.org/10.36701/al-qiblah.v4i16.2699

33 DPP Wahdah Islamiyah, Sistem Pendidikan Wahdah Islamiyah: Hasil Muktamar 1V Tahun 2016
(Makassar: DPP Wahdah Islamiyah, 2016).
34 DPP Wahdah Islamiyah, Sistem Pendidikan Wahdah Islamiyah (Makassar: DPP Wahdah Islamiyah, 2021).

36 | Iskandar, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin, Agusman
Integrasi Dakwah dan Pendidikan Pada Gerakan Wahdah Islamiyah: Perspektif Dakwah Islam Kontemporer



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 28-41 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2886

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB
s

tujuan pendidikan dengan menegaskan pentingnya kecerdasan, kolaborasi, produktivitas,
dan kemandirian. Integrasi kedua rumusan tersebut menghasilkan formulasi tujuan
pendidikan mengembangkan seluruh potensi peserta didik agar menjadi manusia beriman
dan bertakwa, berakhlak mulia, cerdas, mandiri, profesional, memiliki kepedulian sosial,
semangat kerja sama, serta karakter 5SM sebagai model pendidikan Islam kontemporer
yang berorientasi pada pembentukan insan rabbani yang mampu menjalankan peran
kekhalifahan dan berkontribusi aktif dalam transformasi sosial.

3. Dakwah Bil-Hal dan Pendidikan Sosial sebagai Strategi Kontekstual

Integrasi dakwah dan pendidikan dalam Wahdah Islamiyah terwujud secara nyata
melalui dakwah bil-hal yang berbasis program sosial dan pemberdayaan masyarakat.
Kegiatan seperti pendidikan keummatan, pembinaan pemuda dan mahasiswa, penyuluhan
kesehatan, bantuan sosial, serta pelatihan kewirausahaan menunjukkan bahwa dakwah
diarahkan untuk menjawab kebutuhan konkret umat. Model ini mencerminkan dakwah
kontemporer menempatkan dakwah sebagai instrumen pembentukan kesadaran sosial dan
transformasi masyarakat. Pendidikan tidak hanya berlangsung di ruang kelas atau
halaqah, tetapi melalui praktik sosial yang menanamkan nilai kepedulian, tanggung
jawab, dan solidaritas. dakwah Wahdah Islamiyah tidak berhenti pada dimensi normatif,
tetapi sebagai kekuatan edukatif membentuk karakter Muslim dalam kehidupan nyata.*

Temuan penelitian ini sejalan dengan hasil penelitian Wisudawan yang
menunjukkan bahwa Wahdah Islamiyah mengimplementasikan dakwah bil-hal melalui
integrasi  pendidikan formal dan nonformal serta program-program sosial
kemasyarakatan. Dakwah tidak hanya dilakukan melalui ceramah keagamaan, tetapi
diwujudkan dalam bentuk pembinaan berkelanjutan, pendampingan umat, dan aktivitas
sosial yang secara langsung menyentuh kebutuhan riil masyarakat. Pendidikan dan
kegiatan sosial diposisikan sebagai medium dakwah praktis yang menanamkan nilai-nilai
Islam melalui keteladanan, pengalaman langsung, dan keterlibatan sosial aktif.>®

Secara teoretis dan empiris, temuan ini sejalan dengan pandangan para ahli
dakwah kontemporer yang menekankan bahwa dakwah bil-hal merupakan bentuk
dakwah paling kontekstual dalam masyarakat modern karena bersentuhan langsung
dengan realitas sosial umat.’’ Dakwah tidak lagi dipahami sebatas aktivitas verbal,
melainkan sebagai proses transformasi sosial melalui tindakan nyata yang mendidik dan
memberdayakan masyarakat. Dakwah berbasis sosial memiliki pengaruh lebih kuat
dalam membangun kesadaran keagamaan yang berkelanjutan dibandingkan dakwah
normatif yang bersifat seremonial.*® Dakwah integratif menegaskan dakwah dengan
pendidikan sosial memungkinkan internalisasi nilai Islam melalui pengalaman langsung

35 Iskandar Iskandar, Samsuddin Samsuddin, Aditia. M. Yusup, and Mariyanto Nur Shamsul. “Model
pendidikan kaderisasi da’i di Wahdah Islamiyah dalam perspektif pendidikan Islam. Ta dibuna: Jurnal Pendidikan
Islam, 14, no.2 (2025), 190-207. https://doi.org/10.32832/tadibuna.v14i2.19760

36 M Rasuly Wisudawan, “Strategi Wahdah Islamiyah dalam Menyiarkan Ajaran Islam di Kota Parepare”
(IAIN Parepare, 2025).

¥7Sapardi Sauti, Solimin Solimin, and Nur Muhammad Usman Hanif, “Dakwah Berbasis Pemberdayaan
Ekonomi Pada Program Misykat DT Peduli di Kelurahan Rahma Kota Lubuklinggau,” Jurnal Khabar: Komunikasi
Dan Penyiaran Islam 6, no. 1 (2024): 27-42. https://doi.org/10.37092/khabar.v6il.746; Fahrurrozi, Model-Model
Dakwah Kontemporer (Mataram: LP2M UIN Mataram, 2017)

38 Chris Chaplin, “Salafi Islamic Piety as Civic Activism: Wahdah Islamiyah and Differentiated Citizenship in
Indonesia,” Citizenship Studies 22, no. 2 (2018): 208-23. https://doi.org/10.1080/13621025.2018.1445488

37 | iskandar, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin, Agusman
Integrasi Dakwah dan Pendidikan Pada Gerakan Wahdah Islamiyah: Perspektif Dakwah Islam Kontemporer



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 28-41 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2886

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB

(experiential learning), sehingga membentuk karakter religius kontekstual dan aplikatif.
Dakwah tidak lagi diposisikan sebatas aktivitas verbal, tetapi diwujudkan dalam tindakan
nyata yang solutif terhadap kebutuhan masyarakat serta diarahkan secara sistematis yang
sejalan dengan teori dakwah konstruktif menekankan pendekatan kultural dan
kontekstual agar dakwah mampu beradaptasi dengan realitas sosial umat.*

Dalam konteks Wahdah Islamiyah, prinsip dakwah konstruktif tersebut
terimplementasi melalui dakwah bil-hal berbasis pendidikan dan kegiatan sosial
kemasyarakatan, seperti pembinaan keummatan, pendidikan formal dan nonformal, serta
program pemberdayaan umat, yang berfungsi sebagai medium pembelajaran nilai dan
pembentukan karakter Muslim secara nyata dan berkelanjutan. Praktik dakwah sosial
Wahdah Islamiyah tidak hanya memperkuat legitimasi dakwah di tengah masyarakat,
tetapi merepresentasikan model pendidikan karakter berbasis aksi (action-based Islamic
education) yang relevan dengan tuntutan dakwah Islam kontemporer.

Integrasi dakwah dan pendidikan dalam Wahdah Islamiyah terbangun secara
sistematis melalui dua pilar utama, yaitu sistem kaderisasi da’i dan dakwah bil-hal
berbasis sosial. Kaderisasi da’i melalui halagah tarbiyah berjenjang berfungsi sebagai
mekanisme pendidikan umat yang holistik, tidak hanya membentuk kompetensi keilmuan
dan spiritual, tetapi juga karakter dakwah dan kepedulian sosial yang terinternalisasi
dalam profil 5SM (Mu’min, Muslih, Mujahid, Muta‘awin, dan Mutqin). Sistem ini
menegaskan dakwah membangun orientasi nilai dan tarbiyah memastikan internalisasi
nilai tersebut secara berkelanjutan. Integrasi tersebut semakin diperkokoh melalui
dakwah bil-hal yang diwujudkan dalam program pendidikan keummatan, pembinaan
pemuda, dan pemberdayaan sosial-ekonomi, sehingga dakwah tidak berhenti pada aspek
verbal, tetapi hadir sebagai proses edukatif kontekstual yang menyentuh kebutuhan riil
masyarakat sebagai model dakwah edukatif-konstruktif.

KESIMPULAN

Berdasarkan hasil penelitian, dapat disimpulkan bahwa Wahdah Islamiyah
mengembangkan model integrasi dakwah dan pendidikan yang bersifat sistemik,
terstruktur, dan berkelanjutan dalam pembentukan karakter Muslim. Integrasi ini
diwujudkan melalui landasan ideologis aqidah Ahlussunnah wal Jama‘ah, pola tarbiyah
berjenjang, sistem kaderisasi da’i yang komprehensif, pemanfaatan media dakwah digital,
serta penguatan dakwah bil-hal berbasis pendidikan dan pemberdayaan sosial. Temuan
penelitian menunjukkan bahwa sistem kaderisasi da’i menjadi poros utama integrasi
dakwah dan pendidikan. Melalui halagah tarbiyah serta jalur pendidikan formal,
nonformal, dan informal, dakwah berfungsi sebagai proses pendidikan umat yang
membentuk karakter Muslim secara holistik, tercermin dalam profil kader berkarakter SM
(Mu’min, Muslih, Mujahid, Muta‘awin, dan Mutqin) yang mengintegrasikan dimensi
spiritual, intelektual, moral, sosial, dan profesional. Selain itu, praktik dakwah bil-hal
melalui pendidikan sosial, pembinaan komunitas, dan pemanfaatan ruang digital

3 Samsuddin Samsuddin, Indah Wahyu Ningsih, and Moch Yasyakur, “Pemberdayaan Masyarakat Melalui
Peningkatan Ketakwaan Berbasis Keluarga Di Desa Banjarwangi, Kecamatan Ciawi, Kabupaten Bogor,” Khidmatul
Ummah: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat 6, no. 2 (2025): 117-28,
https://doi.org/10.30868/khidmatul.v6i02.9309.

38 | Iskandar, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin, Agusman
Integrasi Dakwah dan Pendidikan Pada Gerakan Wahdah Islamiyah: Perspektif Dakwah Islam Kontemporer



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 28-41 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2886

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB
s

memperkuat internalisasi nilai-nilai Islam secara kontekstual dan aplikatif. Dengan
demikian, dakwah Wahdah Islamiyah tidak terbatas pada penyampaian normatif, tetapi
berfungsi sebagai instrumen edukatif dan sosial yang adaptif terhadap kebutuhan
masyarakat dan dinamika zaman.

DAFTAR PUSTAKA

Al-Kilani, Majid Irsan. Al-Fikr Al-Tarbawiy ‘Inda Ibn Taimiyah. Madinah: Maktabah
Dar al-Turats, 1998.

Chaplin, Chris. “Salafi Islamic Piety as Civic Activism: Wahdah Islamiyah and
Differentiated Citizenship in Indonesia.” Citizenship Studies 22, no. 2 (2018): 208—
23. https://doi.org/10.1080/13621025.2018.1445488

Creswell, John W. Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five
Approaches. Los Angeles: Sage Publications, 2013.

Denzin, Norman K, and Yvonna S Lincoln. The SAGE Handbook of Qualitative
Research. Thousand Oaks: Sage Publications, 2018.

Fauzi, Ahmad, and Almunauwwar Bin Rusli. “Partisipasi Pendidikan Wahdah Islamiyah
Dalam Sistem Demokratisasi Masyarakat Muslim Indonesia.” The Teacher of
Civilization: Islamic Education Journal 5, no. 2 (2024).
https://doi.org/10.30984/jpai.v5i2.320.

Husaini, Adian. Beginilah Pendidikan Nasional Yang Ideal. Depok: YPI At-Taqwa,
2023.

Idharudin, Abdul Jabar, and Balkis Nur Azizah. “Transformasi Karakter Religius Santri
Melalui Halagah Tarbiyah: Analisis Peran Murabbi Dan Internalisasi Nilai SM
Wahdah Islamiyah Di Pesantren Tahfidz: Transforming Religious Character through
Halakah Tarbiyah: The Role of Murabbi and the Implementation of the SM.” AL-
OIBLAH: Jurnal Studi Islam Dan Bahasa Arab 4, no. 6 (2025): 697-712.
https://doi.org/10.36701/al-qiblah.v416.2699

Idharudin, Abdul Jabar, Moch Yasyakur, and Meria Husnaldi. “Pemberdayaan Potensi
Masyarakat Berbasis Keislaman Di Era Digital Untuk Kemajuan Desa Cihedeung
Udik, Kecamatan Ciampea, Kabupaten Bogor.” Khidmatul Ummah: Jurnal
Pengabdian  Kepada  Masyarakat 6, no. 02 (2025): 129-44.
https://doi.org/10.30868/khidmatul.v6102.7592

Iskandar, Iskandar, Samsuddin Samsuddin, Agusman Agusman, and Balkis Nur Azizah.
“The Role of Musyrif’s Da’wah Communication in Enhancing Students’ Worship
Awareness at Pesantren Tahfidz Wahdah Islamiyah.” IJCRE - International Journal
of Culture, Religion, and Education 1, mno. 2 (2025): 63-75.
https://jurnal.isimupacitan.ac.id/index.php/ijcre/article/view/93.

Iskandar, I, S Samsuddin, R Maya, and A Agusman. “Saluran [Imu Menurut Ibnu
Taimiyah Dan Relevansinya Dengan Pembaharuan Pemikiran Islam Di Era Post-
Truth.”  Jurnal Kajian Islam Modern 11, no. 2 (2024): 120-40.
https://doi.org/10.56406/jkim.v11i2.516.

Iskandar, Iskandar, Samsuddin Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin, Rahendra Maya,
Mowafg Masuwd, and Balkis Nur Azizah. “The Integrated Islamic Education
System in Islamic Movements: A Philosophical Analysis of Wahdah Islamiyah’s
Educational Model.” El-Suffah: Jurnal Studi Islam 2, no. 2 (2025): 189-217.

39 | Iskandar, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin, Agusman
Integrasi Dakwah dan Pendidikan Pada Gerakan Wahdah Islamiyah: Perspektif Dakwah Islam Kontemporer



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 28-41 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2886

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB
s

https://doi.org/10.70742/suffah.v2i2.416

Islamiyah, D P P Wahdah. Sistem Pendidikan Wahdah Islamiyah: Hasil Muktamar 1V
Tahun 2016. Makassar: DPP Wahdah Islamiyah, 2016.

. Sistem Pendidikan Wahdah Islamiyah. Makassar: DPP Wahdah Islamiyah, 2021.

Latief, We Tenri Ana. “Kohesi Sosial Komunitas Wahdah Islamiyah di Kota Makassar.”
Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan Universitas Muhammadiyah Makassar,
2017.

Miles, Matthew B, A Michael Huberman, and Johnny Saldafia. Qualitative Data
Analysis: A Methods Sourcebook. Thousand Oaks: Sage Publications, 2014.

Moleong, Lexy J. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2017.

Mulauddin, Aforisma, Abdul Jabar Idharudin, and Ijaz Muta’al. “Optimalisasi
Pemberdayaan Masyarakat Melalui Ketakwaan, Ekonomi, Pendidikan Dan
Kesehatan Desa Citapen, Ciawi-Bogor.” DEVELOPMENT: Journal of Community
Engagement 4, no. 4 (2025): 753—65. https://doi.org/10.46773/djce.v4i4.2938

Nuh, Sayyid Muhammad. Manhaj Ahlussunnah wal Jama ‘ah fi Taghyir bi Janibayhi ad-
Da ‘wt wa at-Tarbawi. Kairo: Dar al-Salam, 2002.

Nurhasanah, Muwahidah, Muslih Muslih, and Abdul Jabar Idharudin. “Islamisasi Ilmu
Pengetahuan: Analisis Komparatif Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas
Dan Ismail Raji Al-Faruqi.” Tarbawi Ngabar: Jurnal of Education 6, no. 1 (2025):
106-29. http://doi.org/10.55380/tarbawi.v6il.1127

Programme, United Nations Development. “Human Development Report 2020: The Next
Frontier—Human Development and the Anthropocene.” New York: United Nations
Development Programme, 2020.

Iskandar Iskandar, Samsuddin Samsuddin, Agusman Agusman, and Balkis Nur Azizah,
“The Role of Musyrif’s Da’wah Communication in Enhancing Students’ Worship
Awareness at Pesantren Tahfidz Wahdah Islamiyah,” International Journal of
Culture, Religion, and Education (IJCRE) 1,no. 2 (2025): 63—75.Samsuddin. Sistem
Kaderisasi Da’i. Sleman: Zahir Publishing, 2024.
https://doi.org/10.52640/28a23y95

Samsuddin, Samsuddin. "The Role of Musyrif’s Da’wah Communication in Enhancing
Students’ Worship Awareness at Pesantren Tahfidz Wahdah Islamiyah." IJCRE-
International Journal of Culture, Religion, and Education 1.2 (2025): 63-75.
https://doi.org/10.52640/28a23y95

Samsuddin, Samsuddin, Iskandar Iskandar, and Mariyanto Nurshamsul. “Pendidikan
Kader Da’i Ormas Wahdah Islamiyah Melalui Halaqah Tarbiyah.” Ta’dibuna:
Jurnal Pendidikan Islam 9, no. 2 (2020): 283-300.
https://doi.org/10.32832/tadibuna.v9i2.3527

Samsuddin, Samsuddin, Indah Wahyu Ningsih, and Moch Yasyakur. “Pemberdayaan
Masyarakat Melalui Peningkatan Ketakwaan Berbasis Keluarga Di Desa
Banjarwangi, Kecamatan Ciawi, Kabupaten Bogor.” Khidmatul Ummah: Jurnal
Pengabdian  Kepada  Masyarakat 6, no. 2  (2025): 117-28.
https://doi.org/10.30868/khidmatul.v6102.9309.

Samsuddin, Samsuddin Samsuddin, Rahendra Maya, Abdul Jabar Idharudin, and
Mowafg Masuwd. “A Character Education Model Based On Epistemology
Revelation—Reason—Sense: A Study Of Ibn Taimiyah’s Thoughts.” A/-Mujaddid:

40 | 1skandar, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin, Agusman
Integrasi Dakwah dan Pendidikan Pada Gerakan Wahdah Islamiyah: Perspektif Dakwah Islam Kontemporer



AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab  mmm i 2
Vol. 5, No. 1 (2026): 28-41 AL-QIBLAH
doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2886

JURNAL
STUDI ISLAM
DAN BAHASA ARAB
s

Jurnal Ilmu-Ilmu Agama 7, no. 2 (2025): 121-39.
https://doi.org/10.51482/almujaddid.v7i2.131

Sauti, Sapardi, Solimin Solimin, and Nur Muhammad Usman Hanif. “Dakwah Berbasis
Pemberdayaan Ekonomi Pada Program Misykat DT Peduli Di Kelurahan Rahma
Kota Lubuklinggau.” Jurnal Khabar: Komunikasi Dan Penyiaran Islam 6, no. 1
(2024): 27-42. https://doi.org/10.37092/khabar.v6i1.746

Statistik, Badan Pusat. “Indeks Pembangunan Manusia 2020.” Jakarta: Badan Pusat
Statistik Republik Indonesia, 2021.

Wisudawan, M Rasuly. “Strategi Wahdah Islamiyah Dalam Menyiarkan Ajaran Islam Di
Kota Parepare.” IAIN Parepare, 2025.

Yin, Robert K. Case Study Research: Design and Methods. Thousand Oaks: Sage
Publications, 2018.

Yusup, Aditia M, and Mariyanto Nur Shamsul. “Model Pendidikan Kaderisasi Da’i Di
Wahdah Islamiyah Dalam Perspektif Pendidikan Islam.” Ta’dibuna: Jurnal
Pendidikan Islam 14, no. 2 (2025): 190-207.
https://doi.org/10.32832/tadibuna.v14i2.19760

41 | 1skandar, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin, Agusman
Integrasi Dakwah dan Pendidikan Pada Gerakan Wahdah Islamiyah: Perspektif Dakwah Islam Kontemporer



