
28 | Iskandar, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin, Agusman 
Integrasi Dakwah dan Pendidikan Pada Gerakan Wahdah Islamiyah: Perspektif Dakwah Islam Kontemporer 

 

 

 

AL-QIBLAH: 
Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 
https://journal.stiba.ac.id/index.php/qiblah/index 

Vol. 5, No. 1 (2026) 

p.28-41 

doi: 
10.36701/qiblah.v5i1.2886 

 

Integrasi Dakwah dan Pendidikan Pada Gerakan 

Wahdah Islamiyah: Perspektif Dakwah Islam 

Kontemporer 
Integrating Da‘wah and Education in the Wahdah Islamiyah Movement: A Contemporary 

Islamic Perspective 
 

Iskandara, Samsuddinb, Abdul Jabar Idharudin c, Agusmand 

 

a Institut Agama Islam STIBA,Makassar, Indonesia; Email: iskandar@stiba.ac.id 
b Institut Agama Islam, Al-Hidayah, Bogor, Indonesia; Email: samsuddin@staiabogor.ac.id 
c Institut Agama Islam Al-Hidayah, Bogor, Indonesia; Email: jabbar@staiabogor.ac.id 
d Sekolah Tinggi Ilmu Dakwah Mohammad Natsir, Jakarta, Indonesia; Email: agusmancz@stidnatsir.ac.id 

 

 

 

Article Info  Abstract 

Received: 5 Januari 2026 

Revised: 13 Januari 2026 

Accepted: 22 Januari 2026 

Published: 23 Januari 2026 

 

Keywords: 

Da’wah, da’wah islamiah, 

Islamic education, Wahdah 

islamiyah,  

 

Kata kunci: 

dakwah, dakwah islamiah, 

pendidikan, Pendidikan islam, 

wahdah islamiyah 

 

 This article examines the integration of da‘wah and education in the Wahdah 

Islamiyah Movement from the perspective of contemporary Islamic da‘wah, 

positioning da‘wah as an educational and social transformation process. The 

study aims to analyze the forms, mechanisms, and implications of integrating 

da‘wah and education in shaping Muslim character and strengthening socio-

religious engagement. This research employs a qualitative approach using a 

case study method, with data collected through in-depth interviews, 

participant observation, and document analysis of educational systems, 

da‘wah programs, and cadre development practices within Wahdah 

Islamiyah. The findings reveal that Wahdah Islamiyah implements a 

systematic, structured, and sustainable integration of da‘wah and education 

based on Ahl al-Sunnah wa al-Jama‘ah theology, tiered tarbiyah models, 

comprehensive da‘i cadre formation, the use of digital da‘wah media, and 

da‘wah bil-hal through educational and social empowerment programs. The 

da‘i cadre system serves as the central nexus between da‘wah and education, 

functioning not merely to produce preachers but also educators and agents of 

social change characterized by the 5M values (Mu’min, Muslih, Mujahid, 

Muta‘awin, and Mutqin). This study contributes to contemporary Islamic 

da‘wah scholarship by offering an integrative da‘wah-educational model that 

is adaptive, participatory, and contextually responsive to modern societal 

challenges. 

 

Abstrak 

Artikel ini mengkaji integrasi dakwah dan pendidikan pada Gerakan Wahdah 

Islamiyah dalam perspektif dakwah Islam kontemporer, dengan menempatkan 

dakwah sebagai proses edukatif dan transformasi sosial. Penelitian ini 

bertujuan untuk menganalisis bentuk, mekanisme, dan implikasi integrasi 

dakwah dan pendidikan dalam pembentukan karakter Muslim serta penguatan 

peran sosial keummatan. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif 

dengan metode studi kasus, melalui teknik pengumpulan data berupa 

wawancara mendalam, observasi partisipatif, dan studi dokumentasi terhadap 

sistem pendidikan, program dakwah, serta praktik kaderisasi Wahdah 

Islamiyah. Hasil penelitian menunjukkan bahwa Wahdah Islamiyah 

menerapkan integrasi dakwah dan pendidikan secara sistemik, terstruktur, dan 

mailto:samsuddin@staiabogor.ac.id


 

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 28-41 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2886 

 

 

 

29 | Iskandar, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin, Agusman 
Integrasi Dakwah dan Pendidikan Pada Gerakan Wahdah Islamiyah: Perspektif Dakwah Islam Kontemporer 

berkelanjutan melalui landasan aqidah Ahlussunnah wal Jama‘ah, pola 

tarbiyah berjenjang, sistem kaderisasi da’i, pemanfaatan media digital, serta 

dakwah bil-hal berbasis pendidikan dan pemberdayaan sosial. Sistem 

kaderisasi da’i menjadi titik temu utama dakwah dan pendidikan, yang 

berfungsi tidak hanya mencetak juru dakwah, tetapi juga pendidik dan agen 

perubahan sosial dengan karakter 5M (Mu’min, Muslih, Mujahid, Muta‘awin, 

dan Mutqin). Penelitian ini berkontribusi pada pengembangan kajian dakwah 

Islam kontemporer dengan menawarkan model integratif dakwah-edukatif 

yang adaptif, partisipatif, dan kontekstual dalam merespons tantangan 

masyarakat modern. 

 

 

How to cite:  

Iskandar, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin, Agusman, “Integrasi Dakwah dan Pendidikan Pada Gerakan Wahdah 

Islamiyah: Perspektif Dakwah Islam Kontemporer”, AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab, Vol. 5, No. 1 

(2026): 28-41. doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2886 
 

 
This work is licensed under a Attribution-NonCommercial-ShareAlike 4.0 International (CC BY-NC-SA 4.0) 
 

 

PENDAHULUAN 
Arus globalisasi yang begitu kuat tidak hanya membawa kemajuan teknologi dan 

informasi, tetapi juga menghadirkan tantangan serius terhadap nilai, etika, dan 

spiritualitas umat Islam. Fenomena sosial seperti meningkatnya kenakalan remaja, 

lemahnya keteladanan di lingkungan masyarakat, serta menurunnya kesadaran spiritual 

di kalangan pelajar menjadi indikasi melemahnya daya tahan moral generasi muda.1 

Pelanggaran moral di kalangan peserta didik seperti perundungan siber, penyalahgunaan 

media sosial, serta perilaku konsumtif yang jauh dari nilai-nilai keislaman mengalami 

peningkatan signifikan.2 Kondisi ini memperlihatkan adanya krisis spiritual dan moral 

yang menuntut pendekatan pendidikan Islam yang tidak hanya menekankan aspek 

kognitif, tetapi juga pembinaan kepribadian dan internalisasi nilai secara komprehensif.3 

Sejalan dengan pernyataan tersebut bahwa krisis moral dapat diatasi melalui model 

pembinaan yang berorientasi pada pembentukan iman, akhlak, dan kesadaran ibadah yang 

berkelanjutan secara integratif.4 

Perkembangan globalisasi dan digitalisasi di Indonesia memperkuat kompleksitas 

tantangan tersebut. Kemajuan teknologi informasi memang memudahkan akses 

pengetahuan, tetapi juga menciptakan paradoks sosial: meningkatnya degradasi moral, 

 
1 Abdul Jabar Idharudin, Moch Yasyakur, And Meria Husnaldi, “Pemberdayaan Potensi Masyarakat Berbasis 

Keislaman Di Era Digital Untuk Kemajuan Desa Cihedeung Udik, Kecamatan Ciampea, Kabupaten Bogor,” Khidmatul 

Ummah: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat 6, no. 02 (2025): 129–44. 

https://doi.org/10.30868/khidmatul.v6i02.7592 
2 Adian Husaini, Beginilah Pendidikan Nasional Yang Ideal (Depok: YPI At-Taqwa, 2023).Ningsih, I. W., A. 

Andini, S. Rahmawati, A. Ali, M. Hajras, and N. L. Mahahamid. "& Muhlisin, M.(2024)." Pendidikan Karakter dalam 

Perspektif Islam. Lombok: CV. Al-Haramain Lombok.  
3 Samsuddin Samsuddin et al., “A Character Education Model Based On Epistemology Revelation–Reason–

Sense: A Study Of Ibn Taimiyah’s Thoughts,” Al-Mujaddid: Jurnal Ilmu-Ilmu Agama 7, no. 2 (2025): 121–39. 

https://doi.org/10.51482/almujaddid.v7i2.131 
4 Aforisma Mulauddin, Abdul Jabar Idharudin, And Ijaz Muta’al, “Optimalisasi Pemberdayaan Masyarakat 

Melalui Ketakwaan, Ekonomi, Pendidikan Dan Kesehatan Desa Citapen, Ciawi-Bogor,” DEVELOPMENT: Journal of 

Community Engagement 4, no. 4 (2025): 753–65. https://doi.org/10.46773/djce.v4i4.2938 

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/


 

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 28-41 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2886 

 

 

 

30 | Iskandar, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin, Agusman 
Integrasi Dakwah dan Pendidikan Pada Gerakan Wahdah Islamiyah: Perspektif Dakwah Islam Kontemporer 

krisis identitas keislaman, serta rendahnya daya saing sumber daya manusia (SDM) 

Muslim di tengah kompetisi global.5 Data Badan Pusat Statistik (BPS) mencatat bahwa 

Indeks Pembangunan Manusia (IPM) Indonesia pada tahun 2020 mencapai 71,94. 

Meskipun angka ini menandakan kemajuan, capaian tersebut belum optimal karena masih 

terkendala rendahnya kualitas pendidikan yang belum merata dan mutu SDM yang belum 

memadai.6 Berdasarkan Human Development Report dari United Nations Development 

Programme (UNDP), Indonesia menempati peringkat sekitar ke-112 dunia dalam Human 

Development Index (HDI) pada tahun yang sama.7 

Keterbatasan pembangunan manusia tersebut tidak terlepas dari rendahnya literasi 

keagamaan, khususnya di kalangan generasi muda. Minimnya pemahaman terhadap nilai-

nilai Islam yang moderat dan kontekstual menyebabkan munculnya sikap intoleran, 

radikalisme digital, serta perilaku menyimpang yang bertentangan dengan prinsip moral 

dan ajaran agama. Lemahnya integrasi antara pendidikan keislaman dan kegiatan dakwah 

yang sistematis turut memperburuk situasi ini. Dalam konteks tersebut, organisasi 

kemasyarakatan Islam (ormas Islam) memiliki peran strategis untuk merespons tantangan 

ini melalui upaya penguatan integrasi dakwah dan pendidikan.8 

Salah satu ormas yang menonjol dalam upaya tersebut adalah Wahdah Islamiyah, 

yang mengembangkan sistem pendidikan formal dan nonformal melalui pesantren 

tahfidz, sekolah Islam terpadu, serta program tarbiyah dan kaderisasi da’i.9 Secara 

teoretis, integrasi dakwah dan pendidikan memiliki dasar yang kuat dalam ajaran Islam. 

Al-Qur’an memerintahkan dakwah dengan hikmah dan pengajaran yang baik (QS. An-

Nahl: 125). Ibnu Tamiyah dan Al-Kilani menekankan relasi integrative antara dakwah 

dan Pendidikan melalui rumusan tujuan Pendidikan Islam yang mencakup tujuan 

personal, tujuan social, dan tujuan dakwah.10 Secara personal Pendidikan bertujuan 

mendidik pribadi muslim yang braqidah benar sesuai Al-Qur’an dan sunnah. Tujuan 

sosial kemasyarakatan mementuk tatanan kehidupan Masyarakat Islami sesuai Al-Qur’an 

dan sunnah, sedangkan tujuan dakwah untuk mendakwahkan Islam ke penjuru dunia.11 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan desain studi kasus, 

dengan Wahdah Islamiyah sebagai unit analisis. Pendekatan kualitatif dipilih karena 

penelitian ini bertujuan memahami secara mendalam konsep, nilai, dan praktik integrasi 

dakwah dan pendidikan dalam pembentukan karakter Muslim yang berlangsung secara 

 
5 Muwahidah Nurhasanah, Muslih Muslih, and Abdul Jabar Idharudin, “Islamisasi Ilmu Pengetahuan: Analisis 

Komparatif Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas Dan Ismail Raji Al-Faruqi,” Tarbawi Ngabar: Jurnal of 

Education 6, no. 1 (2025): 106–29. http:// doi.org/10.55380/tarbawi.v6i1.1127 
6 Badan Pusat Statistik, “Indeks Pembangunan Manusia 2020” (Jakarta: Badan Pusat Statistik Republik 

Indonesia, 2021). 
7 United Nations Development Programme, “Human Development Report 2020: The Next Frontier Human 

Development and the Anthropocene” (New York: United Nations Development Programme, 2020). 
8 Aditia M Yusup and Mariyanto Nur Shamsul, “Model Pendidikan Kaderisasi Da’i Di Wahdah Islamiyah 

Dalam Perspektif Pendidikan Islam,” Ta’dibuna: Jurnal Pendidikan Islam 14, no. 2 (2025): 190–207. 

https://doi.org/10.32832/tadibuna.v14i2.19760 
9 Iskandar et al., “The Role of Musyrif’s Da’wah Communication in Enhancing Students’ Worship Awareness 

at Pesantren Tahfidz Wahdah Islamiyah,” IJCRE - International Journal of Culture, Religion, and Education 1, no. 2 

(2025): 63–75, https://jurnal.isimupacitan.ac.id/index.php/ijcre/article/view/93.; Samsuddin, Samsuddin, Iskandar 

Iskandar, and Mariyanto Nurshamsul. "Pendidikan kader da’i ormas Wahdah Islamiyah melalui halaqah 

tarbiyah." Ta’dibuna: Jurnal Pendidikan Islam 9, no. 2 (2020): 283-300. https://doi.org/10.32832/tadibuna.v9i2.3527 
10 Majid Irsan Al-Kilani, Al-Fikr Al-Tarbawiy ‘Inda Ibn Taimiyah (Madinah: Maktabah Dar al-Turats, 1998). 
11 Samsuddin, Sistem Kaderisasi Da’i (Sleman: Zahir Publishing, 2024). 



 

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 28-41 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2886 

 

 

 

31 | Iskandar, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin, Agusman 
Integrasi Dakwah dan Pendidikan Pada Gerakan Wahdah Islamiyah: Perspektif Dakwah Islam Kontemporer 

alamiah dalam konteks organisasi.12 Studi kasus digunakan untuk mengkaji fenomena 

secara komprehensif dan kontekstual, terutama ketika batas antara fenomena dan konteks 

sosialnya tidak dapat dipisahkan secara tegas.13 Penelitian ini bersifat deskriptif-analitis, 

dengan fokus pada model integrasi dakwah dan pendidikan melalui pendekatan tarbiyah, 

ta’dib, dan ta’lim yang diterapkan dalam program dakwah dan   pendidikan  baik formal 

maupun nonformal, serta kegiatan pembinaan umat Wahdah Islamiyah. 

Pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi, wawancara mendalam, 

dan observasi, guna memperoleh data yang kaya dan mendalam.14Informan penelitian 

meliputi pengurus organisasi, pengelola lembaga pendidikan, murabbi, serta kader dan 

da’i Wahdah Islamiyah. Analisis data dilakukan secara interaktif melalui tahapan reduksi 

data, penyajian data, dan penarikan kesimpulan, sebagaimana dikemukakan oleh Miles, 

Huberman, dan Saldaña.15 Keabsahan data dijaga melalui teknik triangulasi sumber dan 

metode, serta member check kepada informan kunci untuk memastikan validitas dan 

kredibilitas temuan penelitian valid dan dapat dipertanggung jawabkan dengan baik.16 

Sejumlah penelitian dalam delapan tahun terakhir menunjukkan meningkatnya 

perhatian akademik terhadap integrasi dakwah dan pendidikan sebagai strategi dakwah 

Islam kontemporer, khususnya dalam konteks organisasi kemasyarakatan Islam seperti 

Wahdah Islamiyah. Penelitian “Kohesi Sosial Komunitas Wahdah Islamiyah di Kota 

Makassar” oleh We Tenri Ana Latief menegaskan bahwa mekanisme utama dalam 

membangun kohesi sosial komunitas Wahdah Islamiyah adalah melalui sistem tarbiyah 

yang terorganisir. Sistem ini diwujudkan melalui pembinaan generasi, pendirian lembaga 

pendidikan, serta keterlibatan aktif dalam bidang sosial, ekonomi, dan kesehatan, yang 

secara keseluruhan bertujuan membentuk masyarakat yang sejahtera. Kohesivitas antar 

ikhwan dalam Wahdah Islamiyah juga diperkuat oleh kesamaan misi, yakni menegakkan 

syiar Islam dan menyebarkan pemahaman Islam yang benar, serta oleh nilai-nilai yang 

berlandaskan Al-Qur’an dan As-Sunnah sesuai dengan pemahaman As-Salafus Shalih.17  

Temuan tersebut sejalan dengan penelitian Samsuddin et, al yang mengkaji sistem 

kaderisasi da’i Wahdah Islamiyah melalui halaqah tarbiyah berjenjang. Studi ini 

menemukan bahwa integrasi dakwah dan pendidikan diwujudkan melalui kurikulum 

tarbiyah yang menekankan pembinaan ruhiyah, tsaqafiyah, dan jasadiyah secara simultan. 

Namun demikian, penelitian ini belum secara eksplisit menempatkan integrasi tersebut 

dalam kerangka dakwah Islam kontemporer yang lebih luas.18 Fauzi dan Rusli menyoroti 

 
12 John W Creswell, Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five Approaches (Los 

Angeles: Sage Publications, 2013). 
13Robert K Yin, Case Study Research: Design and Methods (Thousand Oaks: Sage Publications, 2018). 
14 Lexy J Moleong, Metodologi Penelitian Kualitatif (Bandung: Remaja Rosdakarya, 2017). 
15 Matthew B Miles, A Michael Huberman, and Johnny Saldaña, Qualitative Data Analysis: A Methods 

Sourcebook (Thousand Oaks: Sage Publications, 2014). 
16 Norman K Denzin and Yvonna S Lincoln, The SAGE Handbook of Qualitative Research (Thousand Oaks: 

Sage Publications, 2018). 
17 We Tenri Ana Latief, “Kohesi Sosial Komunitas Wahdah Islamiyah Di Kota Makassar” (Fakultas Keguruan 

dan Ilmu Pendidikan Universitas Muhammadiyah Makassar, 2017). 
18 Samsuddin Samsuddin, Iskandar Iskandar, and Mariyanto Nurshamsul, “Pendidikan Kader Da’i Ormas 

Wahdah Islamiyah Melalui Halaqah Tarbiyah,” Ta’dibuna: Jurnal Pendidikan Islam 9, no. 2 (2020): 283–300. 

https://doi.org/10.32832/tadibuna.v9i2.3527 



 

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 28-41 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2886 

 

 

 

32 | Iskandar, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin, Agusman 
Integrasi Dakwah dan Pendidikan Pada Gerakan Wahdah Islamiyah: Perspektif Dakwah Islam Kontemporer 

peran Wahdah Islamiyah dalam aktivisme sosial dan pendidikan karakter kader.19 

sementara Iskandar et al.  menegaskan keberhasilan lembaga ini menggabungkan konsep 

tarbiyah, ta’lim, dan ta’dib dalam satu sistem pendidikan yang menyeluruh.20 Terakhir 

Iskandar et al.  mengkaji integrasi pendidikan Islam dan dakwah dalam organisasi Islam 

kontemporer dengan studi kasus Wahdah Islamiyah. Penelitian ini menunjukkan bahwa 

pendidikan formal, nonformal, dan informal di Wahdah Islamiyah saling terintegrasi 

dengan agenda dakwah organisasi, sehingga membentuk ekosistem pembinaan karakter 

Muslim yang berkelanjutan.21  

Kajian-kajian sebelumnya umumnya menitikberatkan pada aspek tertentu secara 

par sial, seperti sistem tarbiyah, kohesi sosial komunitas, kaderisasi da’i, atau model 

pendidikan Islam yang diterapkan. Penelitian We Tenri Ana Latief menyoroti peran 

tarbiyah dalam membangun kohesi sosial, sementara Samsuddin et al. fokus pada 

mekanisme kaderisasi da’i melalui halaqah tarbiyah berjenjang. Studi Fauzi dan Rusli 

menekankan partisipasi sosial-politik dan pendidikan karakter, sedangkan Iskandar et al. 

mengkaji integrasi tarbiyah, ta’lim, dan ta’dib dalam sistem pendidikan Wahdah 

Islamiyah. Namun, sebagian besar penelitian tersebut belum komprehensif menganalisis 

integrasi dakwah dan pendidikan dalam kerangka dakwah Islam kontemporer yang 

memandang dakwah sebagai proses edukatif, transformasi sosial, dan pembentukan 

peradaban. Selain itu, kajian yang secara eksplisit memosisikan sistem kaderisasi da’i 

sebagai titik temu strategis antara dakwah dan pendidikan dalam konteks tantangan 

globalisasi dan digitalisasi masih terbatas, sehingga membuka ruang bagi penelitian ini. 

Berdasarkan kesenjangan penelitian yang ada, penelitian ini bertujuan untuk 

menganalisis secara mendalam bentuk, mekanisme, dan implikasi integrasi dakwah dan 

pendidikan Wahdah Islamiyah dalam perspektif dakwah Islam kontemporer, dengan 

memosisikan dakwah tidak sekadar sebagai aktivitas penyampaian pesan keagamaan, 

tetapi sebagai proses pendidikan berkelanjutan yang membentuk karakter Muslim, 

kesadaran sosial, dan partisipasi keummatan. Penelitian ini mengkaji sistem kaderisasi 

da’i sebagai instrumen utama yang mengintegrasikan dimensi tarbiyah, ta’lim, dan ta’dib 

dalam pembinaan yang sistemik, terstruktur, dan berkelanjutan. Kebaruan penelitian ini 

terletak pada perumusan model integratif dakwah-edukatif Wahdah Islamiyah yang 

dianalisis secara konseptual dan kontekstual dalam kerangka dakwah Islam kontemporer, 

sehingga mampu menjelaskan relasi dakwah, pendidikan, dan transformasi sosial dalam 

ekosistem pembinaan umat. Temuan penelitian ini berimplikasi secara teoretis terhadap 

pengembangan kajian dakwah Islam kontemporer dan secara praktis dapat menjadi 

rujukan bagi ormas Islam, lembaga pendidikan, serta pengambil kebijakan dalam 

merancang model integrasi dakwah dan pendidikan yang adaptif terhadap tantangan 

globalisasi dan digitalisasi tanpa melepaskan landasan nilai Al-Qur’an dan As-Sunnah. 

 
19   Ahmad  Fauzi and Almunauwwar bin Rusli, “Partisipasi Pendidikan Wahdah Islamiyah Dalam Sistem 

Demokratisasi Masyarakat Muslim Indonesia,” The Teacher of Civilization: Islamic Education Journal 5, no. 2 (2024), 

https://doi.org/10.30984/jpai.v5i2.320. 
20 Iskandar Iskandar et al., “The Integrated Islamic Education System in Islamic Movements: A Philosophical 

Analysis of Wahdah Islamiyah’s Educational Model,” El-Suffah: Jurnal Studi Islam 2, no. 2 (2025): 189–

217.https://doi.org/10.32832/tadibuna.v14i2.19760. 
21 Iskandar et al., “Saluran Ilmu Menurut Ibnu Taimiyah Dan Relevansinya Dengan Pembaharuan Pemikiran 

Islam Di Era Post-Truth,” Jurnal Kajian Islam Modern 11, no. 2 (2024): 120–40, 

https://doi.org/10.56406/jkim.v11i2.516.  

https://doi.org/10.32832/tadibuna.v14i2.19760


 

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 28-41 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2886 

 

 

 

33 | Iskandar, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin, Agusman 
Integrasi Dakwah dan Pendidikan Pada Gerakan Wahdah Islamiyah: Perspektif Dakwah Islam Kontemporer 

 

PEMBAHASAN 
Dakwah Islam kontemporer mengalami pergeseran paradigma yang signifikan, 

dari pendekatan normatif dan konvensional menuju model dakwah yang lebih 

kontekstual, partisipatif, dan terintegrasi dengan dinamika sosial masyarakat. Sejumlah 

studi menunjukkan bahwa dakwah yang hanya menekankan aspek ceramah (bil-lisān) 

cenderung kurang efektif dalam membentuk kesadaran keagamaan yang berkelanjutan, 

khususnya di kalangan generasi muda yang hidup dalam ekosistem digital.22 Oleh karena 

itu, integrasi dakwah dengan pendidikan dipandang sebagai strategi strategis untuk 

memperkuat internalisasi nilai-nilai Islam secara sistematis dan berjangka panjang.23  

Pendidikan Islam menegaskan bahwa integrasi dakwah dan pendidikan mampu 

membentuk karakter religius, kesadaran sosial, serta identitas keislaman yang lebih 

adaptif terhadap perubahan zaman. Secara lebih spesifik, studi mengenai Wahdah 

Islamiyah menunjukkan bahwa organisasi ini merepresentasikan model dakwah 

institusional yang mampu mengintegrasikan nilai-nilai ideologi salafiyah dengan 

pendekatan modern. Keberhasilan tersebut tampak dari kemampuannya memadukan 

metode dakwah bil-lisān, bil-ḥāl, dan bil-qalam secara simultan, serta mengembangkan 

sistem kaderisasi da’i yang sistematis, berjenjang, dan berkelanjutan. Dakwah tidak 

diposisikan semata sebagai aktivitas spiritual, melainkan sebagai strategi pendidikan dan 

sosial yang responsif terhadap kebutuhan zaman, termasuk melalui pemanfaatan media 

digital, penguatan lembaga pendidikan Islam, dan penyusunan fatwa yang kontekstual.24 

Sistem pendidikan Wahdah Islamiyah mencerminkan model pendidikan Islam 

kontemporer yang berorientasi pada pembentukan insān rabbānī melalui integrasi ilmu 

agama dan ilmu umum dalam kerangka tarbiyah Islamiyah. Pendidikan dipahami tidak 

sekadar sebagai proses transfer pengetahuan, tetapi sebagai proses pembinaan 

kepribadian Islami secara komprehensif yang mencakup dimensi spiritual, intelektual, 

sosial, dan moral. Tujuan pendidikan ini sejalan dengan prinsip pengembangan manusia 

seutuhnya sebagaimana tercantum dalam Sistem Pendidikan Nasional, namun memiliki 

fondasi teologis yang lebih eksplisit karena berpijak pada Al-Qur’an dan Sunnah.25 

Kurikulum Wahdah Islamiyah bersifat integratif dan adaptif dengan uapaya 

mengombinasikan standar nasional dan muatan keislaman khas, seperti tahfiz Al-Qur’an, 

bahasa Arab, tarbiyah Islamiyah, serta penguatan aqidah dan akhlak. Implementasi 

kurikulum tersebut dilakukan melalui tiga jalur Pendidikan formal, nonformal, dan 

informal yang saling melengkapi dalam membangun ekosistem pembelajaran berbasis 

 
22 Dedi Supriadi, et.al. "Inovasi pembelajaran PAI di era digital: Strategi menumbuhkan minat belajar Gen-

Z." Tadbiruna 1, no. 2 (2022): 319-334; Unang Sodikin, Dedi Supriadi, and Maryanton Nur Shamsul. "INOVASI 

PENDIDIKAN ISLAM DI ERA POST TRUTH: TANTANGAN DAN PELUANG PEMBELAJARAN PAI DI 

SEKOLAH UMUM TINGKAT MENENGAH." TADBIRUNA 3, no. 1 (2023): 346-362. 
23 Chris Chaplin, “Salafi Islamic Piety as Civic Activism: Wahdah Islamiyah and Differentiated Citizenship in 

Indonesia,” Citizenship Studies 22, no. 2 (2018): 208–23. https://doi.org/10.1080/13621025.2018.1445488 
24 Ahmad Fauzi and Almunauwwar bin Rusli, “Partisipasi Pendidikan Wahdah Islamiyah dalam Sistem 

Demokratisasi Masyarakat Muslim Indonesia,” The Teacher of Civilization: Islamic Education Journal 5, no. 2 (2024), 

https://doi.org/10.30984/jpai.v5i2.320. 
25 Abdul Jabar Idharudin and Balkis Nur Azizah, “Transformasi Karakter Religius Santri Melalui Halaqah 

Tarbiyah: Analisis Peran Murabbi Dan Internalisasi Nilai 5M Wahdah Islamiyah Di Pesantren Tahfidz: Transforming 

Religious Character through Halakah Tarbiyah: The Role of Murabbi and the Implementation of the 5M,” AL-QIBLAH: 

Jurnal Studi Islam Dan Bahasa Arab 4, no. 6 (2025): 697–712. https://doi.org/10.36701/al-qiblah.v4i6.2699 

https://doi.org/10.30984/jpai.v5i2.320


 

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 28-41 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2886 

 

 

 

34 | Iskandar, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin, Agusman 
Integrasi Dakwah dan Pendidikan Pada Gerakan Wahdah Islamiyah: Perspektif Dakwah Islam Kontemporer 

dakwah dan pembinaan karakter. Program halaqah tarbiyah dan pendidikan berbasis 

asrama terbukti efektif dalam menanamkan nilai-nilai spiritual dan moral peserta didik, 

sementara program nonformal dan keluarga tarbawi memperluas jangkauan dakwah 

pendidikan di tengah masyarakat.26 

Secara konseptual dan filosofis, sintesis hasil-hasil penelitian sebelumnya 

memperlihatkan bahwa sistem pendidikan Wahdah Islamiyah merefleksikan paradigma 

value-based integrated Islamic education yang menempatkan tauhid, tarbiyah, dan 

kaderisasi sebagai fondasi utama pendidikan. Paradigma ini menjembatani dikotomi 

antara ilmu agama dan ilmu dunia, serta antara spiritualitas Islam dan rasionalitas modern. 

Dengan demikian, Wahdah Islamiyah tidak hanya dipahami sebagai lembaga dakwah, 

tetapi juga sebagai gerakan transformasi sosial yang berkontribusi terhadap rekonstruksi 

peradaban Islam melalui pendidikan yang integratif, transformatif, dan kontekstual. 

Temuan-temuan tersebut memperlihatkan bahwa integrasi dakwah dan 

pendidikan merupakan kebutuhan strategis dalam merespons tantangan dakwah Islam 

kontemporer yang ditandai oleh perubahan sosial, globalisasi, dan perkembangan 

teknologi digital. Meskipun berbagai penelitian telah mengungkap efektivitas dakwah 

kontekstual, pendidikan Islam integratif, serta sistem kaderisasi dalam organisasi Islam, 

kajian-kajian tersebut masih cenderung parsial dan belum menempatkan integrasi dakwah 

dan pendidikan sebagai satu sistem yang utuh dalam konteks organisasi kemasyarakatan 

Islam. Selain itu, sebagian besar penelitian belum secara komprehensif menelaah 

bagaimana integrasi tersebut diimplementasikan secara operasional dalam pembentukan 

karakter Muslim melalui sinergi antara tarbiyah, tadris, tazkiyah, dan mau‘izhah. 

Dengan demikian, penelitian ini berupaya menindaklanjuti temuan-temuan 

sebelumnya dengan fokus pada analisis model integrasi dakwah dan pendidikan yang 

dikembangkan oleh Wahdah Islamiyah sebagai organisasi Islam di Indonesia. Kajian ini 

menitikberatkan pada landasan ideologis, sistem tarbiyah dan kaderisasi da’i, 

pemanfaatan media dakwah digital, serta peran dakwah sosial dan pendidikan formal–

nonformal dalam membentuk karakter Muslim yang berilmu, berakhlak, adaptif, dan 

bertanggung jawab secara sosial. Melalui pendekatan ini, penelitian diharapkan dapat 

memberikan kontribusi konseptual dan praktis bagi pengembangan model dakwah Islam 

kontemporer yang berkelanjutan dan relevan dengan kebutuhan umat di era globalisasi.   

1. Transformasi Dakwah ke Arah Model Edukatif dan Partisipatif 

Dakwah Wahdah Islamiyah telah mengalami transformasi signifikan dari pola 

dakwah konvensional yang berfokus pada ceramah satu arah (monologic preaching) 

menuju model dakwah yang bersifat edukatif dan partisipatif. Dakwah tidak lagi 

diposisikan semata sebagai penyampaian pesan normatif, tetapi dipahami sebagai proses 

pendidikan umat yang berkelanjutan dan berorientasi pada pembentukan kesadaran, 

sikap, serta perilaku keislaman. Transformasi ini sejalan dengan karakter dakwah Islam 

 
26 Iskandar Iskandar, Samsuddin Samsuddin, Agusman Agusman, and Balkis Nur Azizah, “The Role of 

Musyrif’s Da’wah Communication in Enhancing Students’ Worship Awareness at Pesantren Tahfidz Wahdah 

Islamiyah,” International Journal of Culture, Religion, and Education (IJCRE) 1, no. 2 (2025): 63–75. 

https://doi.org/10.52640/28a23y95 



 

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 28-41 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2886 

 

 

 

35 | Iskandar, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin, Agusman 
Integrasi Dakwah dan Pendidikan Pada Gerakan Wahdah Islamiyah: Perspektif Dakwah Islam Kontemporer 

kontemporer menuntut fleksibilitas metode, keterlibatan aktif mad‘u, kesesuaian dengan 

realitas sosial masyarakat modern yang plural dan dinamis.27  

Secara teoretis, temuan ini sejalan dengan gagasan Sayyid Muhammad Nuh dalam 

Manhaj Ahlussunnah wal Jama‘ah fī Taghyīr bi Jānibayhi ad-Da‘wī wa at-Tarbawī, yang 

menegaskan bahwa perubahan masyarakat Islam hanya dapat dicapai melalui integrasi 

dua pilar utama, yaitu dakwah dan pendidikan. Menurut Nuh, dakwah berfungsi sebagai 

penggerak kesadaran nilai dan orientasi ideologis umat, sementara pendidikan berperan 

sebagai mekanisme sistematis untuk menanamkan, memelihara, dan mentransformasikan 

nilai-nilai tersebut dalam kehidupan individu dan sosial. Tanpa pendekatan edukatif, 

dakwah berpotensi menjadi retorika normatif yang tidak berdampak jangka panjang; 

sebaliknya, pendidikan tanpa dakwah kehilangan arah ideologis dan spiritualnya.28 

Dalam konteks implementatif, Wahdah Islamiyah memadukan dakwah dengan 

aktivitas pendidikan formal dan nonformal, halaqah tarbiyah, serta program pembinaan 

komunitas yang berkelanjutan. Dakwah berfungsi sebagai wahana internalisasi nilai dan 

pembentukan orientasi keislaman, sementara pendidikan menjadi instrumen sistematis 

untuk membangun pemahaman, kesadaran, dan komitmen beragama secara bertahap dan 

terstruktur. 29 Pola ini sejalan dengan temuan sejumlah penelitian yang menegaskan 

bahwa integrasi dakwah dan pendidikan mampu menghasilkan internalisasi nilai yang 

lebih mendalam dibandingkan dakwah yang bersifat insidental dan seremonial.  

Lebih lanjut, pendekatan dakwah edukatif dan partisipatif yang dikembangkan 

Wahdah Islamiyah juga mencerminkan prinsip participatory da‘wah, yakni dakwah yang 

melibatkan mad‘u sebagai subjek aktif dalam proses pembelajaran dan perubahan sosial. 

Pendekatan ini memperkuat dimensi dialogis dan praksis dakwah, sehingga pesan 

keislaman tidak hanya dipahami secara kognitif, tetapi juga dihayati dan dipraktikkan 

dalam kehidupan sehari-hari. Dengan demikian, integrasi dakwah dan pendidikan yang 

dilakukan Wahdah Islamiyah mempertegas posisi dakwah sebagai bagian dari proses 

sosial yang hidup dan dinamis, bukan sekadar aktivitas ritual atau seremonial, serta 

relevan dengan tantangan dakwah Islam di era globalisasi dan digitalisasi.30 

 

2. Sistem Kaderisasi Da’i sebagai Titik Temu Dakwah dan Pendidikan 

Sistem kaderisasi da’i merupakan inti dari integrasi dakwah dan pendidikan dalam 

Wahdah Islamiyah. Kaderisasi tidak dipahami sekadar sebagai proses rekrutmen juru 

dakwah, melainkan sebagai mekanisme pendidikan umat yang berkelanjutan dan 

sistematis. Melalui halaqah tarbiyah yang berjenjang, Wahdah Islamiyah membentuk 

kader da’i yang memiliki kapasitas intelektual, spiritual, moral, dan sosial secara 

seimbang. Kurikulum tarbiyah dirancang integratif dengan menekankan penguatan 

aqidah Ahlussunnah wal Jama‘ah, pendalaman ilmu-ilmu keislaman, pembinaan akhlak 

 
27 Aditia M. Yusup and Mariyanto Nurshamsul, “Model Pendidikan Kaderisasi Da’i di Wahdah Islamiyah 

dalam Perspektif Pendidikan Islam,” Ta’dibuna: Jurnal Pendidikan Islam 14, no. 2 (2025): 190–207. 

https://doi.org/10.32832/tadibuna.v14i2.19760 
28 Sayyid Muhammad Nuh, Manhaj Ahlussunnah wal Jama‘ah fī Taghyīr bi Jānibayhi ad-Da‘wī wa at-

Tarbawī (Kairo: Dar al-Salam, 2002). 
29 Samsuddin, Sistem Kaderisasi Da’i (Sleman: Zahir Publishing, 2024). 
30Iskandar et al., “The Integrated Islamic Education System in Islamic Movements: A Philosophical Analysis 

of Wahdah Islamiyah’s Educational Model,”El-Suffah: Jurnal Studi Islam 2, no. 2 (2025): 189–217. 

https://doi.org/10.70742/suffah.v2i2.416 



 

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 28-41 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2886 

 

 

 

36 | Iskandar, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin, Agusman 
Integrasi Dakwah dan Pendidikan Pada Gerakan Wahdah Islamiyah: Perspektif Dakwah Islam Kontemporer 

dan adab, serta pengembangan keterampilan dakwah yang relevan dengan konteks sosial 

dan tantangan dakwah kontemporer.31 

Sistem kaderisasi Wahdah Islamiyah bertujuan membentuk pribadi Muslim ideal 

dengan karakter 5M: Mu’min, Muslih, Mujahid, Muta‘awin, dan Mutqin. Karakter 

tersebut merepresentasikan profil da’i sekaligus pendidik umat yang tidak hanya saleh 

secara individual, tetapi juga memiliki komitmen dakwah, kepedulian sosial, etos kerja, 

dan kualitas profesional. Dalam perspektif dakwah Islam kontemporer, kaderisasi 

semacam ini berfungsi sebagai mekanisme regenerasi dakwah yang berkelanjutan 

(sustainable da‘wah system), sehingga keberlangsungan dakwah tidak bergantung pada 

figur karismatik tertentu, melainkan pada sistem pendidikan kader yang mapan, 

berkualitas, dan terlembagakan secara sistematis dengan optimal. 

Secara teoretis, model kaderisasi Wahdah Islamiyah sejalan dengan konsep 

integrasi dakwah dan pendidikan yang dikemukakan Sayyid Muhammad Nuh, yang 

menegaskan bahwa perubahan sosial umat hanya dapat dicapai melalui sinergi antara 

aktivitas dakwah (al-jānib ad-da‘wī) dan proses tarbiyah (al-jānib at-tarbawī). Menurut 

Nuh, dakwah berfungsi membangkitkan kesadaran ideologis dan orientasi nilai, 

sementara tarbiyah memastikan internalisasi nilai tersebut secara gradual, konsisten, dan 

aplikatif dalam kehidupan individu maupun sosial. Dalam konteks ini, halaqah tarbiyah 

Wahdah Islamiyah berperan sebagai ruang edukatif yang memadukan dimensi kognitif, 

afektif, dan praksis dakwah secara simultan.32 

Kesesuaian antara sistem kaderisasi da’i dan tujuan pendidikan Wahdah 

Islamiyah semakin terlihat dalam rumusan Sistem Pendidikan Wahdah Islamiyah tahun 

2016 dan 2021. Dalam dokumen hasil Muktamar Wahdah Islamiyah tahun 2016 

dinyatakan bahwa pendidikan Wahdah Islamiyah bertujuan mengembangkan potensi 

peserta didik agar menjadi manusia yang beribadah hanya kepada Allah SWT, berperan 

sebagai khalifah di muka bumi, membawa rahmat bagi seluruh alam, serta berkarakter 

5M (Mu’min, Muslih, Mujahid, Muta‘awin, dan Mutqin).33 Rumusan ini menegaskan 

orientasi teologis, moral-spiritual, dan dakwah sebagai fondasi utama pendidikan. 

Sementara itu, Sistem Pendidikan Wahdah Islamiyah tahun 2021, Bab II Pasal 4, 

menegaskan bahwa pendidikan Wahdah Islamiyah bertujuan melahirkan manusia unggul 

yang beriman dan berakhlak mulia, cerdas dan peduli sesama, sehat dan giat berkarya, 

mampu bekerja sama, serta mandiri dan ahli di bidangnya.34  Rumusan ini menunjukkan 

penguatan dimensi intelektual, sosial, dan profesional sebagai respons terhadap tantangan 

zaman dan kebutuhan masyarakat modern. Meskipun terdapat penekanan yang berbeda, 

kedua rumusan tersebut menunjukkan kesinambungan dengan visi pendidikan Wahdah 

Islamiyah yang integratif dan holistik bagi kebutuhan masyarakat. 

Secara substansial, rumusan tahun 2016 menekankan orientasi ideologis dan 

pembentukan karakter dakwah, sedangkan rumusan tahun 2021 memperluas cakupan 

 
31 We Tenri Ana Latief, “Kohesi Sosial Komunitas Wahdah Islamiyah Di Kota Makassar” (Fakultas Keguruan 

dan Ilmu Pendidikan Universitas Muhammadiyah Makassar, 2017). 
32 Abdul Jabar Idharudin and Balkis Nur Azizah, “Transformasi Karakter Religius Santri melalui Halaqah 

Tarbiyah: Analisis Peran Murabbi dan Internalisasi Nilai 5M Wahdah Islamiyah di Pesantren Tahfidz,” Al-Qiblah: 

Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 4, no. 6 (2025): 697–712. https://doi.org/10.36701/al-qiblah.v4i6.2699 
33 DPP Wahdah Islamiyah, Sistem Pendidikan Wahdah Islamiyah: Hasil Muktamar IV Tahun 2016 

(Makassar: DPP Wahdah Islamiyah, 2016). 
34 DPP Wahdah Islamiyah, Sistem Pendidikan Wahdah Islamiyah (Makassar: DPP Wahdah Islamiyah, 2021). 



 

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 28-41 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2886 

 

 

 

37 | Iskandar, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin, Agusman 
Integrasi Dakwah dan Pendidikan Pada Gerakan Wahdah Islamiyah: Perspektif Dakwah Islam Kontemporer 

tujuan pendidikan dengan menegaskan pentingnya kecerdasan, kolaborasi, produktivitas, 

dan kemandirian. Integrasi kedua rumusan tersebut menghasilkan formulasi tujuan 

pendidikan mengembangkan seluruh potensi peserta didik agar menjadi manusia beriman 

dan bertakwa, berakhlak mulia, cerdas, mandiri, profesional, memiliki kepedulian sosial, 

semangat kerja sama, serta karakter 5M sebagai model pendidikan Islam kontemporer 

yang berorientasi pada pembentukan insān rabbānī yang mampu menjalankan peran 

kekhalifahan dan berkontribusi aktif dalam transformasi sosial. 

 

3. Dakwah Bil-Hal dan Pendidikan Sosial sebagai Strategi Kontekstual 

Integrasi dakwah dan pendidikan dalam Wahdah Islamiyah terwujud secara nyata 

melalui dakwah bil-hal yang berbasis program sosial dan pemberdayaan masyarakat. 

Kegiatan seperti pendidikan keummatan, pembinaan pemuda dan mahasiswa, penyuluhan 

kesehatan, bantuan sosial, serta pelatihan kewirausahaan menunjukkan bahwa dakwah 

diarahkan untuk menjawab kebutuhan konkret umat. Model ini mencerminkan dakwah 

kontemporer menempatkan dakwah sebagai instrumen pembentukan kesadaran sosial dan 

transformasi masyarakat. Pendidikan tidak hanya berlangsung di ruang kelas atau 

halaqah, tetapi melalui praktik sosial yang menanamkan nilai kepedulian, tanggung 

jawab, dan solidaritas. dakwah Wahdah Islamiyah tidak berhenti pada dimensi normatif, 

tetapi sebagai kekuatan edukatif membentuk karakter Muslim dalam kehidupan nyata.35 

Temuan penelitian ini sejalan dengan hasil penelitian Wisudawan yang 

menunjukkan bahwa Wahdah Islamiyah mengimplementasikan dakwah bil-ḥāl melalui 

integrasi pendidikan formal dan nonformal serta program-program sosial 

kemasyarakatan. Dakwah tidak hanya dilakukan melalui ceramah keagamaan, tetapi 

diwujudkan dalam bentuk pembinaan berkelanjutan, pendampingan umat, dan aktivitas 

sosial yang secara langsung menyentuh kebutuhan riil masyarakat. Pendidikan dan 

kegiatan sosial diposisikan sebagai medium dakwah praktis yang menanamkan nilai-nilai 

Islam melalui keteladanan, pengalaman langsung, dan keterlibatan sosial aktif.36 

Secara teoretis dan empiris, temuan ini sejalan dengan pandangan para ahli 

dakwah kontemporer yang menekankan bahwa dakwah bil-hal merupakan bentuk 

dakwah paling kontekstual dalam masyarakat modern karena bersentuhan langsung 

dengan realitas sosial umat.37 Dakwah tidak lagi dipahami sebatas aktivitas verbal, 

melainkan sebagai proses transformasi sosial melalui tindakan nyata yang mendidik dan 

memberdayakan masyarakat. Dakwah berbasis sosial memiliki pengaruh lebih kuat 

dalam membangun kesadaran keagamaan yang berkelanjutan dibandingkan dakwah 

normatif yang bersifat seremonial.38 Dakwah integratif menegaskan dakwah dengan 

pendidikan sosial memungkinkan internalisasi nilai Islam melalui pengalaman langsung 

 
35 Iskandar Iskandar, Samsuddin Samsuddin, Aditia. M. Yusup, and Mariyanto Nur Shamsul. “Model 

pendidikan kaderisasi da’i di Wahdah Islamiyah dalam perspektif pendidikan Islam. Ta’dibuna: Jurnal Pendidikan 

Islam, 14, no.2 (2025), 190–207. https://doi.org/10.32832/tadibuna.v14i2.19760 
36 M Rasuly Wisudawan, “Strategi Wahdah Islamiyah dalam Menyiarkan Ajaran Islam di Kota Parepare” 

(IAIN Parepare, 2025). 
37Sapardi Sauti, Solimin Solimin, and Nur Muhammad Usman Hanif, “Dakwah Berbasis Pemberdayaan 

Ekonomi Pada Program Misykat DT Peduli di Kelurahan Rahma Kota Lubuklinggau,” Jurnal Khabar: Komunikasi 

Dan Penyiaran Islam 6, no. 1 (2024): 27–42. https://doi.org/10.37092/khabar.v6i1.746;  Fahrurrozi, Model-Model 

Dakwah Kontemporer (Mataram: LP2M UIN Mataram, 2017)  
38 Chris Chaplin, “Salafi Islamic Piety as Civic Activism: Wahdah Islamiyah and Differentiated Citizenship in 

Indonesia,” Citizenship Studies 22, no. 2 (2018): 208–23. https://doi.org/10.1080/13621025.2018.1445488 



 

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 28-41 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2886 

 

 

 

38 | Iskandar, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin, Agusman 
Integrasi Dakwah dan Pendidikan Pada Gerakan Wahdah Islamiyah: Perspektif Dakwah Islam Kontemporer 

(experiential learning), sehingga membentuk karakter religius kontekstual dan aplikatif. 

Dakwah tidak lagi diposisikan sebatas aktivitas verbal, tetapi diwujudkan dalam tindakan 

nyata yang solutif terhadap kebutuhan masyarakat serta diarahkan secara sistematis yang 

sejalan dengan teori dakwah konstruktif menekankan pendekatan kultural dan 

kontekstual agar dakwah mampu beradaptasi dengan realitas sosial umat.39    

Dalam konteks Wahdah Islamiyah, prinsip dakwah konstruktif tersebut 

terimplementasi melalui dakwah bil-ḥāl berbasis pendidikan dan kegiatan sosial 

kemasyarakatan, seperti pembinaan keummatan, pendidikan formal dan nonformal, serta 

program pemberdayaan umat, yang berfungsi sebagai medium pembelajaran nilai dan 

pembentukan karakter Muslim secara nyata dan berkelanjutan. Praktik dakwah sosial 

Wahdah Islamiyah tidak hanya memperkuat legitimasi dakwah di tengah masyarakat, 

tetapi merepresentasikan model pendidikan karakter berbasis aksi (action-based Islamic 

education) yang relevan dengan tuntutan dakwah Islam kontemporer. 

Integrasi dakwah dan pendidikan dalam Wahdah Islamiyah terbangun secara 

sistematis melalui dua pilar utama, yaitu sistem kaderisasi da’i dan dakwah bil-hal 

berbasis sosial. Kaderisasi da’i melalui halaqah tarbiyah berjenjang berfungsi sebagai 

mekanisme pendidikan umat yang holistik, tidak hanya membentuk kompetensi keilmuan 

dan spiritual, tetapi juga karakter dakwah dan kepedulian sosial yang terinternalisasi 

dalam profil 5M (Mu’min, Muslih, Mujahid, Muta‘awin, dan Mutqin). Sistem ini 

menegaskan dakwah membangun orientasi nilai dan tarbiyah memastikan internalisasi 

nilai tersebut secara berkelanjutan. Integrasi tersebut semakin diperkokoh melalui 

dakwah bil-hal yang diwujudkan dalam program pendidikan keummatan, pembinaan 

pemuda, dan pemberdayaan sosial-ekonomi, sehingga dakwah tidak berhenti pada aspek 

verbal, tetapi hadir sebagai proses edukatif kontekstual yang menyentuh kebutuhan riil 

masyarakat sebagai model dakwah edukatif-konstruktif. 

 

KESIMPULAN 
Berdasarkan hasil penelitian, dapat disimpulkan bahwa Wahdah Islamiyah 

mengembangkan model integrasi dakwah dan pendidikan yang bersifat sistemik, 

terstruktur, dan berkelanjutan dalam pembentukan karakter Muslim. Integrasi ini 

diwujudkan melalui landasan ideologis aqidah Ahlussunnah wal Jama‘ah, pola tarbiyah 

berjenjang, sistem kaderisasi da’i yang komprehensif, pemanfaatan media dakwah digital, 

serta penguatan dakwah bil-hal berbasis pendidikan dan pemberdayaan sosial. Temuan 

penelitian menunjukkan bahwa sistem kaderisasi da’i menjadi poros utama integrasi 

dakwah dan pendidikan. Melalui halaqah tarbiyah serta jalur pendidikan formal, 

nonformal, dan informal, dakwah berfungsi sebagai proses pendidikan umat yang 

membentuk karakter Muslim secara holistik, tercermin dalam profil kader berkarakter 5M 

(Mu’min, Muslih, Mujahid, Muta‘awin, dan Mutqin) yang mengintegrasikan dimensi 

spiritual, intelektual, moral, sosial, dan profesional. Selain itu, praktik dakwah bil-hal 

melalui pendidikan sosial, pembinaan komunitas, dan pemanfaatan ruang digital 

 
39 Samsuddin Samsuddin, Indah Wahyu Ningsih, and Moch Yasyakur, “Pemberdayaan Masyarakat Melalui 

Peningkatan Ketakwaan Berbasis Keluarga Di Desa Banjarwangi, Kecamatan Ciawi, Kabupaten Bogor,” Khidmatul 

Ummah: Jurnal Pengabdian Kepada Masyarakat 6, no. 2 (2025): 117–28, 

https://doi.org/10.30868/khidmatul.v6i02.9309. 
 



 

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 28-41 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2886 

 

 

 

39 | Iskandar, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin, Agusman 
Integrasi Dakwah dan Pendidikan Pada Gerakan Wahdah Islamiyah: Perspektif Dakwah Islam Kontemporer 

memperkuat internalisasi nilai-nilai Islam secara kontekstual dan aplikatif. Dengan 

demikian, dakwah Wahdah Islamiyah tidak terbatas pada penyampaian normatif, tetapi 

berfungsi sebagai instrumen edukatif dan sosial yang adaptif terhadap kebutuhan 

masyarakat dan dinamika zaman. 

 

DAFTAR PUSTAKA 
Al-Kilani, Majid Irsan. Al-Fikr Al-Tarbawiy ‘Inda Ibn Taimiyah. Madinah: Maktabah 

Dar al-Turats, 1998. 

Chaplin, Chris. “Salafi Islamic Piety as Civic Activism: Wahdah Islamiyah and 

Differentiated Citizenship in Indonesia.” Citizenship Studies 22, no. 2 (2018): 208–

23. https://doi.org/10.1080/13621025.2018.1445488 

Creswell, John W. Qualitative Inquiry and Research Design: Choosing Among Five 

Approaches. Los Angeles: Sage Publications, 2013. 

Denzin, Norman K, and Yvonna S Lincoln. The SAGE Handbook of Qualitative 

Research. Thousand Oaks: Sage Publications, 2018. 

Fauzi, Ahmad, and Almunauwwar Bin Rusli. “Partisipasi Pendidikan Wahdah Islamiyah 

Dalam Sistem Demokratisasi Masyarakat Muslim Indonesia.” The Teacher of 

Civilization: Islamic Education Journal 5, no. 2 (2024). 

https://doi.org/10.30984/jpai.v5i2.320. 

Husaini, Adian. Beginilah Pendidikan Nasional Yang Ideal. Depok: YPI At-Taqwa, 

2023. 

Idharudin, Abdul Jabar, and Balkis Nur Azizah. “Transformasi Karakter Religius Santri 

Melalui Halaqah Tarbiyah: Analisis Peran Murabbi Dan Internalisasi Nilai 5M 

Wahdah Islamiyah Di Pesantren Tahfidz: Transforming Religious Character through 

Halakah Tarbiyah: The Role of Murabbi and the Implementation of the 5M.” AL-

QIBLAH: Jurnal Studi Islam Dan Bahasa Arab 4, no. 6 (2025): 697–712. 

https://doi.org/10.36701/al-qiblah.v4i6.2699 

Idharudin, Abdul Jabar, Moch Yasyakur, and Meria Husnaldi. “Pemberdayaan Potensi 

Masyarakat Berbasis Keislaman Di Era Digital Untuk Kemajuan Desa Cihedeung 

Udik, Kecamatan Ciampea, Kabupaten Bogor.” Khidmatul Ummah: Jurnal 

Pengabdian Kepada Masyarakat 6, no. 02 (2025): 129–44. 

https://doi.org/10.30868/khidmatul.v6i02.7592 

Iskandar, Iskandar, Samsuddin Samsuddin, Agusman Agusman, and Balkis Nur Azizah. 

“The Role of Musyrif’s Da’wah Communication in Enhancing Students’ Worship 

Awareness at Pesantren Tahfidz Wahdah Islamiyah.” IJCRE - International Journal 

of Culture, Religion, and Education 1, no. 2 (2025): 63–75. 

https://jurnal.isimupacitan.ac.id/index.php/ijcre/article/view/93. 

Iskandar, I, S Samsuddin, R Maya, and A Agusman. “Saluran Ilmu Menurut Ibnu 

Taimiyah Dan Relevansinya Dengan Pembaharuan Pemikiran Islam Di Era Post-

Truth.” Jurnal Kajian Islam Modern 11, no. 2 (2024): 120–40. 

https://doi.org/10.56406/jkim.v11i2.516. 

Iskandar, Iskandar, Samsuddin Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin, Rahendra Maya, 

Mowafg Masuwd, and Balkis Nur Azizah. “The Integrated Islamic Education 

System in Islamic Movements: A Philosophical Analysis of Wahdah Islamiyah’s 

Educational Model.” El-Suffah: Jurnal Studi Islam 2, no. 2 (2025): 189–217. 



 

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 28-41 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2886 

 

 

 

40 | Iskandar, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin, Agusman 
Integrasi Dakwah dan Pendidikan Pada Gerakan Wahdah Islamiyah: Perspektif Dakwah Islam Kontemporer 

https://doi.org/10.70742/suffah.v2i2.416 

Islamiyah, D P P Wahdah. Sistem Pendidikan Wahdah Islamiyah: Hasil Muktamar IV 

Tahun 2016. Makassar: DPP Wahdah Islamiyah, 2016. 

———. Sistem Pendidikan Wahdah Islamiyah. Makassar: DPP Wahdah Islamiyah, 2021. 

Latief, We Tenri Ana. “Kohesi Sosial Komunitas Wahdah Islamiyah di Kota Makassar.” 

Fakultas Keguruan dan Ilmu Pendidikan Universitas Muhammadiyah Makassar, 

2017. 

Miles, Matthew B, A Michael Huberman, and Johnny Saldaña. Qualitative Data 

Analysis: A Methods Sourcebook. Thousand Oaks: Sage Publications, 2014. 

Moleong, Lexy J. Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rosdakarya, 2017. 

Mulauddin, Aforisma, Abdul Jabar Idharudin, and Ijaz Muta’al. “Optimalisasi 

Pemberdayaan Masyarakat Melalui Ketakwaan, Ekonomi, Pendidikan Dan 

Kesehatan Desa Citapen, Ciawi-Bogor.” DEVELOPMENT: Journal of Community 

Engagement 4, no. 4 (2025): 753–65. https://doi.org/10.46773/djce.v4i4.2938 

Nuh, Sayyid Muhammad. Manhaj Ahlussunnah wal Jama‘ah fī Taghyīr bi Jānibayhi ad-

Da‘wī wa at-Tarbawī. Kairo: Dar al-Salam, 2002. 

Nurhasanah, Muwahidah, Muslih Muslih, and Abdul Jabar Idharudin. “Islamisasi Ilmu 

Pengetahuan: Analisis Komparatif Pemikiran Syed Muhammad Naquib Al-Attas 

Dan Ismail Raji Al-Faruqi.” Tarbawi Ngabar: Jurnal of Education 6, no. 1 (2025): 

106–29. http://doi.org/10.55380/tarbawi.v6i1.1127 

Programme, United Nations Development. “Human Development Report 2020: The Next 

Frontier—Human Development and the Anthropocene.” New York: United Nations 

Development Programme, 2020. 

Iskandar Iskandar, Samsuddin Samsuddin, Agusman Agusman, and Balkis Nur Azizah, 

“The Role of Musyrif’s Da’wah Communication in Enhancing Students’ Worship 

Awareness at Pesantren Tahfidz Wahdah Islamiyah,” International Journal of 

Culture, Religion, and Education (IJCRE) 1, no. 2 (2025): 63–75.Samsuddin. Sistem 

Kaderisasi Da’i. Sleman: Zahir Publishing, 2024. 

https://doi.org/10.52640/28a23y95 

Samsuddin, Samsuddin. "The Role of Musyrif’s Da’wah Communication in Enhancing 

Students’ Worship Awareness at Pesantren Tahfidz Wahdah Islamiyah." IJCRE-

International Journal of Culture, Religion, and Education 1.2 (2025): 63-75. 

https://doi.org/10.52640/28a23y95 
Samsuddin, Samsuddin, Iskandar Iskandar, and Mariyanto Nurshamsul. “Pendidikan 

Kader Da’i Ormas Wahdah Islamiyah Melalui Halaqah Tarbiyah.” Ta’dibuna: 

Jurnal Pendidikan Islam 9, no. 2 (2020): 283–300. 

https://doi.org/10.32832/tadibuna.v9i2.3527 

Samsuddin, Samsuddin, Indah Wahyu Ningsih, and Moch Yasyakur. “Pemberdayaan 

Masyarakat Melalui Peningkatan Ketakwaan Berbasis Keluarga Di Desa 

Banjarwangi, Kecamatan Ciawi, Kabupaten Bogor.” Khidmatul Ummah: Jurnal 

Pengabdian Kepada Masyarakat 6, no. 2 (2025): 117–28. 

https://doi.org/10.30868/khidmatul.v6i02.9309. 

Samsuddin, Samsuddin Samsuddin, Rahendra Maya, Abdul Jabar Idharudin, and 

Mowafg Masuwd. “A Character Education Model Based On Epistemology 

Revelation–Reason–Sense: A Study Of Ibn Taimiyah’s Thoughts.” Al-Mujaddid: 



 

AL-QIBLAH: Jurnal Studi Islam dan Bahasa Arab 

Vol. 5, No. 1 (2026): 28-41 

doi: 10.36701/qiblah.v5i1.2886 

 

 

 

41 | Iskandar, Samsuddin, Abdul Jabar Idharudin, Agusman 
Integrasi Dakwah dan Pendidikan Pada Gerakan Wahdah Islamiyah: Perspektif Dakwah Islam Kontemporer 

Jurnal Ilmu-Ilmu Agama 7, no. 2 (2025): 121–39. 

https://doi.org/10.51482/almujaddid.v7i2.131 

Sauti, Sapardi, Solimin Solimin, and Nur Muhammad Usman Hanif. “Dakwah Berbasis 

Pemberdayaan Ekonomi Pada Program Misykat DT Peduli Di Kelurahan Rahma 

Kota Lubuklinggau.” Jurnal Khabar: Komunikasi Dan Penyiaran Islam 6, no. 1 

(2024): 27–42. https://doi.org/10.37092/khabar.v6i1.746 

Statistik, Badan Pusat. “Indeks Pembangunan Manusia 2020.” Jakarta: Badan Pusat 

Statistik Republik Indonesia, 2021. 

Wisudawan, M Rasuly. “Strategi Wahdah Islamiyah Dalam Menyiarkan Ajaran Islam Di 

Kota Parepare.” IAIN Parepare, 2025. 

Yin, Robert K. Case Study Research: Design and Methods. Thousand Oaks: Sage 

Publications, 2018. 

Yusup, Aditia M, and Mariyanto Nur Shamsul. “Model Pendidikan Kaderisasi Da’i Di 

Wahdah Islamiyah Dalam Perspektif Pendidikan Islam.” Ta’dibuna: Jurnal 

Pendidikan Islam 14, no. 2 (2025): 190–207.  

https://doi.org/10.32832/tadibuna.v14i2.19760 
 


